
        
            
                
            
        

    


  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 

 

 

 

BÁO CÁO TÂM ĐẮC 

 VÀ NHỮNG LỜI  

KHAI THỊ VÀNG NGỌC





1 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 





2 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

MỤC LỤC 



 Phần thứ nhất KHAI THỊ PHƢƠNG PHÁP TU HỌC, CƢƠNG LĨNH TU HỌC 

TỊNH ĐỘ ....................................................................................................................... 5 

 Phần thứ hai  BÁO CÁO TÂM ĐẮC CỦA HỌC SINH LỚP VÔ LƢỢNG THỌ ĐẠI 

KINH KHOA CHÚ ..................................................................................................... 16 

A. TÂM VÌ SANH TỬ KHÔNG THA THIẾT ........................................................... 16  

I. MỞ BÀI ............................................................................................................... 17 

II. NÊU VẤN ĐỀ .................................................................................................... 18 

1. Hiện tƣợng phổ biến: Công phu niệm Phật chẳng đắc lực. ............................ 18 

2. Nguyên nhân căn bản là tâm vì sanh tử chẳng tha thiết. ................................. 18 

3. Tâm vì sanh tử là cơ sở nhập đạo. ................................................................... 19 

III. PHÂN TÍCH VẤN ĐỀ ...................................................................................... 18 

1. Sanh tử đại sự. ................................................................................................. 18 

2. Ý nghĩa ghi chặt ẩn kín trong chữ Tử (Chết). ................................................. 25 

3. Tấm gƣơng của lão Hòa thƣợng Hải Hiền. ..................................................... 27 

4. Gƣơng tu hành của ngƣời xƣa. ........................................................................ 29 

IV. GIẢI QUYẾT VẤN ĐỀ .................................................................................... 30 

1. Những lời khai thị về tâm sanh tử tha thiết của Ấn Quang Đại sƣ: ................ 30 

2. Tỉnh Am Đại sƣ khai thị về nỗi khổ sanh tử. .................................................. 27 

3. Kinh Phật lời Tổ dạy về nỗi khổ sanh tử......................................................... 38 

4. Từ thí dụ, chuyện kể để hiểu rõ về tâm sanh tử khẩn thiết. ............................ 41 

V. KẾT LUẬN ........................................................................................................ 45 

LÃO HÕA THƢỢNG TỊNH KHÔNG GIẢNG ..................................................... 47 

B. PHÀM TU TỊNH NGHIỆP, PHẢI LẤY QUYẾT CHÍ CẦU SANH TÂY 

PHƢƠNG CỰC LẠC LÀM MỤC ĐÍCH CHÍNH...................................................... 50 

1. Chúng ta niệm Phật là vì mong muốn điều gì? Mục đích của sự niệm Phật là gì? .... 50 

2. Trích pháp ngữ trong Ấn Quang Văn Sao. .......................................................... 56 

3. Lúc khởi đầu, có một số ngƣời bị lay động, tín tâm đối với Tịnh độ bị lay động. ..... 60 

4. Đệ tử chẳng tu chẳng hành làm sao có tâm đắc? ................................................. 59 

LÃO HÕA THƢỢNG TỊNH KHÔNG NHẬN XÉT .............................................. 68 

C. VỪA NIỆM PHẬT, VỪA TĂNG TRƢỞNG ÁI CĂN SANH TỬ ........................ 69 

1. Giới thiệu sơ lƣợc về Đại sƣ Hám Sơn................................................................ 71 

2. Hám Sơn Đại sƣ khai thị. .................................................................................... 72 

3. Hám Sơn Đại sƣ khai thị cho cƣ sĩ Tịnh Tâm. .................................................... 79 

4. Hám Sơn Đại sƣ khai thị về tu Pháp môn Tịnh Độ. ............................................ 79 

5. Hám Sơn Đại sƣ khai thị cho Đại Phàm thiền nhân về chuyện nghe diễn giảng 

Lăng Nghiêm Tông Chỉ. .......................................................................................... 80 

KẾT LUẬN ............................................................................................................. 80 

LỜI PHỤ ................................................................................................................. 81 





3 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

LÃO HÕA THƢỢNG TỊNH KHÔNG GIẢNG ..................................................... 79 

 Phần thứ ba CHIA SẺ NHỮNG LỜI PHÁP VÀNG NGỌC TỪ CÁC BUỔI GIẢNG 

CỦA LÃO HÕA THƢỢNG TỊNH KHÔNG ........................................................... 127 

A. LỜI PHÁP THỨ NHẤT....................................................................................... 127 

1. Tôi giảng Kinh thƣờng hay phụng khuyến các vị. .............................................. 87 

2. Điều quan trọng nhất trong việc tu hành là tâm khẩn thiết vì sanh tử. ............. 131 

 a)  Vì thế chúng ta biết rằng, khoa học kỹ thuật càng phát đạt, vãng sanh càng 

 khó khăn?  .......................................................................................................... 131 

 b) Phàm là không thể vãng sanh chỉ có thể nói: Ấy đều là do không lão thật 

 vọng tưởng, tạp niệm của bản thân quá nhiều, nhiều chủ ý, sai rồi.  ............... 133 

3. Câu nói ở phía sau quan trọng, không niệm Phật chính là tạo lục đạo luân hồi. 

 ............................................................................................................................... 136 

4. Chúng ta dùng phƣơng pháp gì, khế nhập thâm sâu trung đạo, chánh định 

thƣờng tịch, dùng phƣơng pháp gì? ........................................................................ 97 

5. Biết đƣợc cảnh giới này không phải thật, là giả. ................................................ 99 

6. Cổ đại đức đã cảnh báo chúng ta về tam học hƣng vong. ................................ 145 

7. Hiện nay, ngƣời học tốt, nhiều ngƣời dụng công cũng rất nhiều, nhƣng chẳng có 

lấy một ngƣời khai ngộ. ........................................................................................ 146 

8. Pháp sƣ Đạo Tuyên thuộc triều Đƣờng: Đây là Sơ tổ Luật tông. Đạo Tuyên pháp 

sƣ của núi Chung Nam cũng đƣợc xƣng là luật sƣ, ngài từng nói: Hễ thế giới nào 

mà có ngƣời nữ, ắt sẽ có địa ngục. ........................................................................ 150 

9. Chữ tín quan trọng hơn bất cứ thứ gì? .............................................................. 154 

10. Tam thân là Pháp thân, Báu thân và Ứng thân, ba thân chỉ nói một pháp chữ A, 

Chữ cái đầu tiên của Hoa Nghiêm chính là chữ A. .............................................. 157 

11. Thƣờng ngày làm biếng niệm Phật, một mai vô thƣờng đến lấy gì để chống cự???161 

B. LỜI PHÁP THỨ HAI ........................................................................................... 166 

1. Bi kịch niệm Phật cả đời, lại không đƣợc vãng sanh. ....................................... 166 

2. Phải xem xét rõ ràng điều kiện của vãng sanh. ................................................. 168 

3. Nhất hƣớng chuyên niệm, điều này vô cùng quan trọng, đây thuộc về hành môn. ... 173 

4. Niệm Phật nhiều nói ít chuyện phiếm. .............................................................. 176 

5. Lão thật niệm Phật”bốn chữ rất đơn giản, đừng nên quên! .............................. 180 

 Phần thứ tư  KHAI THỊ TỊNH ĐỘ ........................................................................... 185 

A. NHỮNG LỜI KHAI THỊ CỦA TỔ SƢ TỊNH ĐỘ TÔNG ................................. 185 

1. Thiện Đạo Đại sƣ (Tổ Liên tông thứ hai - đời Đƣờng). ................................... 185 

2. Hám Sơn Đại Sƣ. .............................................................................................. 187 

3. Ngẫu Ích Đại Sƣ (Tổ Liên tông thứ chín - đời Minh)....................................... 192 

4. Triệt Lƣu Đại Sƣ (Tổ Liên tông thứ mƣời - đời Thanh). .................................. 193 

5. Tỉnh Am Đại Sƣ (Tổ Liên tông thứ mƣời một - đời Thanh). ........................... 194 

6. Diệu Không Đại Sƣ. .......................................................................................... 196 

7. Liên Trì Đại Sƣ (Tổ liên tông thứ Tám- đời Minh). ......................................... 199 





4 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

8. Ấn Quang Đại sƣ (Tổ Liên tông thứ mƣời ba - Dân Quốc). ............................. 203 

B. NHỮNG LỜI KHAI THỊ CỦA PHÁP SƢ TỊNH KHÔNG ................................. 209 

1. Ba điều giới luật. ............................................................................................... 209 

2. Chuyện này là chuyện của chính mình, chẳng phải là chuyện của ngƣời khác. .... 210 

3. Lúc học trò chƣa thành tựu, tức là trí tuệ chƣa xuất hiện, thì chƣa đƣợc tham 

học, chỉ cho phép theo một ngƣời thầy. ................................................................ 213 

4. Lục đạo phàm phu có ai không phải là hiện tƣợng này? ................................... 215 

5. Sự việc này Chƣơng Gia Đại sƣ nói với chúng ta ............................................. 221 

6. Trong giáo lý Đại Thừa Phật thƣờng nói: Phật độ ngƣời hữu duyên, ngƣời hữu 

duyên là gì? ............................................................................................................ 223 

7. Trên kinh Lăng Nghiêm, Phật thƣờng nói: “Thời kỳ Mạt Pháp, tà sƣ nói pháp 

nhiều nhƣ cát sông Hằng”. .................................................................................... 224 

8. Trong hết thảy nhân thiện, đức Phật nói với chúng ta niệm Phật là việc thiện 

hạng nhất. .............................................................................................................. 230 

9. Ma chƣớng- Oan gia trái chủ. ............................................................................ 240 

 9.1. Dùng sức Định Huệ hàng phục ma oán”(“Oán”chỉ oán gia).  .................. 240 

 9.2. Bây giờ nói chúng ta đến thế giới này, chúng ta mê, mê trong lục đạo.  ... 241 

 9.3. Trí Độ Luận nói: “Đoạt tuệ mạng, phá hoại đạo pháp công đức thiện bổn, 

 nên gọi là ma”.  .................................................................................................. 199 

 9.4. Lại nữa, này Phổ Quảng, nếu trong đời sau có người nam hay người nữ 

 nằm liệt mãi trên giường gối, cầu sống hay cầu chết đều không được.  ........... 249 

 9.5. Tôi xuất gia chưa được mấy ngày, Bá  Thánh pháp sư liền mời tôi đi dạy ở 

 Phật học viện.  .................................................................................................... 253 

 9.6. Ðây đều là do nơi nghiệp đạo còn đang luận đối, chưa quyết định là khinh 

 hay trọng, nên hoặc là khó chết, hoặc là khó lành. Mắt phàm tục của kẻ nam, 

 người nữ không thể biện rõ việc đó.  .................................................................. 255 

 9.7. Do đó công đức của Niệm Phật Đường sẽ rất lớn, đạo lý là như vậy, nói 

 toạc ra thì cũng chỉ có một đạo lý mà thôi.  ....................................................... 257 

10. Khẩu nghiệp. .................................................................................................... 261 

 10.1. Chúng sanh ở thế giới Ta bà dễ dàng phạm nhất là khẩu nghiệp.  .......... 261 

 10.2. Niệm Phật nhiều nói ít chuyện phiếm.  ..................................................... 263 

 10.3. Nhược phóng dật giải đãi, tứ túng nhàn đãng, đương dụng tinh tấn nhi đối 

 trị chi”.  .............................................................................................................. 266 

 10.4. Thế nên “Kinh Vô Lượng Thọ”giảng được càng rõ ràng.  ...................... 267 

 10.5. Khẩu nghiệp là rất dễ dàng tạo. Người xưa nói: “Bệnh từ miệng vào, họa 

 từ miệng ra”.  ..................................................................................................... 268 

 10.6. Cổ đức nói: “Tri sự thiểu thời, phiền não thiểu”(khi biết ít chuyện thì cũng 

 ít phiền não).  ..................................................................................................... 271 

 10.7. Chúng ta nghĩ xem, ngày nay chúng ta học Phật, có người mới học, có 

 người học được mấy năm, có người học mấy mươi năm.  ................................. 273 





5 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 10.8. Như Phật dạy, nói dối có mười tội, những gì là mười?  ........................... 276 

 10.9. “Không ỷ ngữ”, ỷ ngữ là lời ngon tiếng ngọt, lời nói rất thích nghe, trên 

 thực tế là lừa dối người.  ................................................................................... 283 

 10.10. “Ái ngữ”.  ............................................................................................... 288 

11. Địa ngục. ......................................................................................................... 292 

 11.1. Bạn thường lên mạng làm gì, tương lai sẽ đi về đó.  ................................ 292 

 11.2. Không ra khởi luân hồi lục đạo, quý vị sẽ rất phiền phức.  ..................... 295 

 11.3. Nhưng pháp môn niệm Phật rất khó tin, tại sao?  .................................... 297 

 11.4. Phật dạy rất đúng, tất cả pháp đều do tâm tưởng sinh, hay, ngoài tâm 

 không pháp, ngoài pháp không tâm. ................................................................. 303 

 Phần thứ năm PHƢƠNG PHÁP NIỆM PHẬT ....................................................... 308 

1. Trì danh niệm Phật có nhiều cách: trì mặc niệm, trì lớn tiếng, trì kim cang... . 308 

2.  Nếu nhƣ quí vị đem Phật A Di Đà để ở trong lòng, quí vị đã trở thành Phật rồi. 311 

3. Nhất tâm niệm Phật. .......................................................................................... 317 

4. Vãng sanh Tây Phƣơng Cực Lạc đƣợc hay không là do một niệm sau cùng. .. 321 

5. Không ra khởi luân hồi lục đạo, quý vị sẽ rất phiền phức. ............................... 323 

6. Thời gian rảnh không nên lãng phí thời gian rảnh này, ra bên ngoài du lịch, thì 

rất đáng tiếc. .......................................................................................................... 325 

7. “Tín nguyện trì danh, mƣời niệm tất sanh”, cho nên dễ đạt đƣợc. ................... 327 

8. “Nghe danh hiệu Ngài”, danh hiệu này là chỉ cho Phật A Di Đà. .................... 329 

9. Phật pháp nên chuộng mặt nội dung, đừng nên sa đà vào hình thức. ............... 332 

10. Không buông bỏ là mê, buông bỏ là ngộ. ....................................................... 335 

11. Mỗi giờ khắc đều tự hỏi chính mình. .............................................................. 338 

12. Tôi nghĩ tôi đã nói rất tƣờng tận. .................................................................... 341 

13. “Hành nhân phát tâm niệm Phật”. .................................................................. 342 

 Phần thứ sáu LÝ LUẬN VIỆC SIÊU ĐỘ TRONG NHÀ PHẬT ........................... 344 

1. Nhân quả là nói đến ba đời, con ngƣời không phải chỉ có một đời này. .......... 346 

2. Thế gian này chỉ có khổ, chẳng có vui. ............................................................ 298 

3. Ngƣời cõi Diêm Phù Ðề lúc mới sanh xong, nên làm thiện sự để thêm sự lợi ích .. 353 

4. Chúng ta phải tu phƣớc, không thể tạo tội. ....................................................... 356 

5. Trong sự khai thị lúc lâm chung, câu này vô cùng quan trọng! ....................... 357 

6. Hàng quyến thuộc phải nên thiết đại cúng dƣờng. ........................................... 361 

7. Gặp thiện tri thức lúc lâm chung. ...................................................................... 364 

8. Xã hội hiện nay ngƣời tạo ác nhiều, ngƣời làm việc thiện ít. ........................... 367 

9. Cúng dƣờng để đặt điều kiện, hối lộ với Phật, Bồ Tát. .................................... 369 

10. Nhất tâm chấp trì danh hiệu Phật. ................................................................... 371 

11. Ngày nay chúng ta mê, mê thời gian quá dài, mê quá sâu, không phải khuyên 

một hai lần là chúng ta quay đầu. ......................................................................... 376 

12 . Minh sƣ‟ là  ngƣời đã từng trải qua, có tu có chứng, ngày nay chúng ta 

đi đâu tìm đƣợc minh sƣ nhƣ vậy?  … ……………………………....…...326 





6 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

13 . Phƣơng pháp tiêu trừ nghiệp chƣớng có hiệu quả nhất, nhanh chóng nhất 

là nhất tâm niệm Phật.  ……………………………………………………330 

14. Bí quyết thành công. ........................................................................................ 385 

15 Thật sự có thể làm đƣợc trong đời này, đối với ngƣời không tranh,…334 

16   Đời này chúng ta thật may mắn, từ vô lƣợng kiếp trƣớc đến nay,.338                  

MƢỜI ĐIỀU TÂM NIỆM ......................................................................................... 387 





7 







  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

A DI ĐÀ PHẬT 

PHÁP SƢ TỊNH KHÔNG 

 

 

Phần thứ nhất 

KHAI THỊ PHƢƠNG PHÁP TU HỌC 

CƢƠNG LĨNH TU HỌC TỊNH ĐỘ 

Các  vị  pháp  sƣ!  Các  vị  đồng  tu!  Xin  mời  mọi  ngƣời  cùng  tôi 

quy y Tam Bảo. 

 A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí 

 mạng tồn, quy y Phật Đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục 

 trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

 A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí 

 mạng tồn, quy y Phật Đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục 

 trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

 A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí 

 mạng tồn, quy y Phật Đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục 

 trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

Ngày nay pháp danh dùng trong phái qui y của chúng ta đều gọi là 

“Diệu âm”. Vậy danh hiệu diệu âm từ đâu mà có? Chính là từ phẩm 

bốn mƣơi tám mà có, thọ kí cho chúng ta. Tất cả chúng sinh ở thế giới 





8 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ta bà vãng sanh về thế giới Cực lạc, tƣơng lai trong  mƣời thế giới sẽ 

đƣợc thành Phật giáo hoá chúng sanh, danh hiệu đều gọi là Diệu Âm 

Nhƣ Lai. Diệu Âm có nghĩa là gì? Nam mô A Di Đà Phật là diệu âm. 

Chúng ta nhờ niệm Phật mà thành Phật, tƣơng lai giáo hóa chúng sanh 

cũng là dùng phƣơng pháp niệm Phật thành Phật này. Cho nên chúng 

ta hiện nay dùng Diệu Âm cƣ sĩ, tƣơng lai là Diệu Âm Nhƣ Lai, nhân 

quả tƣơng ứng. Tên gọi này do Phật Thích Ca Mâu Ni đặt cho chúng 

ta. 

Một vị Bổn tôn: “A Di Đà Phật” 

Một vị Lão sƣ: “Pháp sƣ Tịnh Không” 

Một bộ Kinh điển: “Kinh Vô Lƣợng Thọ” 

Một câu Phật hiệu: “Nam Mô A Di Đà Phật” 

Một mục tiêu và một phƣơng hƣớng cầu sanh Thế giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc. 

 - Không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn. 

 - Một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu. 

 - Phát  tâm Bồ Đề, một lòng chuyên niệm “Nam Mô A Di Đà 

Phật ”. 

*  Bí  quyết  thành  công  là  “Thành  thật,  nghe  lời,  thật  làm,  y 

giáo phụng hành”. 

 Mọi người cố gắng nghe Kinh, niệm Phật, cầu sanh Tịnh độ. 

 Quy Y Tam Bảo, làm một học trò tốt, một đệ tử tốt của Tam Bảo, 

 đem tâm tịnh lại, không nên phan duyên. Nếu có thời gian thì nghe 

 Kinh nhiều. Y giáo phụng hành. 

Đạo  sƣ  Tịnh  Không  nói:  “Thành  thật,  nghe  lời,  thật  làm  thì 

không có ngƣời nào mà không thành tựu”. 

 Cầu nguyện chánh pháp cửu trụ - Nam Mô A Di Đà Phật 

XIN THƢỜNG NIỆM A DI ĐÀ PHẬT 

GIỮ TÂM THIỆN THẾ GIỚI HÕA BÌNH 

Ngài  truyền  trao  quy  y  cho  ngƣời  khác,  dạy  ngƣời  ta  “quy  y 

Giác, quy y Chánh, quy y Tịnh”, Ngài chẳng nói “quy y Phật, Pháp, 

Tăng”. 

Ta thật sự quy y, quy y là bái sƣ, bái ai làm thầy? Bái A Di Đà 

Phật làm thầy, bái Thích Ca Mâu Ni Phật làm thầy. Quy y chính là 

bái sƣ, quy y Tam Bảo, chẳng nói quy y vị pháp sƣ nào! 





9 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Quy  là  quay  đầu,  Y  là  nƣơng  cậy,  quay  đầu  nƣơng  theo  gì? 

Nƣơng theo trí huệ và đức tƣớng trong tự tánh, chẳng phải là cậy vào 

bên ngoài, ngàn muôn phần các đồng học phải ghi nhớ điều này! Nếu 

quy y một vị pháp sƣ hay hòa thƣợng nào đó, hỏng bét rồi, vị ấy có đại 

triệt đại ngộ hay không? Vị ấy có minh tâm kiến tánh hay không? Nếu 

vị ấy chƣa đại triệt đại ngộ, chƣa minh tâm kiến tánh, vị ấy là phàm 

phu trong lục đạo, ta quy y vị ấy chẳng phải là vẫn tạo nghiệp lục đạo 

ƣ?  Thầy  tạo  nghiệp  lục  đạo,  dẫn  dắt  quý  vị  vẫn  tạo  nghiệp  lục  đạo, 

chẳng ra khỏi đƣợc! Vì thế, đối với chánh pháp do đức Phật đã nói, 

chẳng thể không học tập, chớ nên không hiểu rõ ràng; sau khi hiểu rõ 

bèn phải thực hiện, ta chẳng tiếc thân mạng cũng phải thực hiện. 

Chúng ta đứng ngoài thấy rất rõ ràng, sƣ phụ tôi tốt, sƣ phụ nào 

cũng  không  bằng  sƣ  phụ  tôi,  quan  niệm  này  là  gì?  Quan  niệm  này 

chính quan niệm là cầu sinh địa ngục a tỳ. Quí vị nghĩ xem có phải 

vậy không? Sƣ phụ quí vị còn có sƣ huynh, sƣ đệ, sƣ huynh đệ của 

ông ấy cùng một thầy truyền xuống, quí vị gọi ngài là tổ sƣ. Những 

sƣ huynh sƣ đệ này, mỗi vị lập một môn phái riêng, mỗi ngƣời đều có 

đệ tử của riêng mình, độc lập với nhau, không thể dung hoà với nhau, 

tất cả đều là tạo nghiệp địa ngục. Vậy là họ đang tu pháp môn gì? Tu 

pháp môn địa ngục. Tƣơng lai họ sẽ đi về đâu? Sẽ vào địa ngục Vô 

gián, không thể không biết. 

 Hãy nên nghiêm túc tu học, để một đời này được vãng sanh Tịnh độ. 

 Chưa lo xong chuyện sanh tử của mình, nói gì giúp người khác. 

 Tự mình tu thân được thành tựu thì mới cảm hóa được thiên hạ. 

Ấn Quang Đại sƣ lớn tiếng kêu gọi, dạy cả một đời rồi, đƣợc 

mấy  ngƣời  nghe  hiểu?  Đƣợc  mấy  ngƣời  giác  ngộ?  Đó  chính  là 

một  phần  thành  kính  một  phần  lợi  ích,  mƣời  phần  thành  kính 

mƣời phần  lợi ích. 

HỎI MÌNH MUỐN THOÁT TỬ SANH 

HỎI TA CÓ ĐỦ LÕNG THÀNH HAY CHƢA 

ĐỪNG NÊN VIỆN CỚ BUÔNG LÕNG 

NGƢỜI XƢA THÀNH TỰU PHẢI NHIỀU GIAN NAN 

Con ngƣời hiện thời coi kinh Phật nhƣ giấy cũ, để lẫn lộn kinh 

với những thứ khác trên án kinh, tay chẳng rửa ráy, miệng không súc 

sạch, thân đung đƣa, chân gác lên, thậm chí phóng thí, gãi chân, hết 





10 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thảy phóng túng chẳng e sợ mà muốn đọc kinh để đƣợc phƣớc tiêu 

tội thì chỉ có ma vƣơng muốn tiêu diệt Phật pháp mới chứng minh, 

tán  thán,  bảo  là  hoạt  bát  viên  dung,  phù  hợp  sâu  xa  với  diệu  đạo 

chẳng  chấp  trƣớc  của  Đại  Thừa!  Phật  tử  chân  tu  thực  sự  tu  hành, 

trông  thấy  chỉ  đành  ngấm  ngầm  đau  lòng,  lặng  lẽ  ứa  lệ,  than  thở 

quyến thuộc ma hoành hành, chẳng biết làm sao! 

Phật pháp đến nay suy tàn quá đỗi. Chúng sanh mờ mịt nhƣ kẻ 

mù không ai dẫn đƣờng. Dẫu có một hai thiện tri thức khai thị, nhƣng 

do  nghiệp  sâu  chƣớng  nặng,  chánh  trí  chẳng  khai,  tuy  nghe  chánh 

pháp,  chẳng  sanh  tin  tƣởng.  Dẫu  sanh  tin  tƣởng  cũng  vẫn  là  phù 

phiếm, nhƣ say, nhƣ mộng, trọn chẳng có định kiến. Vừa gặp tà ma, 

ngoại đạo bèn nhƣ nhặng bu theo mùi thối, nhƣ thiêu thân đâm đầu 

vào lửa. Kiến bu, chim tụ, xúm xít muôn ngàn. 

Ấn Quang Đại sƣ  thƣờng nói: Muốn đƣợc sự  thật ích của Phật 

pháp,  phải  tìm  nơi  lòng  kính  sợ.  Có  một  phần  cung  kính,  tiêu  một 

phần tội nghiệp, thêm một phần phƣớc huệ. Có mƣời phần cung kính, 

tiêu  mƣời phần tội nghiệp, thêm  mƣời phần phƣớc huệ. Nếu không 

mảy may cung kính, thì sự tụng kinh niệm Phật tuy chẳng phải hoàn 

toàn  không  lợi  ích,  nhƣng  do  tội  khinh  lờn  ấy,  trƣớc  phải  bị  nhiều 

kiếp đọa vào tam đồ. Đến khi tội hết, mới nƣơng thân nơi nhân lành 

ấy,  lại  đƣợc  nghe  pháp  tu  hành,  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu  về  Tây 

phƣơng  để  thoát  đƣờng  sanh  tử?  Nếu  hiện  đời  này  hết  lòng  thành 

kính, thì hiện đời có thể nƣơng sức từ của Phật đới nghiệp vãng sanh. 

Và một phen đƣợc vãng sanh, thì vƣợt phàm vào Thánh, thoát khỏi 

luân hồi, hằng xa lìa các sự khổ, chỉ thuần hƣởng những điều vui. 

Con ngƣời tu phƣớc và tạo nghiệp, tóm lại chẳng qua ba nghiệp 

sáu căn. Sáu căn là: mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân, ý. Năm căn trƣớc thuộc 

về  thân  nghiệp,  một  ý  căn  sau  thuộc  về  tâm,  tức  là  ý  nghiệp.  Ba 

nghiệp là nghiệp thân, khẩu, và ý. 

Ngƣời  học  Phật,  ban  đêm  không  nên  ở  trần,  mặc  quần  đùi  mà 

ngủ. Vì một Phật tử lúc nào cũng phải gìn lòng nhƣ đối trƣớc Phật. 

Đến bữa cơm không nên ăn quá độ, thức ăn dù ngon, hạp miệng cũng 

chỉ nên ăn tám chín phần mà thôi. Nếu ăn đủ mƣời phần thì kẻ khác 

bị  thiếu,  mà  tạng  phủ  mình  cũng  thọ  thƣơng.  Phƣớc  đức  của  phàm 

phu đâu có bao nhiêu, nếu thƣờng ăn nhƣ thế, thọ lộc phải giảm. Vả 

lại khi ăn quá nhiều, thân tâm mờ mệt, nếu thực phẩm không tiêu, tất 





11 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ra hơi dƣới. Việc này rất không thanh nhã, tội lỗi rất to. Nhƣ sự đốt 

hƣơng ở điện Phật chẳng qua là để tiêu biểu lòng cung kính, xét lại 

mùi thơm đâu có bao nhiêu? Nếu ăn quá no để cho ra hơi dƣới. . . 

mùi hôi  thúi xông đến Tam bảo, thì đời sau tất phải bị quả báo làm 

loài  dòi.  Vậy  muốn  tránh  lỗi  ấy,  tốt  hơn  là  nên  ăn  cho  có  điều  độ. 

Thảng nhƣ bao tử yếu bị chứng hàn, món ăn khó tiêu, cảm thấy muốn 

ra hơi dƣới, thì nên bƣớc ra ngoài, đến chỗ trống cho ra, đợi khi hơi 

tan lại đi vào trong. Nếu có việc không ra ngoài đƣợc, thì phải dùng 

sức nén lại, giây phút hơi sẽ tiêu tan ở trong bụng. Có kẻ cho rằng 

làm nhƣ thế e sanh ra bệnh, lời này không nên nghe theo, vì nếu giữ 

một chút vệ sinh không đáng vào đâu mà để cho ra hơi dƣới nơi điện 

Phật, nhà Tăng, thì khổ báo của tội lỗi còn nặng gấp hơn muôn phần. 

Trong giới luật của Phật chế, chƣa nói đến việc này, có lẽ ngƣời xƣa 

thân thể mạnh khỏe, không tham ăn, chẳng có điều bất nhã ấy, nên 

Phật chƣa nói, nếu nhƣ có, tất Phật đã nói ra rồi! Vậy chớ cho rằng 

Phật không chế giới ngăn cấm điều ấy, mà tùy ý cho ra hơi dƣới. Làm 

nhƣ thế là tự rƣớc lấy sự đọa lạc, chừng ấy Phật muốn cứu độ cũng 

không biết làm sao? Thuở xƣa đức Khổng Tử lấy tƣ cách bậc Thánh 

nhân  đến  chầu  vị  quốc  quân  phàm  phu,  khi  còn  ở  dƣới  thềm  sắp 

muốn bƣớc vào triều, đã nén nhẹ hơi thở, huống chi lúc đối trƣớc mặt 

vua?  Cho  nên,  sách  Luận  Ngữ  nói:  “So  vạt  áo  bƣớc  lên  đền,  thân 

mình cúi xuống, nhẹ hơi dƣờng nhƣ không thở”. Chúng ta là phàm 

phu  đầy  nghiệp  lực,  đang  lúc  ở  nơi  điện  Phật,  một  đấng  trời  trong 

hàng trời, Thánh trong hàng Thánh, là chỗ Tam bảo đầy đủ mà không 

để tâm thúc liễm, mặc ý cho ra hơi hôi thúi nơi dƣới, tội lỗi ấy lớn 

biết  chừng  bao?  Xin  chớ  cho  rằng  tôi  nói  ra  đây  việc  không  thanh 

nhã, tôi chẳng ngại gì mang tiếng không thanh nhã, chỉ sợ cho những 

kẻ thô suất lầm gây ra nhân đọa lạc làm loài dòi tửa đó thôi. 

Ngƣời học Phật, sớm  mai thức dậy và sau khi đại tiểu tiện đều 

phải rửa tay. Khi dùng tay gãi nơi thân, chà dƣới chân cùng rờ các 

chỗ không sạch khác, đều cũng phải rửa.  Dù tháng nóng nực, cũng 

không nên tự do mở nút áo để phơi ngực hoặc vén quần bày bắp vế. 

Tùy tiện khạc đàm hỉ mũi là một việc rất tổn phƣớc. Chẳng những ở 

trong Phật điện, Tăng đƣờng, không đƣợc hỉ nhổ, mà bên ngoài điện 

đƣờng chỗ đất sạch sẽ cũng không nên làm việc ấy, vì nơi đất sạch 

mà bị khạc nhổ, thì liền hiện ra tƣớng dơ. Có ngƣời thô tháo không 





12 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

kiêng  dè,  cứ  hỉ  nhổ  bừa  trong  phòng,  trên  đất,  nơi  tƣờng,  thành  ra 

trong nhà chỗ nào cũng có đàm dãi. Kẻ ấy cho rằng khạc đàm là đƣợc 

thông trệ và bỏ chất nhơ ra ngoài, nhƣng không dè mỗi ngày thƣờng 

nhổ nhƣ thế thì bao nhiêu tinh hoa của chất ăn uống đều biến thành 

đàm, nhiều ngày sẽ sanh ra bệnh. Trong thân ngƣời có gì tinh sạch, 

tốt  hơn  là  nên  nuốt  đi,  lâu  ngày  sẽ  không  còn  đàm  nữa.  Đây  là 

phƣơng pháp dùng đàm trừ đàm rất thần diệu. Nếu không nuốt đƣợc 

thì  nên nhổ  vào  khăn  tay,  phải  hành  động  cho  khéo đừng  để  ngƣời 

thấy.  Nhƣng  việc  này  cũng  nhọc  công  và  không  sạch,  chẳng  bằng 

nuốt đi, đã không nhọc nhằn lại không bày ra sự nhơ nhớp; hơn nữa 

còn dứt đƣợc bệnh đàm. Vài điều trên  đây, dƣờng nhƣ không đáng 

nói, có kẻ lại cho rằng nhỏ nhặt không mấy để tâm. Nhƣng ngƣời học 

Phật phải giữ tƣ cách lễ nghi và biết sợ tội, nếu chẳng thế thì thành ra 

kẻ thô tháo sỗ sàng, hiện đời phƣớc giảm tội thêm, kiếp sau phải bị 

đọa lạc. 

Đại sƣ Ấn Quang Thƣờng nói: Muốn đƣợc lợi ích thật sự nơi 

Phật pháp, thì phải hƣớng về Tâm cung kính  mà cầu.  Có  một phần 

cung kính thì tiêu một phần tội nghiệp, tăng phƣớc huệ một phần. Có 

mƣời phần cung kính thì tiêu mƣời phần tội nghiệp, tăng phƣớc huệ 

mƣời phần. Nếu không cung kính đến nổi khinh lờn thì tội nghiệp sẽ 

tăng, phƣớc huệ cũng giãm. Nếu nhƣ không có tâm chân thành cung 

kính, quí vị ngày ngày bên cạnh Phật, Bồ Tát, theo họ cả đời quí vị 

vẫn là phàm phu, không học đƣợc gì cả. Thứ quí vị học đƣợc không 

tách rời sanh tử luân hồi, đây là điều khó của Phật pháp. 

Ấn  Quang  Đại  sƣ  lớn  tiếng  kêu  gọi,  dạy  cả  một  đời  rồi,  đƣợc 

mấy ngƣời nghe hiểu? Đƣợc mấy ngƣời giác ngộ? Đó chính là một 

phần thành kính một phần lợi ích, mƣời phần thành kính mƣời phần  

lợi ích. 

Chuyện nhƣ vậy nay thấy nhiều lắm. 

Con ngƣời hiện thời coi kinh Phật nhƣ giấy cũ, để lẫn lộn kinh 

với những thứ khác trên án kinh, tay chẳng rửa ráy, miệng không súc 

sạch, thân đung đƣa, chân gác lên, thậm chí phóng thí, gãi chân, hết 

thảy phóng túng chẳng e sợ mà muốn đọc kinh để đƣợc phƣớc tiêu 

tội thì chỉ có ma vƣơng muốn tiêu diệt Phật pháp mới chứng minh, 

tán  thán,  bảo  là  hoạt  bát  viên  dung,  phù  hợp  sâu  xa  với  diệu  đạo 





13 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chẳng  chấp  trƣớc  của  Đại  Thừa!  Phật  tử  chân  tu  thực  sự  tu  hành, 

trông  thấy  chỉ  đành  ngấm  ngầm  đau  lòng,  lặng  lẽ  ứa  lệ,  than  thở 

quyến thuộc ma hoành hành, chẳng biết làm sao! 

Phật pháp đến nay suy tàn quá đỗi. Chúng sanh mờ mịt nhƣ kẻ 

mù không ai dẫn đƣờng. Dẫu có một hai thiện tri thức khai thị, nhƣng 

do  nghiệp  sâu  chƣớng  nặng,  chánh  trí  chẳng  khai,  tuy  nghe  chánh 

pháp,  chẳng  sanh  tin  tƣởng.  Dẫu  sanh  tin  tƣởng  cũng  vẫn  là  phù 

phiếm, nhƣ say, nhƣ mộng, trọn chẳng có định kiến. Vừa gặp tà ma, 

ngoại đạo bèn nhƣ nhặng bu theo mùi thối, nhƣ thiêu thân đâm đầu 

vào lửa. Kiến bu, chim tụ, xúm xít muôn ngàn. 





14 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

THẬT VÌ SANH TỬ, PHÁT TÂM BỒ ĐỀ 

Dùng tín nguyện sâu trì danh hiệu Phật 

Có thời gian nên niệm Phật nhiều 

Có thời gian nên lạy Phật nhiều 

Có thời gian nên tụng kinh nhiều 

Có thời gian nên nghe pháp nhiều 

Không nên ăn uống ngủ nghỉ nhiều 

Không nên nói chuyện suy nghĩ nhiều 

Không nên phân biệt chấp trƣớc nhiều 

Không nên phan duyên ra bên ngoài nhiều 

Thân ngƣời khó đƣợc Phật pháp khó nghe 

Pháp môn Tịnh độ khó gặp khó tin 

Liễu sanh thoát tử là việc quan trọng 

Hãy nên quý trọng nghiêm túc tu học 

Bí quyết thành công: thành thật, nghe lời, thật làm 

Nhất môn thâm nhập trƣờng kỳ huân tu 

Không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn 

Duyên khi lở hẹn một giờ, lần sau muốn gặp phải chờ ngàn 

năm 

Không học Phật không hết ngu, không  lo tu không hết khổ 

 Xin thường niệm A Di Đà Phật 





15 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phần thứ hai 

BÁO CÁO TÂM ĐẮC CỦA HỌC SINH 

LỚP VÔ LƢỢNG THỌ ĐẠI KINH KHOA CHÖ 

 (Trích  từ  lớp  học  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  Khoa  Chú,  kỳ  thứ  4,  ngày 

 23/9/2014- Tịnh Tông Học Viện Úc Châu - Báo cáo tâm đắc của học sinh 

 lớp Vô Lượng Thọ Kinh Khoa Chú. Do Thích Tự Liễu soạn, Hòa thượng 

 Tịnh Không giám định, Bích Ngọc chuyển ngữ, Như Hòa giảo chánh) 

A. TÂM VÌ SANH TỬ KHÔNG THA THIẾT 

Nếu thật sự chẳng khởi tâm vì sanh tử, hết thảy khai thị đều 

là hý luận (Từ gƣơng tu hành của Lão hòa thƣợng Hải Hiền, xét 

tín nguyện cầu vãng sanh của chúng ta) 

KHÔNG THỂ KHÔNG CÓ NGÀI 

 Không có Ngài, con không biết có A Di Đà Phật. 

 Không có Ngài, con không biết có Tây Phương Cực Lạc. 

 Không có Ngài, con không biết có thể liễu thoát sanh tử. 

 Không có Ngài, con không biết con đọa ở Ta Bà. 

 Không thể nào không có Ngài, sư phụ ơi! Lão từ phụ của chúng con. 

 Đời đời kiếp kiếp, Ngài không nỡ để con chịu khổ, 

 Ngài không nỡ để con đọa lạc. 

 Ở bất cứ chốn nào, nơi địa ngục đời đời kiếp kiếp, Ngài thương xót  

 mà cứu giúp, mong con thoát khỏi luân hồi. 

 Không thể nào không có Ngài, sư phụ ơi! Lão từ phụ của con. 

 Đời đời kiếp kiếp, Ngài từ ái chiếu cố, để con đoạn ác, tu nhiều phước. 

 Đời đời kiếp kiếp, Ngài khổ tâm ước vọng, mong con buông bỏ  

 vạn duyên, buông bỏ vạn duyên để sinh Tịnh độ. 

 Không có Ngài, con không biết vì sao con khổ đến thế. 

 Không có Ngài, con không biết con làm thế nào để được vui. 

 Không có Ngài, con không biết con bị mê hoặc điên đảo. 

 Không có Ngài, con không biết con cũng là vị Phật 

 Không thể nào không có Ngài được, sư phụ ơi! Lão từ phụ của con. 





16 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 Đời này kiếp này, con ghi nhớ lời dặn của Ngài:  

 “Buông bỏ vạn duyên, cầu sanh Tịnh độ”. 

 Đời này kiếp này, con tin sâu, nguyện thiết, từng câu, 

 từng tiếng Phật hiệu vang trong tâm con. 

 Không thể nào không có Ngài, sư phụ ơi! Lão từ phụ của con. 

 Đời này kiếp này, con bước theo bước đi của Ngài. 

 Ngài dẫn con đi về lại cố hương. 

 Đời này kiếp này, không thể nào lìa xa, mãi mãi đi theo Ngài, 

 không thể nào lìa xa, không rời nửa bước. 

 Không thể nào không có Ngài, sư phụ ơi! 

 Không thể nào không có Ngài, sư phụ ơi! Lão từ phụ của chúng con. 

 Đời này kiếp này, không thể nào lìa xa, mãi mãi theo Ngài, 

 không thể nào lìa xa, không rời nửa bước. 

 Sư phụ ơi! Sư phụ ơi! Sư phụ ơi! 

_()_ A Di Đà Phật _()_ 



RẤT SỢ LÂM CHUNG NGHIỆP THỨC MÊ 

KHÔNG THÀNH CHÁNH NIỆM LƢỠI HẦU TÊ 

NẾU NHƢ BÌNH NHẬT KHÔNG CHUYÊN THIẾT 

ĐÂU SẴN TƢ LƢƠNG LÖC TRỞ VỀ 

I. MỞ BÀI 

Trung  Phong  thiền  sƣ  nói  nguyên  nhân  ngƣời  đời  nay  tham 

Thiền không linh nghiệm vì chẳng cho rằng sanh tử vô thƣờng là một 

sự  kiện  trọng  đại.  Cùng  một  lý  ấy,  nguyên  nhân  khiến  cho  ngƣời 

niệm Phật không linh nghiệm cũng vậy: Chẳng coi trọng sanh tử vô 

thƣờng, tâm vì sanh tử chẳng tha thiết. Tâm sanh tử không tha thiết là 

một vấn đề lớn, nhƣng phần đông mọi ngƣời đều không coi trọng! 

Thánh nhân trong thế xuất thế gian đều cảnh cáo chúng ta: “thân 

ngƣời  vô  thƣờng”.  Quý  vị  có  thể  biết  ngày  mai  còn  có  thể  sống  ở 

nhân  gian  sao?  Thiên  tai  nhân  họa  rất  nhiều!  Ngƣời  chết  mất  mạng 

mỗi  ngày  có  bao  nhiêu  ngƣời?  Đây  chính  là  thuộc  tai  họa  ngoài  ý 





17 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

muốn,  trên  mạng  nhìn  thấy  số  lƣợng  thật  đáng  sợ,  đây  là  cảnh  cáo 

chúng  ta.  Chúng  ta  nghe  đến  những  tin  tức  này,  thấy  hình  ảnh  này, 

phải cảnh giác, đây là vô thƣờng. 

II. NÊU VẤN ĐỀ 

1. Hiện tƣợng phổ biến: Công phu niệm Phật chẳng đắc lực. 

Nhiều  ngƣời  niệm  Phật  mƣời  năm,  hai  mƣơi  năm  công  phu 

chẳng đắc lực, chẳng nắm chắc vãng sanh, nguyên nhân là gì? 

Khi dự Phật Thất, lúc ban đầu dƣờng nhƣ niệm giỏi lắm, rất tinh 

tấn, nhƣng dần dần càng niệm càng cảm thấy khô khan, chẳng có mùi 

vị, càng niệm càng chán, chẳng muốn niệm tiếp, nguyên nhân là gì? 

Khi bế quan niệm Phật, lúc bắt đầu thì ba giờ sáng thức dậy niệm 

Phật, vài ngày sau năm giờ mới thức; qua một thời gian sau tám giờ 

mới thức. Sau cùng, ngủ miết chẳng muốn thức sớm nữa! 

Mọi ngƣời đừng cƣời, quý vị cũng có thể lâm vào tình trạng này. 

Phần đông mọi ngƣời thƣờng có tình trạng nhƣ sau: Khi niệm Phật, 

nếu không khởi vọng tƣởng thì ngủ gục. Dù biết rõ pháp môn Tịnh 

độ thù thắng, biết công đức danh hiệu chẳng thể nghĩ bàn, nhƣng câu 

Phật hiệu này càng niệm càng chẳng có hứng thú gì, càng niệm càng 

chẳng có động lực, cuối cùng chịu thua, bỏ luôn. Nguyên nhân là gì? 

Giải đãi, đây cũng là điều rất phiền phức. Biết bao nhiêu ngƣời 

học tập nhƣng không thể thành tựu đều do giải đãi. Nên trong chùa 

thời xƣa, hiện nay không có, thời xƣa mọi ngƣời cùng nhau học tập, 

đều theo chúng,  nƣơng chúng,  không thể biếng nhác.  Thời khóa có 

quy định, 3 giờ sáng mọi ngƣời cùng thức dậy, 3 giờ thức dậy là tiêu 

chuẩn thông thƣờng. 

Không làm bạn với những ngƣời chê bai ngôi Tam bảo. Không 

làm bạn với ngƣời viết truyện khiêu dâm. Không làm bạn với những 

ngƣời hay bàn luận đến chuyện phòng the. Không làm bạn với ngƣời 

trẻ dẫn dắt gái lầu xanh. Không làm bạn với những ngƣời thích rƣợu 

chè  cờ  bạc.  Thƣờng  khuyên  ngƣời  qui  y  Tam  bảo.  Lƣu  hành  sách 

khuyên làm việc thiện. Tin sâu nhân quả. Giữ giới dâm dục. 

2. Nguyên nhân căn bản là tâm vì sanh tử chẳng tha thiết. 

Chúng  ta  tìm  trong  các  trƣớc  tác  của  tổ  sƣ  đại  đức  nhiều  đời 

trƣớc, rốt cuộc tìm ra câu trả lời cho những vấn đề nêu trên: Nguyên 

nhân căn bản là tâm vì sanh tử chẳng tha thiết. Đây là một vấn đề lớn, 





18 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

rất phổ biến của chúng ta hiện nay. Do vậy, niệm Phật lâu năm, thậm 

chí niệm cả đời, công phu cũng chẳng đắc lực, chẳng nắm chắc vãng 

sanh.  Chúng  ta  hãy  khoan  nói  có  nắm  chắc  vãng  sanh  hay  không, 

ngay cả chuyện không đọa trong tam ác đạo cũng chẳng nắm chắc, có 

đúng hay không? 

3. Tâm vì sanh tử là cơ sở nhập đạo. 

Bài  báo  cáo  này  trích  một  lời  dạy  của  Triệt  Ngộ  Đại  sƣ:  “Nếu 

chẳng  khởi  tâm  thật  sự  vì  sanh  tử,  hết  thảy  khai  thị  đều  là  hý 

luận”làm đề tài. Nếu tâm sanh tử không tha thiết, có nói nhiều với họ 

cũng  là  dƣ  thừa,  vô  ích.  Ngƣợc  lại,  nếu  tâm  vì  sanh  tử  thật  sự  tha 

thiết, chẳng cần khai thị thì ngƣời đó cũng tranh thủ từng phút từng 

giây,  ngày  đêm  chẳng  gián  đoạn  để  niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  giống 

nhƣ hòa thƣợng Hải Hiền vậy. Tâm vì sanh tử là cơ sở nhập đạo! Xin 

trích dẫn nguyên văn một đoạn khai thị của Đại sƣ Triệt Ngộ: 

“Hết thảy những nỗi khổ trong thế gian chẳng vƣợt hơn nỗi khổ 

sanh tử. Nếu không liễu sanh tử thì sanh rồi chết, chết rồi sanh, sanh 

sanh tử tử.  Vừa xuất  một bào thai này,  lại nhập  một bào thai khác; 

vừa thoát một đãy da liền khoác lên một đãy da khác, khổ chẳng nói 

nổi! Huống chi chƣa thoát luân hồi, khó tránh khỏi đọa lạc. Bào thai 

heo, bào thai chó, chẳng có chỗ nào không vào. Đãy  da lừa, đãy da 

ngựa,  chẳng  chừa  thứ  nào.  Đƣợc  làm  thân  ngƣời  là  khó  có  nhất, 

nhƣng rất dễ đánh mất. Chỉ sai sót một niệm liền đọa vào ác thú. Tam 

đồ dễ vào khó ra, địa ngục thời gian lâu dài nỗi khổ nặng nề. Qua bảy 

thời đức Phật ra đời, một bầy kiến vẫn còn mang thân kiến. Tám vạn 

kiếp sau chƣa thoát thân bồ câu. Thời gian trong cõi súc sanh dài lâu, 

thời gian trong cõi ngạ quỷ, địa ngục còn lâu dài gấp nhiều lần. Trải 

qua nhiều kiếp dài đăng đẳng tới lúc nào mới dứt, mới thoát? Vạn nỗi 

khổ nung nấu, chẳng thoát đƣợc, chẳng cứu vớt đƣợc. Mỗi lần nhắc 

đến,  lông  tóc  dựng  đứng.  Mỗi  lần  nghĩ  tới,  ngũ  tạng  nhƣ  đang  bị 

thiêu nhƣ đang bị đốt”. 

Ấn Quang Đại sƣ đánh giá đoạn văn trên của Triệt Ngộ  Đại sƣ 

nhƣ  sau:  “Đoạn  khai  thị  này  tinh  túy  thiết  tha  đến  cùng  cực,  mọi 

ngƣờihãy nên đọc cho nhuần nhuyễn”. 





19 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nếu không may rơi vào địa ngục, địa ngục rất phức tạp, không 

phải một thứ, rất nhiều, có ngƣời ở rất lâu, đó là do tạo tội nghiệp quá 

nặng, cũng có ngƣời ở rất nhanh. 

Hồi tôi học kinh điển ở Đài Trung, thầy giáo kể cho chúng tôi về 

một  địa  ngục,  đây  là  bình  thƣờng,  không  phải  quá  nghiêm  trọng, 

mạng sống ngƣời ở địa ngục bao lâu? Trƣớc hết phải nói một ngày ở 

địa ngục là bao nhiêu năm  của nhân gian.  Thầy giáo cho chúng tôi 

biết. địa ngục này một ngày ở địa ngục này là hai nghìn bảy trăm năm 

ở nhân gian. Trung Quốc thƣờng nói có lịch sử năm nghìn năm, trong 

địa  ngục  chƣa  đến  hai  ngày.  Từ  đó  mới  biết  rằng,  trăm  nghìn  vạn 

kiếp, rất có khả năng, không phải bịa đặt. 

Quý vị chịu khổ thời gian dài nhƣ thế trong địa ngục, luân hồi ác 

thú,  không  có  thời  hạn  ra,  không  có  cách  nào  để  ra.  Bởi  thế  tam  ác 

đạo rất dễ vào, rất khó đi ra. Thời gian ở cõi ngạ quỉ cách xa chúng 

ta,  một  ngày  ở  cõi  quỉ  là  một  tháng  ở  nhân  gian.  Bởi  thế  chúng  ta 

cúng quỉ thần vào các ngày mùng một và rằm, gặp đúng một ngày ba 

bữa  của  họ.  Bữa  sáng,  bữa  trƣa  và  bữa  tối,  mỗi  ngày  ba  bữa.  Một 

ngày của họ bằng một tháng của ta, thọ mạng cõi quỉ, sống ngắn nhất 

cũng đƣợc nghìn tuổi, một nghìn tuổi. Mƣời hai ngày cõi quỉ bằng ta 

một năm, thử tính xem, thời gian nhƣ thế bao lâu. Vì thế không nên 

vào ác đạo. 

Cõi súc sinh, mạng sống rất ngắn, nhƣng nó không thể rời khỏi 

cõi súc sinh. Chúng ta xem trùng nhỏ trên  mặt nƣớc, gọi là phù du, 

sáng sinh chiều chết. Chúng sống độ mấy tiếng, tạo nghiệp gì mà đoạ 

làm thân ấy? Ngƣời tạo nghiệp giết hại quá nặng, giết hàng vạn, họ sẽ 

đoạ vào cõi súc sinh. Một ngày chúng nó sống chết ba, bốn lần, suốt 

ngày chịu khổ trong sinh tử. 

Nhƣ nhân gian chúng ta làm việc, ban ngày làm việc, tối về có 

nghỉ ngơi, ở đó họ chịu khổ không đƣợc nghỉ ngơi. Ngục tù của thế 

gian,  ban  ngày  chịu  hình  phạt,  đêm  về  có  thể  nghỉ  chút  ít,  địa  ngục 

Vô gián không có ngừng nghỉ. 

Tôi  giảng  Kinh  thƣờng  hay  phụng  khuyến  các  vị:  “Một  môn 

thâm  nhập,  trƣờng  kỳ  huân  tu”.  Không  có  nền  tảng  này,  bạn  muốn 

không bị những tà tri, tà kiến, tà hạnh của xã hội này mê hoặc thì e 





20 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

rằng  không  có  ngƣời  nào  làm  đƣợc,  trừ  khi  bạn  là  Phật  Bồ  Tát  tái 

sanh; nếu bạn không phải là ngƣời tái sanh, bạn không thể nào thoát 

khỏi bàn tay của ma, bạn chắc chắn sẽ đọa vào ma đạo. Do đó, giáo 

học là phƣơng tiện cứu độ tất cả chúng sanh tốt nhất. 

Ngƣời bây giờ phiền phức, trên ngƣời có mang theo điện thoại. 

Niệm đƣợc mấy câu Phật hiệu thì điện thoại reo rồi, lập tức bị dừng 

lại,  liền  bị  gián  đoạn.  Điện  thoại  chính  là  ma  chƣớng  lớn  nhất,  Có 

ngƣời tặng cho tôi, tôi cũng cám ơn họ. Họ tặng một cái điện thoại 

cho tôi. Nhƣng mà làm sao? Tôi đem nó bỏ đi. Tôi không có bị lừa, 

Không có điện thoại thanh tịnh biết bao nhiêu! 

Không có điện thoại, Tôi không quấy nhiễu ai, Ngƣời khác cũng 

đừng quấy nhiễu tôi. Thâu nhiếp sáu căn đó là công phu thật sự. 

Thế  gian  này  trƣớc  đây  lão  sƣ  Lý  thƣờng  hay  nhắc  nhở  chúng 

tôi.  Ngƣời  niệm  Phật  chúng  ta,  10  ngàn  ngƣời  niệm  Phật,  đại  khái 

chân thật có thể vãng sanh chỉ có 5-3 ngƣời, đó là lời nói của 60 năm 

trƣớc. 

Ngày  nay  sau  60  năm  nếu  ngƣời  ta  hỏi  tôi,  đại  khái  trong  10 

ngàn ngƣời chỉ có 1-2 ngƣời,  60 năm  trƣớc  có 5-3 ngƣời,  hiện nay 

chỉ có 1-2 ngƣời. 

Tại  vì  sao?  Càng  về  sau  càng  khó  khan,  hoàn  cảnh  quấy  nhiễu 

quá  nghiêm  trọng,  bạn  không  vƣợt  qua  đƣợc,  bạn  không  buông  xả 

đƣợc,  sự  quấy nhiễu của 60 năm trƣớc so với hiện nay nhẹ hơn  rất 

nhiều. Lúc đó trung quốc vẫn chƣa phổ biến ti vi, thậm chí đến điện 

thoại cũng không có, điện thoại di động chƣa đƣợc phát minh, truyền 

đạt tin tức rất không thuận tiện, 60 năm trƣớc còn phải đánh điện báo, 

hiện nay không còn ngƣời sử dụng nữa. 

Vì thế chúng ta biết rằng, khoa học kỹ thuật càng phát đạt, vãng 

sanh  càng  khó  khan,  sức  quấy  nhiễu  của  nó  quá  lớn.  Cho  nên  Hải 

hiền lão hòa thƣờng, vì chúng ta thị hiện sự vi diệu, thật quá diệu, chỉ 

cần dùng phƣơng pháp đó của ngài, phƣơng pháp đó của ngài là chân 

thật vạn duyên buông xuống. 

Then  chốt  vẫn  là  Chƣơng  Gia  Đại  sƣ  dạy  một  cách  đơn  giản 

quan trọng: nhìn thấu, buông bỏ. Đặc biệt là trong thời đại hiện nay 

của  chúng  ta,  thời  đại  này  nếu  đầu  ốc  tỉnh  táo  một  chút,  dễ  dàng 





21 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

buông bỏ. Quý vị không thể không nhìn thấu, không nhìn thấu phiền 

phức sẽ rất lớn, vì sao vậy? Vì quý vị không ra khỏi luân hồi lục đạo, 

đây là việc lớn. 

Đời đời kiếp kiếp trong quá khứ chúng ta chắc chắn đã từng gặp 

đƣợc Phật pháp, nhất định có tu hành trong Phật pháp, nhƣng không 

thành công, không thể thành công. Chúng ta có duyên với Tịnh độ, có 

nhân duyên rất sâu dày, đời này lại gặp đƣợc. Nếu đời này còn không 

thể nhìn thấu, nhƣ vậy vẫn phải luân chuyển trong luân hồi. 

Thầy Lý nói phải luân hồi nhiều kiếp, không phải thời gian ngắn, 

rất  gian  khổ!  Nếu  chúng  ta  giác  ngộ,  đã  biết,  không  muốn  trôi  lăn 

trong  luân  hồi,  nhƣ  vậy  thì  phải  y  giáo  phụng  hành.  Nắm  bắt  vài 

cƣơng lĩnh trong kinh nói, từng giờ từng phút cảnh tỉnh mình là đƣợc. 

Những điều trong 600 quyển Kinh Đại Bát Nhã nói tôi tổng kết thành 

12 chữ. Đức Phật giảng 22 năm, ngài nói những gì? “Tất cả pháp vô 

sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”ý này chính là đối với tất cả pháp 

đều phải nhìn thấu không nên để trong lòng, để trong lòng là sai. 

Tôi nhớ vào dịp Tết năm nọ, thầy Lý khai thị cho mọi ngƣời tại 

Liên  Xã,  vừa  mở  đầu,  thầy  nói:  “Tết  đến  mọi  ngƣời  gặp  nhau  vui 

sƣớng tràn trề. Câu chào hỏi đầu tiên khi gặp mặt là cung hỷ phát tài; 

suy nghĩ cặn kẽ, có chuyện gì đáng mừng? Thọ mạng ít đi một năm, 

nghiệp chƣớng lại tăng thêm không ít. Nói nghiêm ngặt là bi ai, có gì 

đáng mừng đâu? Ngƣời thế gian điên đảo, lầm loạn, coi chuyện đáng 

buồn là đáng mừng, quên sạch sành sanh chuyện thật sự đáng mừng. 

Nếu chúng ta mỗi năm  một nhạt bớt chuyện tình cảm thế gian, đạo 

niệm  mỗi  năm  một  nồng  hậu  hơn,  đó  là  đáng  mừng!  Vẫn  tạo  tiếng 

tăm,  lợi  dƣỡng,  ngũ  dục,  lục  trần,  chẳng  nghĩ  một  câu  Phật  hiệu  là 

chuyện đáng nên làm thì có gì đáng mừng đâu!”Ngƣời niệm Phật lui 

sụt nhiều, thành tựu ít ỏi, đạo lý là nhƣ vậy đó! 

III. PHÂN TÍCH VẤN ĐỀ 

1. Sanh tử đại sự. 

Lúc  còn  trẻ,  Liên  Trì  Đại  sƣ  đã  viết  bốn  chữ  “Sanh  Tử  Sự 

Đại”(Sanh Tử là chuyện lớn) để trên bàn hòng tự sách tấn và khích lệ 

chính  mình  tinh  tấn  dụng  công.  Nếu  quý  vị  cho  rằng  bốn  chữ  này 





22 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chẳng  liên  quan  gì  tới  mình,  vậy  thì  xin  lỗi,  quý  vị  còn  là  ngƣời  ở 

ngoài  cuộc.  Khi  tâm  thật  sự  vì  sanh  tử  chƣa  khởi  lên,  tu  hành  còn 

chƣa bƣớc vào cửa, niệm Phật cũng chƣa bƣớc vào cửa! 

Ấn  Quang  Đại  sƣ  dạy:  “Ngƣời  ta  sanh  ở  trên  đời,  chẳng  có 

chuyện nào không sắp đặt kế hoạch sẵn, chỉ có một chuyện sanh 

tử lại ngƣợc ngạo không chịu để ý. Đợi đến khi báo hết, mạng sống 

chấm dứt, thì tùy theo nghiệp mà chịu quả báo. Chẳng biết một niệm 

tâm thức ấy sẽ đến cõi nào thọ sanh. Cõi trời ngƣời là quán trọ. Tam 

đồ ba đƣờng ác là quê nhà. Một khi thọ báo ở tam đồ là trăm ngàn 

kiếp, chẳng biết tới bao giờ mới sanh trở lại cõi trời, cõi ngƣời đƣợc. 

Do vậy, phƣơng pháp liễu sanh tử chẳng thể không gấp rút tìm cầu”. 

Đời này chúng ta chết rồi sẽ sanh tới cõi nào? Tôi có thể sanh về 

đâu? Đây là việc trọng đại của mỗi ngƣời chúng ta, đó gọi là “sanh tử 

đại sự”. Chúng ta có nỗ lực, thận trọng suy xét hay chăng? Đời sau 

chúng ta có nắm chắc sanh tới cõi nào hay chăng? Còn tiếp tục luân 

hồi hay chấm dứt luân hồi? Ngƣời xƣa thƣờng nhắc chúng ta “sanh tử 

sự đại”sanh tử là việc lớn, nhƣng tình trạng hiện nay của chúng ta là 

nhƣ thế nào? Trong kinh Vô Lƣợng Thọ, đức Thế Tôn nói: “Ngƣời 

đời tranh nhau những chuyện không đâu, chẳng cần thiết”. Cả ngày 

chúng ta bận bịu những sự việc chẳng cần thiết, đảo lộn gốc và ngọn, 

đối với những chuyện chẳng liên quan tới sanh tử thì tranh giành hơn 

thua,  chƣa  hề  coi  trọng  việc  lớn  sanh  tử,  và  cũng  chẳng  sợ  nỗi  khổ 

luân hồi trong lục đạo, càng chẳng nghĩ tới sau khi chết sẽ sanh về 

đâu!  Hoặc  lâu  lâu  cũng  nghĩ  tới  việc  đó  một  lần,  hoặc  có  lúc  nhìn 

thấy ngƣời thân hoặc bạn bè đột nhiên qua đời, lúc đó xúc động trong 

chốc lát, nhƣng chẳng lâu sau lại bị những chuyện thế gian chẳng cấp 

bách che lấp mất. Miệng tuy cũng niệm đƣợc vài câu Phật hiệu, niệm 

xong có thể vãng sanh hay không? Chỗ này chúng ta phải đặt một câu 

hỏi lớn. 

Niệm Phật thì khác, ai cũng có thể niệm. Niệm Phật phải miên 

mật, trong tâm luôn luôn phải có câu Phật hiệu. Chuyện này có thể 

làm đƣợc, vấn đề là bạn tự mình có chịu niệm không. Khi có phiền 

não sanh ra thì bạn không chịu niệm nữa. Sân hận, hấp tấp, bồn chồn 

là phiền não, vui mừng cũng là phiền não. Khi bạn cao hứng, bạn bè 





23 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

khách  khứa  tấp nập,  nói  chuyện  vui vẻ  thì  bạn  quên niệm  Phật  rồi. 

Đây đều là phiền não. Thật ra trong lúc phiền não cũng có thể niệm 

Phật, chỉ tại bạn không muốn niệm thôi. Nếu bạn niệm thì tự nhiên sẽ 

đƣợc thành phiến. Có miệng tựa hồ câm, Có tai làm nhƣ điếc 

Có  ngƣời  cái  gì  cũng  tu  một  chút,  trong  lúc  tỉnh  tọa  lại  tƣởng 

tham thiền, đang lúc niệm Phật lại muốn đi học trì chú, muốn niệm 

Di Đà, rồi muốn niệm Địa Tạng, niệm Quán Âm Bồ Tát. Đây không 

phải là tu thiệt mà là pha trò vui chơi. Chân cần chân chuyên thì công 

hiệu  tự  nhiên  có  thể  thấy  đƣợc.  Hiệu  quả  tự  thấy.  Không  phải  hỏi 

ngƣời. Hãy xin tự xét. Cũng nhƣ ngƣời uống nƣớc, Pháp môn  Tịnh 

độ tốt là tốt ở chỗ này, ngƣời đời ai cũng có thể làm đƣợc, không phải 

là chuyện cao siêu quá khó không ai làm nổi, còn nhƣ chuyện khai 

ngộ thì rất khó, không phải ai cũng có thể làm đƣợc, trong trăm triệu 

ngƣời khó mà có đƣợc một ngƣời làm đƣợc 

Chẳng  lẫn  lộn  với  đời,  Mới  là  sùng  đạo  nghiệp,  Hạnh  chớ  để 

biếng nhác. 

Biếng  nhác  chẳng  là  Tăng,  Nếu  ông  tự  phế  hạnh,  Thân  mang 

nhiều hậu họa. 

“Nếu  trời  không  lạnh  thấu  xƣơng,  Làm  sao  mai  nở  rực  mùi 

hƣơng”. 

Cái tâm luân hồi sẽ tạo nghiệp luân hồi. Quý vị nói xem: Chuyện 

này có đáng sợ hay chăng? Tuy đáng sợ, có mấy ai giác ngộ? Có mấy 

ai quay đầu? Chúng ta hãy tƣ duy, quan sát cặn kẽ từ chỗ này. Xem 

xét ngƣời khác xong, hãy quay trở lại, hồi quang phản chiếu, chiếu 

kiến chính mình. Chẳng có những tấm gƣơng bên ngoài ấy, bản thân 

chúng  ta  rốt  cuộc  làm  những  gì?  Chẳng  biết!  Thật  đấy,  chẳng  giả 

đâu! 

Hiện nay gọi là đạo hữu bạn bè, nói cƣời thân thiết nhƣng chớp 

mắt đã phân chia thánh phàm, cách  xa nhƣ trời với vực. Lẽ nào lại 

chẳng hổ thẹn sao? Lẽ nào lại chẳng đau xót sao? Suy xét nhƣ thế tự 

nhiên mạnh mẽ tiến bộ, một đời giải quyết xong xuôi không đợi đến 

đời sau. 

RẤT SỢ LÂM CHUNG NGHIỆP THỨC MÊ 

KHÔNG THÀNH CHÁNH NIỆM LƢỠI HẦU TÊ. 





24 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

NẾU NHƢ BÌNH NHẬT KHÔNG CHUYÊN THIẾT 

ĐÂU SẴN TƢ LƢƠNG LÖC TRỞ VỀ. 

Tại sao có nhiều ngƣời niệm Phật  không tinh tấn và khó thành 

một khối? ". Đại sƣ khai thị: "Điểm quan yếu bậc nhất của sự tu hành 

là:  tha  thiết  vì  thoát  ly  nỗi  khổ  sống  chết  luân  hồi.  Nếu  không  tha 

thiết nghĩ đến điều này, thì làm sao có thể niệm Phật tinh tấn và thành 

một  khối  đƣợc?  Chúng  sanh  từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay,  mỗi  niệm 

buông theo vọng tƣởng, gốc tình ái bám sâu, ngay ở cõi ngƣời vui ít 

khổ nhiều, còn trong nẻo luân hồi thì sanh lên cõi nhơn thiên nhƣ đất 

nơi móng tay, đọa xuống ba đƣờng ác nhƣ đất miền đại địa! Cổ nhơn 

đã bảo: "Tam đồ một đọa ngàn muôn kiếp. Tái phục nhơn thân biết 

lúc nào? ". Nếu trong đời này không thống thiết vì sự khổ sống chết 

luân hồi, mỗi niệm vẫn theo tình nhiễm, muốn đem lòng tin hời hợt 

niệm Phật để cầu thoát ly, thì khác nào mong dùng một gáo nƣớc để 

cứu muôn xe lửa đỏ? Tu hành nhƣ thế chỉ e khi mất thân ngƣời khó 

bề lại đƣợc, một phen bê trễ tiếc hận lâu đài! Vậy phải phát lòng tinh 

tấn, dùng hạnh niệm Phật vƣợt phá muôn ngàn vọng tƣởng, tùy thời 

tùy chỗ đều giữ cho câu Phật hiệu đƣợc hiện tiền. Quyết tâm hạ công 

phu khổ thiết nhƣ thế, lâu ngày sẽ đƣợc thuần thục tƣơng ƣng, và câu 

niệm Phật tự thành một khối. Việc này toàn do nơi mình suy gẫm và 

hết lòng gắng sức. Nếu đem câu niệm Phật làm hình thức bên ngoài, 

chắc chắn khó mong có ngày đƣợc vãng sanh giải thoát!". 

Không thấy khổ báo trong địa ngục, siêng tu nhƣng không dõng 

mãnh. Không thấy niềm vui vi diệu ở Tịnh độ, nên mong cầu nhƣng 

ý niệm không mãnh liệt”. 

2. Ý nghĩa ghi chặt ẩn kín trong chữ Tử (Chết). 

Chúng  ta  nghe  câu  chuyện  về  ngƣời  thợ  vá  nồi,  một  câu  Phật 

hiệu niệm mệt bèn nghỉ ngơi, nghỉ xong lại tiếp tục niệm. Chúng ta 

rất ngƣỡng  mộ,  rất  muốn học theo và bắt chƣớc ông ta.  Ngƣời xƣa 

miêu tả: 

           “Bách bát luân châu lục tự kinh, 

           Tiêu ma tuế nguyệt độ quang âm”       

(Trăm lẻ tám hạt châu dùi mài câu kinh sáu chữ, 





25 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Tiêu mòn ngày tháng chẳng uổng thời gian trôi qua). 

Nhƣng lúc thật sự làm chuyện này, chúng ta làm chẳng nổi. Lúc 

vừa  khởi  đầu  thì  rất  tinh  tấn,  dần  dần  trở  nên  giải  đãi.  Giải  đãi,  cứ 

thƣờng giải đãi, cuối cùng thất bại không phấn chấn khắc phục đƣợc 

nữa. Đối với chuyện thƣờng giải đãi, Ấn Quang Đại sƣ có dạy: “Lý 

do  quý  vị  giải  đãi  vì  chẳng  suy  xét  cho  kỹ  sự  khổ  trong  tƣơng  lai. 

Nếu  có  thể  cân  nhắc  và  suy  xét  cho  kỹ,  sẽ  chẳng  đến  nỗi  giải  đãi 

mãi”. 

Đó là vì tâm sanh tử chẳng tha thiết, chẳng suy xét cho kỹ: Nếu 

chẳng vãng sanh, sự thống khổ đời sau khi đọa vào ba đƣờng ác sẽ dễ 

sợ  vô  cùng.  Do  vậy,  Ấn  Quang  Đại  sƣ  dạy  cho  chúng  ta  bí  quyết 

niệm Phật: Dán một chữ Chết trên trán. 

Chữ Chết này có ý nghĩa ẩn kín vô cùng sâu sắc. Ngƣời xƣa có 

câu “Chƣa thấy quan tài chƣa rơi lệ”. Ngƣời đời nay nhìn thấy quan 

tài  cũng  không  rơi  lệ,  chẳng  sợ  chết,  chẳng  sợ  luân  hồi!  Đồng  tu 

chúng  ta  thƣờng  đi  trợ  niệm  cho  ngƣời  khác,  nhìn  thấy  tình  huống 

đau khổ của ngƣời sắp lâm chung, thƣờng có tâm cảnh giác, âm thầm 

hạ  quyết  tâm  “lần  này  về  nhà  tôi  nhất  định  sẽ  buông  xuống  vạn 

duyên, niệm Phật đàng hoàng”. Nhƣng rồi qua vài hôm sau, tật cũ cứ 

hiện ra, đáng nên bận rộn những chuyện không đâu thì vẫn bận rộn 

những chuyện ấy. Kết quả ra sao? Chết đi đáng luân hồi nhƣ thế nào, 

thì  vẫn  luân  hồi  nhƣ  thế  ấy.  Do  vậy,  tổ  sƣ  dạy  chúng  ta  dùng  chữ 

“Chết”này để tự nhắc nhở chính mình “sanh tử là chuyện lớn”. Lão 

nhân gia dạy chúng ta ngắn gọn nhƣ sau:     

“Muốn tâm chẳng tham đắm chuyện bên ngoài, hãy chuyên niệm 

Phật. Chẳng thể chuyên, phải bắt nó chuyên. Niệm không đƣợc, phải 

ép  cho  nó  niệm  đƣợc.  Không  thể  nhất  tâm,  ép  cho  nó  nhất  tâm... 

Cũng chẳng có phƣơng pháp gì đặc biệt. Chỉ lấy một chữ „Chết‟ dán 

lên  trán,  dán  rủ  lên  mi.  Trong  tâm  thƣờng  nghĩ :  Chúng  ta  từ  vô  thỉ 

kiếp cho đến nay, tạo ra các ác nghiệp vô lƣợng vô biên. Giả sử ác 

nghiệp đó có thể tƣớng, mƣời phƣơng hƣ không cũng chẳng thể dung 

chứa. May mắn làm sao, đời này đƣợc thân ngƣời, lại đƣợc nghe Phật 





26 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

pháp, nếu không nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây phƣơng, khi một 

hơi thở ra không hít vào đƣợc nữa, nhất định sẽ rơi vào lò than, vạc 

dầu, rừng kiếm, núi đao trong địa ngục, chịu khổ chẳng biết trải qua 

bao nhiêu kiếp. Lúc ra khỏi địa ngục rồi lại phải đọa vào cõi ngạ quỷ, 

bụng to nhƣ biển, cổ họng nhỏ nhƣ kim, đói khát nhiều kiếp, cổ họng 

thiêu đốt, chẳng nghe đến danh từ „tƣơng hay nƣớc‟, hiếm có khi nào 

đƣợc no lòng. Từ cõi ngạ quỷ thoát ra, lại phải làm súc sanh, để cho 

ngƣời  ta  cỡi,  hoặc  cho  ngƣời  ta  nấu  nƣớng.  Dù  cho  có  đƣợc  thân 

ngƣời,  cũng  ngu  si,  vô  tri,  chỉ  biết  tạo  nghiệp,  chẳng  biết  tu  thiện, 

chẳng đƣợc mấy mƣơi năm lại phải đọa lạc trở lại. Trải qua số kiếp 

nhiều nhƣ cát bụi, luân hồi trong lục đạo. Tuy muốn thoát lìa, nhƣng 

không thể đƣợc‟. Nếu có thể nghĩ nhƣ vậy, những gì mong cầu nói 

trên liền có thể đƣợc”. 

3. Tấm gƣơng của lão Hòa thƣợng Hải Hiền. 

Phần trên có nhắc tới ngƣời thợ vá nồi, đệ tử của lão pháp sƣ Đế 

Nhàn, là tấm gƣơng điển hình cho ngƣời niệm Phật vãng sanh. Pháp 

sƣ Oánh Kha đời Tống, ngƣời thợ vá nồi, và gần đây nhất là lão hòa 

thƣợng Hải Hiền,  thật ra, bao gồm trọn hết những ngƣời vãng sanh 

đƣợc chép trong Tịnh độ Thánh Hiền Lục, họ đều có một điểm giống 

nhau : Lý do họ niệm Phật thành công đều ẩn kín một đại tiền đề dễ 

bị mọi ngƣời coi thƣờng. Chúng ta coi kinh nghiệm của họ, chuyện 

nào  cũng  có  chung  một  điểm,  đó  là  tâm  sanh  tử  của  họ  đều  khẩn 

thiết.  Nếu  tâm  sanh  tử  khẩn  thiết,  nhất  định  là  tâm  cầu  mong  vãng 

sanh cũng rất khẩn thiết. Nếu tâm cầu vãng sanh khẩn thiết, nhất định 

sẽ  mong cho  mình sớm có ngày đƣợc vãng sanh.  Thế  giới này khổ 

không nói nổi, tôi còn muốn ở lại nơi đây để làm gì ? Tốt nhất là vừa 

nhắm mắt, đức Phật A Di Đà liền tiếp dẫn tôi đi, dù một khoảnh khắc 

cũng chẳng  muốn lƣu lại,  không thể chờ lâu đƣợc.  Lão  hòa thƣợng 

Hải Hiền là nhƣ vậy, đó gọi là chân tín thiết nguyện. 

Chúng ta đọc thơ của ngƣời xƣa bèn có thể hiểu đƣợc tâm trạng 

này.  Mọi  ngƣời  đều  rất  quen  thuộc  với  quốc  sƣ  Trung  Phong,  Ngài 

nói : 

           “Dù cho thành Phật hôm nay, 





27 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

           Lạc bang hóa chủ cũng chê trễ rồi, 

           Nếu còn bàn luận khơi khơi, 

           Luân hồi giữ chặt đến đời nào buông ?”.  

Lại xem bài thơ của Nhật Quán Đại sƣ trong tập Hoài An Dƣỡng 

có ghi : 

 “Trong mộng khóc thưa Phật, 

  Nguyện sớm được vãng sanh, 

  Đóa sen nho nhỏ nở, 

  Vĩnh viễn thoát tử sanh”. 

Ý  bài  này  là  nói  dù  trong  mộng,  tôi  cũng  không  ngừng  khóc 

trƣớc  đức  Phật  A  Di  Đà  cầu  xin  cho  tôi  sớm  đƣợc  vãng  sanh,  sớm 

thoát  lìa  thế  giới  Ta  bà.  Không  cần  nói  chi  cao  xa,  chỉ  cần  đóa  hoa 

sen nhỏ của tôi nở ra, từ lúc đó liền siêu thoát sanh tử, đƣợc giải thoát 

vĩnh viễn. Qua mấy câu này, liền thấy nguyện vọng lớn nhất của Ngài 

là vãng sanh Cực Lạc thế giới, dùng chân tâm cầu nguyện vãng sanh. 

Chúng ta coi hai đoạn trích dẫn nguyên văn lời tự bạch của lão 

hòa thƣợng Hải Hiền: 

“Nay tôi đã hơn trăm tuổi, muốn vãng sanh tới thế giới Cực Lạc 

Tây Phƣơng, Lão Phật Gia tức đức Phật A Di Đà là cội gốc của tôi! 

Tôi đã cầu xin Lão Phật Gia mấy lần, muốn đi theo Phật, nhƣng Lão 

Phật Gia chẳng cho tôi đi theo, đức Phật nói tôi tu tập tốt đẹp, phải 

sống thêm hai năm nữa, làm một tấm gƣơng cho mọi ngƣời thấy”. 

“Tôi phải gấp rút niệm Phật, cầu A Di Đà Phật đến tiếp dẫn tôi”. 

Mọi ngƣời đừng coi thƣờng những lời nói này. Chúng ta hãy thật 

lòng  tự  hỏi,  cả  đời  mình  có  mấy  lần  đã  thật  sự  từ  đáy  lòng  phát 

nguyện muốn vãng sanh? Lại có bao nhiêu câu Phật hiệu là niệm ra 

từ chân tín thiết nguyện? Do vậy, niệm Phật chẳng thể vãng sanh là 

một vấn đề vô cùng nghiêm túc trƣớc mắt, và cũng là một vấn đề rất 

phổ biến. 

Ấn Quang Đại sƣ dạy:  “Người vãng sanh ít ỏi, lý do thật sự là 

 vì  tín  nguyện  chẳng  chân  thật,  chẳng  thiết  tha  mà  ra.  Nếu  tín 





28 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 nguyện  chân  thật,  thiết  tha,  dù  lúc  lâm  chung  mới  bắt  đầu  niệm, 

 cũng được vãng sanh” . 

Lão hòa thƣợng Hải Hiền cả đời chỉ trì niệm sáu chữ hồng danh, 

từng  giờ  từng  phút,  từng  ngày  từng  tháng,  từng  năm  chƣa  hề  gián 

đoạn.  Vì  sao  Ngài  có  thể  làm  đƣợc  nhƣ  vậy?  Đừng  nói  ngày  nay 

chúng ta niệm Phật từ đầu năm tới cuối năm, ngay cả niệm Phật chỉ 

một ngày thôi, chúng ta cũng niệm không đƣợc tốt đẹp. Lúc tinh thần 

tỉnh táo bèn khởi vọng tƣởng, lúc tinh thần uể oải bèn ngủ gục. Niệm 

đƣợc  một  lát  bèn  không  chịu  niệm  tiếp,  không  muốn  niệm  nữa,  có 

đúng nhƣ vậy hay không? Vì sao lão nhân gia có thể niệm hai mƣơi 

bốn giờ đồng hồ không gián đoạn? Nguyên nhân là vì lão nhân gia có 

tâm sanh tử khẩn thiết. Có tâm sanh tử khẩn thiết, nhất định tâm cầu 

vãng sanh sẽ khẩn thiết. Có tâm mong cầu vãng sanh khẩn thiết, nhất 

định sẽ niệm miết câu Phật hiệu này ngày đêm không ngừng, không 

thể nào ngừng đƣợc! 

4. Gƣơng tu hành của ngƣời xƣa. 

- Chúng ta hãy xem những ngƣời chân tâm tu hành đời xƣa, ngày 

đêm tinh tấn: 

-  Hoài  Ngọc  pháp  sƣ  cả  đời  thƣờng  ngồi  chẳng  nằm,  tụng  kinh 

Di Đà ba mƣơi vạn biến, mỗi ngày niệm Phật năm vạn tiếng. 

-  Bảo  Tƣớng  pháp  sƣ  mỗi  ngày  tụng  kinh  A  Di  Đà  bảy  biến, 

niệm Phật sáu vạn tiếng. 

- Đạo Xƣớc Đại sƣ mỗi ngày niệm Phật bảy vạn tiếng. 

- Tƣ Chiếu pháp sƣ đời Tống mỗi ngày canh tƣ (từ một giờ tới ba 

giờ sáng) thức dậy bắt đầu niệm Phật, ba mƣơi năm nhƣ một ngày. 

- Liên Tông thập nhất tổ, Tỉnh Am Đại sƣ đời Thanh, từ khi ngài 

thọ Cụ Túc Giới năm hai mƣơi bốn tuổi, suốt đời mỗi ngày ăn một 

bữa, đêm ngồi không nằm. Đến cuối đời mỗi ngày niệm Phật mƣời 

vạn tiếng. Ngài viết một bài minh Thốn Hƣơng Trai đặt trong phòng 

tiếp khách nhƣ sau: 





29 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 “Tôn khách tương phùng, vật đàm thế đế 

 Thốn hương vi kỳ, duy đạo thị ngữ 

 Bất cận nhân tình, bất câu tục lễ 

 Tri ngã tội ngã, thính chi nhi dĩ” 

(Khi tiếp khách đừng bàn chuyện đời 

Hạn chế một tấc hƣơng, chỉ nói chuyện đạo 

Chẳng cận nhân tình, chẳng nệ lễ tục 

Hiểu tôi hay trách tôi, chỉ im lặng nghe mà thôi). 

Vì  sao  ngƣời  xƣa  tu  hành  có  thể  ngày  đêm  dụng  công  chẳng 

ngừng, chẳng nghỉ? Vì tâm sanh tử của họ khẩn thiết. Nghĩ tới sanh 

tử  là  việc  lớn,  nghĩ  tới  vô  thƣờng  nhanh  chóng,  một  tích  tắc  cũng 

không chịu buông lỏng. Lý do chúng ta muốn bắt chƣớc theo ngƣời 

thợ vá nồi chẳng đƣợc, niệm Phật không đƣợc lâu, Phật hiệu thƣờng 

bị gián đoạn giữa chừng, nguyên nhân chính là vì tâm sanh tử không 

tha thiết. 

IV. GIẢI QUYẾT VẤN ĐỀ 

1. Những lời khai thị về tâm sanh tử tha thiết của Ấn Quang 

Đại sƣ: 

* Niệm Phật phải niệm nhƣ mình đang bị rơi vào nƣớc, đang bị 

lửa cháy, nhƣ cứu đầu đang bị thiêu đốt, thì chẳng có nghiệp chƣớng 

và ma chƣớng gì mà không bị tiêu diệt. 

*  Yếu  quyết  muốn  cầu  thoát  khổ  chỉ  là  mỗi  niệm  phải  sợ  chết, 

khi chết liền bị đọa vào tam đồ ác đạo, đƣợc nhƣ vậy thì niệm Phật tự 

nhiên  sẽ  thuần,  tịnh  nghiệp  tự  nhiên  thành  tựu.  Hết  thảy  trần  cảnh 

chẳng thể đoạt mất chánh niệm ấy. 

* Niệm Phật phải thƣờng nghĩ mình sắp chết, nghĩ mình sắp đọa 

địa ngục, thì không khẩn thiết cũng sẽ khẩn thiết, không tƣơng ứng 

cũng sẽ tự tƣơng ứng. Dùng tâm sợ khổ để niệm Phật chính là diệu 

pháp đệ nhất để thoát khổ,  cũng là diệu pháp đệ nhất để tùy duyên 

tiêu nghiệp. 





30 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

*  Niệm  Phật  tâm  chẳng  quy  nhất  là  vì  tâm  sanh  tử  chẳng  khẩn 

thiết. Nếu nghĩ mình đang bị nƣớc cuốn, bị lửa thiêu chẳng có cách 

nào cứu chữa nên gần sắp chết, hoặc nghĩ mình gần bị đọa địa ngục, 

thì tâm tự quy nhất, chẳng cần phải tìm diệu pháp nào khác. 

* Niệm Phật không hôn trầm thì tán loạn, đó là hiện tƣợng dùng 

tâm  qua  quýt  làm  cho  lấy  có,  làm  cho  xong  chuyện  để  niệm  Phật. 

Nếu nghĩ mình đang bị rơi vào nƣớc lửa, gặp giặc cƣớp, tâm mong 

cầu mau đƣợc cứu vớt thì sẽ hết những khuyết điểm nêu trên. 

* Khi họa hại bức bách thì thành khẩn, tha thiết. Khi nhàn rỗi vô 

sự  thì  khoan  thai,  thong  thả.  Đó  là  căn  bệnh  chung  của  phàm  phu. 

Trong  thời  thế  hiện  nay,  tình  hình  đời  đạo  nhƣ  đang  nằm  yên  trên 

đống củi, phía dƣới đã bốc lửa mạnh chƣa đốt đến thân, nhƣng chớp 

mắt liền cháy lan ra khắp toàn thể, trọn pháp giới không chỗ nào trốn 

đƣợc! Vậy mà vẫn còn lơ là, vẫn coi thƣờng để ngày tháng trôi qua, 

chẳng thể chuyên chí cầu cứu nơi một câu Phật hiệu, thì cái tri kiến 

đó thiển cận quá mức vậy! 

Từ những câu đối mà Ấn Tổ tự họa cũng có thể thấy tâm sanh tử 

khẩn thiết của lão nhân gia. 

* Đạo nghiệp chƣa thành sao dám để tâm tán loạn. 

Hạn chết gần kề, tạ tuyệt hết thảy khách khứa. 

-  Bảy  mƣơi  năm  luống  qua,  chẳng  còn  mấy  chốc,  giống  nhƣ  tù 

nhân đi ra pháp trƣờng, mỗi bƣớc gần kề cái chết. 

Tạ  tuyệt  hết  thảy,  chuyên  tu  Tịnh  độ,  nếu  ai  xét  thấy  lòng  ngu 

thành là liên hữu thật sự. 

*  Ngƣơi  gần  chết,  hãy  mau  niệm  Phật,  tâm  chẳng  chuyên  nhất, 

quyết  đọa  địa  ngục,  ngạ  quỷ  súc  sanh  còn  khó  đƣợc,  đừng  vọng 

tƣởng phƣớc quả trời ngƣời. 

Ngƣơi gần chết, hãy mau niệm Phật, nếu chí chân thành bèn dự 

hội  Liên  Trì,  Thanh  văn  Duyên  giác  còn  chƣa  trụ,  nhất  định  khắc 

chứng Đẳng Diệu Viên Thừa. 

2. Tỉnh Am Đại sƣ khai thị về nỗi khổ sanh tử. 

Nên kinh Hoa nghiêm nói: “Nếu quên mất tâm Bồ đề mà tu các 

pháp lành, gọi đó là nghiệp ma”: Vì thế Kinh Hoa Nghiêm nói: Nếu 

nhƣ  quên  mất  tâm  Bồ  đề,  dù  có  tu  các  pháp  lành,  cũng  là  tu  các 





31 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nghiệp thiên ma ở sáu cõi trời Dục giới”. Vì vô minh của mình chƣa 

đoạn,  tâm  dâm  dục  chƣa  đoạn,  tu  các  pháp  này  đều  là  tạo  nghiệp 

thiên ma. Quên mất tâm Bồ đề chính là niệm không thanh tịnh. Nếu 

niệm thanh tịnh chính là tâm Bồ đề, tâm niệm không thanh tịnh chính 

là  ma  nghiệp.  Quên  mất  mà  còn  nhƣ  thế,  huống  chi  chƣa  phát  ƣ?  : 

Quên  mất  tâm  Bồ  đề,  dù  tu  các  pháp  lành,  cũng đều  là  ma  nghiệp, 

huống hồ là chƣa phát ƣ! Nếu không phát tâm Bồ đề, thì chúng ta có 

thể tu cái gì? Tu cái gì cũng đều là ma nghiệp. 

Nếu nhƣ ông không phát tâm rộng lớn, mà cứ hẹp hòi, nhỏ mọn. 

một chút thiệt thòi cũng không chịu, cũng không thể xả bỏ. Còn phải 

lập nguyện kiên cố vững bền nhất; nguyện này tôi đã trình bày,  thì 

nhất định cần phải làm nhƣ thế, không thể thay đổi, đó gọi là nguyện 

kiên  cố vững  bền,  nếu không phát  tâm  rộng  lớn,  không  lập  nguyện 

kiên cố vững bền, thì dù trải qua nhiều kiếp nhƣ số vi trần, cũng vẫn 

y nhiên ở trong vòng luân hồi: thì dù có trải qua nhiều kiếp nhƣ số vi 

trần,  cũng  không  thể  thoát  ra  vòng  luân  hồi.  Luân  hồi,  chính  là  lục 

đạo luân hồi  – thiên đạo, nhân đạo, a tu la là tam thiện đạo; và địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh là tam ác đạo. Vẫn phải xoay chuyển trong 

vòng luân hồi; dù cho là làm việc lành nào, hoặc là sanh thiên, hoặc 

làm ngƣời hƣởng phƣớc báu cũng không có ý nghĩa gì, vẫn y nguyên 

ở trong vòng luân hồi! Dù có tu hành cũng chỉ là uổng công lao nhọc: 

Tuy ăn chay, tụng kinh, niệm Phật, nhƣng bất luận chúng ta cố gắng 

bỏ  ra  bao  nhiêu  công  phu,  đều  là  uổng  công  lao  nhọc  một  cách  vô 

ích, rất cực khổ; chúng ta tu pháp môn gì, cũng không phải cứu cánh. 

 Như thế nào là tà chánh, chân ngụy, đại tiểu, thiên viên? 

Ðời có kẻ tu hành mà từ trƣớc đến nay chỉ một bề hành theo sự 

tƣớng,  không  biết  tham  cứu  tự  tâm:  Thế  gian  có  ngƣời  tu  hành,  là 

ngƣời  xuất  gia.  Ngƣời  ấy  tu  hành  thì  tu  hành,  nhƣng  cứ  mãi  chấp 

trƣớc, chuyên làm những việc bên ngoài. Ví dụ, hàng ngày bái sám, 

lễ Phật, tụng kinh, chỉ để cho ngƣời ta xem, còn mình thì không biết 

hồi quang phản chiếu: Trong tâm mình có bái sám không? Có niệm 

Phật  chăng?  Có  lễ  Phật  chăng?  Có  tụng  kinh  chăng?  Niệm  ở  trong 

tâm mới gọi là chân! Nếu cứ làm những việc ngoài mặt màu mè, làm 

điệu  bộ  nhƣ  mình  là  lão  tu  hành,  bất  luận  dụng  công  phu  gì,  đều 





32 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

muốn cho ngƣời ta xem: Ví dụ quét nhà, quét sân cũng đợi có ngƣời 

đến mới quét, cho ngƣời ta biết mình đang làm việc cực khổ! Cứ làm 

những việc bên ngoài, chẳng những không có công đức, mà còn là tà! 

Ðó chính là không chánh đáng, chỉ để khoe công! Ðối với ngƣời có 

chút việc lành, việc tốt nào, bèn nói: “Bạn biết không? Vì bạn mà tôi 

nhƣ thế, nhƣ thế”. khiến ngƣời ta cảm kích mình, đó gọi là tà. Quý vị 

nên  triệt  để hiểu  rằng,  thi  ân  không cầu  báo;  giúp  ngƣời  không  hối 

hận, mình đối với ai có làm điều tốt gì, đều nên quên đi, không nên 

thƣờng nhớ đến, mở miệng là nhắc đến, một ngày từ sáng đến tối, cứ 

dùng cái này làm quảng cáo, làm bảng hiệu: “A! Tôi đã làm việc tốt 

đó,  bạn có biết không?  ngôi chùa ở đó là do tôi tu bổ,  bạn có nhìn 

thấy trên tấm biểu có tên của tôi chăng?”. Sợ ngƣời khác không biết 

đến mình, kêu ngƣời ta nhìn trên tấm biển có tên mình không, cứ ở 

chỗ  đó  tham  danh  vọng  lợi  dƣỡng  đó  chính  là  tà.  Nếu  không  phải 

ngƣời nhƣ thế thì chính là chánh. Vì thế, tà chánh thì trái ngƣợc nhau, 

tà thì thuộc về âm, chánh thì thuộc về dƣơng. Tà thì nhìn không thấy 

trời, nhìn không thấy ánh sáng. Chánh thì chánh đại quang minh, bất 

luận chỗ nào đều cũng có thể làm đƣợc. Nhất hƣớng tu hành chính là 

từ trƣớc đến nay tu hành. Nay là nói có ngƣời tu hành từ trƣớc đến 

nay  không  ở  tự  tâm  dụng  công  phu,  chuyên  môn  hƣớng  bên  ngoài 

dong ruổi tìm cầu. 

Chỉ lo những việc ở ngoài: Chỉ biết làm những việc bề mặt bên 

ngoài, nhƣ tụng kinh cho ngƣời, bái sám cho ngƣời. . . Bạn xem, rất 

náo nhiệt, từ sáng đến tối mệt muốn chết, vô cùng cực khổ”. A! Ta 

thật là vì pháp quên mình! Các ông có biết tôi không?”. Ðó là cứ mãi 

khoe công với ngƣời, biểu thị đức hạnh củamình, tuyên dƣơng thanh 

thế, không thể giấu kín tài năng, không có tu dƣỡng, không có hàm 

dƣỡng.  Tại  sao  ngƣời  này  chỉ  giong  ruổi  đeo  đuổi  theo  những  việc 

bên ngoài? 

 Hoặc mong cầu lợi dưỡng: Chính là vì lợi ích cho chính mình, 

dạy  ngƣời  cúng  dƣờng  mình,  tin  tƣởng  mình,  bảo  ngƣời  hoặc  là 

chƣng nhân sâm,  hoặc là nấu nấm  mèo  cho  mình ăn v.  v… Vì thế, 

các ông nếu là đệ tử chân chánh của tôi, không ai đƣợc làm thức ăn 

cho tôi dùng. Dù sao đi nữa hiện nay tôi vẫn chƣa chết đói mà! Ông 





33 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nay  nấu  nồi  canh,  ngày  mai  lại  làm  món  khác,  rƣờm  rà,  thật  đáng 

ghét!  Quý  vị  cho  rằng  đó  là  thành  tâm  chăng?  Ông  không  nghĩ  đến 

rằng đó là giúp kẻ xấu làm điều ác! Chính là làm một ngƣời tu hành 

không  còn  tu hành  nữa.  Quý  vị  hiểu  chƣa?  Vì  thế  không  nên  riêng 

cúng dƣờng cho ngƣời nào. 

 Hoặc ưa thích hư danh: Hoặc là  mong muốn kẻ khác đi khắp 

nơi thay mình tuyên truyền: “Thầy đó thật là lão tu hành! Thật là vị 

đại tu hành a ! Thật là tốt a ! Nhƣ thế a !. . . « . Phái rất nhiều thủ hạ, 

rất nhiều nhân viên đi khắp nơi tuyên truyền. Giống nhƣ « Phật giáo 

thƣơng mại hóa » chăng ? Ðây chính là tội nhân trong Phật giáo, kẻ 

bại loại trong Phật giáo ! Phật giáo làm sao thƣơng mại hóa đƣợc ? 

Muốn thƣơng mại hóa thì ra khỏi nhà (xuất gia) gì ? Ở nhà cũng có 

thể làm thƣơng mại, ai cũng đều có thể buôn bán kiếm tiền, tại sao 

ngƣời xuất gia, Phật giáo đồ lại làm thƣơng mại ? Ngƣời thƣờng còn 

nói : « Ai da ! Phật giáo thƣơng mại hóa, hay a ! đƣợc a !. .”. . Ði về 

hƣớng địa ngục mà còn không biết ! lại còn cho rằng hay, rằng tốt ! 

Ðó  chính  là  cầu  mong  lợi  dƣỡng,  cứ  mãi  kêu  ngƣời  đƣa  tiền  cho 

mình, Ô ! Ta làm cái gì, làm cái gì. . . Thật là tham cái danh vọng hão 

huyền. 

 Hoặc  ham  dục  lạc  hiện  đời :  Loại  ngƣời  xuất  gia  này,  không 

phải  tham  hiện  tại  dục  lạc  thì  làm  việc  gì ?  Suốt  ngày  ăn  ăn  uống 

uống, lại ăn thịt, uống rƣợu, lộn xộn bừa bãi, cái gì cũng đều làm, đó 

chính là tham dục lạc hiện tại, đó không phải là gieo giống địa ngục 

thì là cái chi ? 

 Hoặc mong cầu phước báo mai sau : Hoặc là nay làm các thứ 

công đức, là vì mong muốn tƣơng lai làm quốc vƣơng, hoặc nhƣ thế 

nhƣ thế, tƣơng lai có quả báu tốt nhƣ thế. Ðó đều là tà ! Khi tôi nói, 

thì nói hết những gì tôi biết, tôi biết thì không gì không nói, đã nói thì 

không gì không nói cho hết. 

 Phát tâm như vậy gọi là tà : Quý vị đã không nhận thức, lại a 

dua phụ họa theo « A ! chỗ đó xây dựng rất hay a, rất đẹp, giống nhƣ 

hoàng  cung  vậy ».  Hoàng  cung  thì  làm  sao ?  Vua  trong  hoàng  cung 

vẫn đọa lạc nhƣ thƣờng có gì hay ho đâu ? Các ông không hiểu đạo 





34 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lý,  cứ  mãi  chạy  theo  tà  tri  tà  kiến,  tham  sự  náo  nhiệt  nhất  thời  thì 

không nên ! 

 Dù tu thiện pháp phần nhiều cũng bị nghiệp tội làm ô nhiễm : 

Tuy Phật pháp thì rất thiện, ngƣời lại ở trong thiện pháp làm những 

việc dâm dục, làm những việc không dám công khai với ngƣời. Nhƣ 

nay trong một tôn phái nọ, bừa bãi buông thả theo dục lạc, khắp nơi 

lộn xộn lăng nhăng, lại còn nói với ngƣời : « Tôn phái của chúng tôi 

phải  là  nhƣ  thế »,  thật  là  hại  chết  ngƣời  không !  vậy  mà  có  một  số 

ngƣời  vô  tri  lại  nghe  theo  mà  nói :  « Ðây  thật  là  pháp  môn  bí  mật 

nhất », thằng mù dẫn thằng đui, đó chính là nhiễm ô !Phát tâm nhƣ 

vậy gọi là ngụy : Ngƣời phát tâm nhƣ thế chính là ngụy. 

 Cái gì gọi là chánh ? Ðã không mong cầu hƣ danh lợi dƣỡng : 

Ðã  không  tham  danh  vọng  lợi  dƣỡng,  cũng  không  muốn  làm  cho 

thanh  danh  của  mình  rộng  lớn,  cũng  không  muốn  mọi  ngƣời  cúng 

dƣờng  cho  mình.  Lại  không  ham  quả  báu  dục  lạc  đời  sau :  Cũng 

không tham dục lạc, cũng không nghĩ đến việc hƣởng thụ. 

Chỉ  vì  mong  liễu  thoát  sinh  tử,  vì  chứng  đắc  Bồ  đề :  chỉ  là  vì 

mong  liễu  thoát  sanh  tử,  vì  mong  giác  ngộ,  mong  cầu  trí  huệ  chân 

chánh. 

Phát tâm nhƣ vậy gọi là chánh : Phát tâm nhƣ thế gọi là chánh. 

Nếu không phải vì liễu thoát sanh tử, không phải vì phát tâm Bồ đề, 

đó chính là tà. Vì thế, mọi ngƣời nên nhận rõ điều này ; không nhận 

rõ  điều này,  tu hoài tu  mãi đều là ma nghiệp,  đều làm quyến thuộc 

của ma vƣơng. 

-  Niệm  niệm  trên  cầu  Phật  đạo,  tâm  tâm  dƣới  độ  chúng  sanh, 

nghe  con  đƣờng  thành  Phật  lâu  xa  cũng  không  sanh  tâm  thối  chí 

khiếp sợ, thấy chúng sanh khó độ mà không chán nản mệt mỏi, nhƣ 

leo núi cao vạn trƣợng cũng quyết trèo lên tận đỉnh, nhƣ lên tháp lớn 

chín tầng cũng cố lên đến tột nóc, phát tâm nhƣ vậy gọi là chân. Có 

tội không sám hối, có lỗi không trừ bỏ, trong trƣợc ngoài thanh, trƣớc 

siêng năng sau biếng lƣời,  dù có tâm tốt phần lớn  cũng bị danh lợi 

xen lẫn, dù tu thiện pháp phần nhiều cũng bị nghiệp tội làm ô nhiễm, 

phát tâm nhƣ vậy gọi là ngụy. Chúng sanh độ hết nguyện ta mới hết, 

đạo Bồ đề thành nguyện ta mới thành, phát tâm nhƣ vậy gọi là đại. 





35 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Xét xem ba cõi nhƣ lao ngục, nhìn sanh tử nhƣ oan gia, chỉ mong tự 

độ, không muốn độ ngƣời, phát tâm nhƣ vậy gọi là tiểu. 

Ấn Quang Đại sƣ tán thán bài văn Khuyến Phát Bồ Đề Tâm của 

Tỉnh Am Đại sƣ nhƣ sau : 

 “Kế  vãng  thánh,  khai  lai  học,  kinh  thiên  địa,  động  quỷ  thần, 

 quả năng y nhi hành chi, khẳng định năng phủ tạ Ta bà, cao đăng 

 Cực Lạc”. 

Kế  thừa  thánh  hiền  đời  trƣớc,  mở  đƣờng  cho  hậu  học  đời  sau, 

kinh động thiên địa quỷ thần. Nếu có thể y theo đó mà làm, chắc chắn 

có thể từ tạ Ta bà, vãng sanh Cực Lạc. 

Trong đó, có một đoạn văn miêu tả rõ ràng nỗi khổ sanh tử, đấy 

là trạng huống đời đời kiếp kiếp của chúng ta ở trong lục đạo luân 

hồi: 

 “Ta và chúng sanh, từ nhiều kiếp tới nay luôn luôn ở trong luân 

 hồi sanh tử, chưa từng được giải thoát. 

 Trên cõi trời và người, thế giới này và thế giới phương khác, ra 

 vào vạn lần, thăng trầm phút chốc. 

 Lúc thì ở cõi trời, lúc thì cõi người, lúc thì địa ngục, súc sanh, 

 ngạ quỷ. 

 Hắc môn sáng ra chiều về, hang sắt tạm lìa rồi lại nhập. 

 Lên núi đao, khắp mình không còn mảnh da lành. 

 Trèo cây kiếm, từng tấc thịt xương đều rách nát. 

 Sắt đỏ không thể đỡ đói lòng, hễ nuốt vào ruột gan đều nhừ nát. 

 Đồng chảy khó uống cho đỡ khát, uống vào xương thịt đều nát 

 tan. 

 Cưa sắc xẻ thân, đứt rồi lại nối. 

 Gió nghiệp vừa thổi, chết rồi bèn sống lại. 

 Trong thành lửa cháy, không nỡ nghe tiếng gào thảm thiết. 

 Trên mâm chưng nướng, chỉ nghe được tiếng kêu thống khổ. 

 Băng lạnh đông lại, hình trạng tội nhân như sen xanh kết nhụy. 

 Máu thịt nứt nẻ, thân thể tội nhân như sen đỏ nở hoa. 

 Một đêm trong địa ngục, chết sống đã trải muôn lần. 

 Một sáng thống khổ, nhân gian đã qua trăm tuổi. 





36 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 Nhiều  phen  phiền  ngục  tốt  vất  vả,  ai  tin  lời  răn  dạy  của  Diêm 

 Vương. 

 Lúc chịu tội biết khổ, tuy hối hận cũng đã trễ rồi. 

 Vừa thoát lại quên, vẫn cứ gây nghiệp ác như xưa. 

 Đánh con lừa ra máu, ai hay mẹ ta đau đớn? 

 Xua con heo vào lò, đâu biết cha ta rên xiết. 

 Ăn thịt con mà không biết, Văn Vương còn vậy, 

 Ăn thịt cha nào có ai hay, hàng phàm nhân cũng vậy mà thôi. 

 Năm xưa ân ái, nay thành oan gia. 

 Ngày trước oán cừu, nay thành ruột thịt. 

 Đời trước là mẹ, mà nay thành vợ; 

 Đời trước là cha, nay lại là chồng. 

 Có túc mạng thông biết được, xấu hổ biết bao. 

 Có thiên nhãn thông thấy được, thật nực cười đáng thương. 

 Lẫn trong bọc phân, mười tháng nằm co tù túng. 

 Hết còn chịu nổi, qua đường ngập máu. 

 Một phen chúi xuống, thương thật là thương! 

 Nhỏ dại biết chi, chẳng gì biết rõ. 

 Lớn khôn dần hiểu, tham dục bèn sanh. 

 Loáng thoáng mới đó già bệnh đã tìm tới. 

 Thình lình xuất hiện vô thường lại hỏi thăm. 

 Gió lửa trong lúc giao tranh, thần thức tơi bời rối loạn. 

 Khí huyết bên trong vơi cạn, xương thịt bên ngoài teo khô. 

 Không một kẽ chân lông nào không bị kim đâm, 

 Không một khiếu huyệt nào không bị dao cắt. 

 Rùa già đem nấu, lột được vỏ ra, tưởng e còn dễ, 

 Thần thức sắp đi, phải lìa khỏi xác, khó gấp bội phần. 

 Tâm là ông chủ vô thường, giống chú lái buôn rày đây mai đó. 

 Thân là cái hình vô định, khác nào phòng ốc rày đổi mai thay. 

 Như mảy bụi ở cõi ba ngàn, thân nọ quay cuồng qua lại vô cùng 

 tận. 

 Nhấp nhô như sóng bốn biển, nước mắt ly biệt trào tuôn, kể sao 

 cho xiết! 

 Cao quá núi cao, chất ngất xương chồng. 





37 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 Dày hơn đất dày, thây sắp tràn mặt đất. 

 Giả sử không được nghe lời Phật dạy, việc ấy ai thấy ai nghe. 

 Không được xem kinh Phật, lý đó ai hay ai biết? 

 Vậy mà có kẻ vẫn tham luyến như xưa, si mê không bỏ. 

 Chỉ e ngàn đời muôn kiếp mới được làm người. 

 Một lầm hai lỡ, dây dưa trăm kiếp. 

 Thân người khó được mà dễ mất, vận may dễ qua khó tìm. 

 Ðường đời mờ mịt, ly biệt dài lâu. 

 Ác báo ba đường, rồi phải tự thọ. 

 Khổ hết chỗ nói, ai chịu thay đây? 

 Nhân hứng mà nói dông dài, đến đây thấy lòng mình giá buốt. 

 Cho nên phải dứt dòng sanh tử, vượt thoát biển ái dục, 

 Mình người cùng thoát, bờ giác cùng lên. 

 Công lao muôn kiếp, chính được bắt đầu từ buổi hôm nay”. 

3. Kinh Phật lời Tổ dạy về nỗi khổ sanh tử. 

Từ vô thỉ kiếp đến nay, chúng ta ở trong sanh tử luân hồi chịu 

khổ vô lƣợng. Nếu suy nghĩ theo nội dung của Kinh Trừ Ƣu, có thể 

làm cho tâm mình vô cùng chán ghét luân hồi sanh tử, đó là những 

nỗi  khổ  mỗi  ngƣời  chúng  ta đã  từng  hứng  chịu  trong  luân  hồi:  “Số 

lƣợng nƣớc đồng nung chảy mà chúng sanh trong địa ngục đã uống, 

tuy  lƣợng  nƣớc  trong  biển  cả  cũng  chẳng  sánh  bằng.  Khi  sanh  làm 

loài chó, heo, những thứ bất tịnh mà chúng ăn còn nhiều hơn Tu Di 

Sơn Vƣơng. Số giọt nƣớc mắt khóc khi thân bằng quyến thuộc xa lìa, 

chỉ có biển cả mới chứa hết. Số đầu ngƣời bị chém trong những lúc 

đấu tranh, nếu xếp lại, sẽ cao hơn tầng trời Phạm Thiên. Số đất phẩn 

mà những con trùng đói ăn chất lại nhiều nhƣ biển, cao nhƣ núi”. 

 Chớ hẹn đến già rồi niệm Phật  

 Đồng hoang mồ trẻ thấy đông người. 

Đây là những điều xác thật. Cho nên muốn phòng ngừa cơn vô 

thƣờng chợt đến, mỗi thời khắc chúng ta phải gắng chăm niệm Phật. 

Nhƣ thế, gặp giây phút cuối cùng mới không bị bối rối tay chân. 

Trên đƣờng tu, để ngăn trách về sự giải đãi, đức Phật đã răn dạy: 

"Thầy Tỳ Khƣu thƣờng hay có tám cách biếng trễ. Chẳng hạn, bữa 

nào đi khất thực đói, liền nghĩ rằng: "Hôm nay, khất thực đói, trong 





38 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngƣời tất thiếu sức khỏe, để huỡn tu một đêm”. Bữa nào khất thực no, 

liền nghĩ: "Hôm nay ăn no, trong ngƣời nặng nề mệt nhọc, thôi tạm 

xả  tu,  mai  sẽ  tiếp  tục”.  Nhƣ  thế  cho  đến  những  khi:  sắp  làm  việc 

nhiều  -  lúc làm việc nặng vừa xong  -  sắp  muốn đau  -  khi đau bịnh 

vừa mạnh - sắp đi xa - lúc đi xa mới về; trong các trƣờng hợp ấy, lúc 

nào cũng nại cớ này, cớ khác, rồi bỏ tu để ngủ nghỉ. Trái lại, những vị 

Tỳ Khƣu tinh tấn, trong tám trƣờng hợp đó, luôn luôn nghĩ đến sự vô 

thƣờng, hằng siêng năng tu tập”. 

Tâm niệm giải đãi của ngƣời xuất gia đã nhƣ thế, tất tâm lý biếng 

trễ của hàng tại gia chắc có lẽ nhiều hơn. Hoằng Nhứt  Đại sƣ từng 

khuyên  một  ngƣời  thân  hữu  niệm  Phật.  Ông  này  viết  thƣ  gởi  đến, 

than mình mắc bận nhiều công việc, xin để tạm xếp đặt cho ổn thỏa 

rồi  sẽ  hay.  Đại  sƣ  liền  biên  vào  bức  thƣ  đó  hai  câu  thi,  rồi  gởi  trả 

nguyên lại. Hai câu ấy nhƣ sau: 

 Ngay giờ quyết dứt, liền thôi dứt. 

 Chờ hẹn cho xong, chẳng lúc xong! 

Thật  thế,  chuyện  đời  đến  khi  nhắm  mắt  cũng  không  rồi  công 

việc. 

Khi xƣa, có vị Tăng khuyên ngƣời bạn là Trƣơng Tổ Lƣu niệm 

Phật. Ông bạn bảo: "Tôi có ba việc làm chƣa xong: Một là quan tài 

ông thân còn để ở nhà mồ chƣa chôn, hai là đứa con trai chƣa cƣới 

vợ,  ba  là  đứa  con  gái  chƣa  gả  chồng.  Chờ  ba  việc  đã  xong,  tôi  sẽ 

vâng lời”. Mấy tháng sau, ông bạn bị bạo bịnh chết. Vị tăng đến tụng 

kinh cầu siêu, và điếu một bài thi rằng: 

 Bạn tôi tên là Trương Tổ Lưu 

 Khuyên ông niệm Phật, hẹn ba điều. 

 Ba điều chưa vẹn, vô thường bắt 

 Đáng trách Diêm Vương chẳng nể nhau! 

Trong  bài  thi,  ý vị  tăng  nói:  Ông  hẹn  khi xong  ba  việc  sẽ  niệm 

Phật, nhƣng ngặt nỗi vô thƣờng bất ngờ đến, nó có chờ hẹn ông đâu? 

Xem đấy chúng ta ai dám bảo đảm rằng mình chẳng là ông Trƣơng 

Tổ Lƣu thứ hai? Cho nên ngƣời quyết chí tu hành, đƣợc hở giây phút 

nào liền niệm Phật ngay lúc ấy, 





39 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Những bài thơ của các vị tổ sƣ, đại đức đời xƣa cũng có thể giúp 

chúng ta khởi lên tâm sanh tử tha thiết. Ƣu Đàm Đại sƣ đời Nguyên 

có bài thơ nhƣ sau: 

 “Ủy hài hội thị tích như sơn 

 Biệt lệ phiên thành tứ hải lan 

 Thế giới đáo đầu chung hữu hoại 

 Nhân sanh đạn chỉ hữu hà hoan 

 Thành nam tác nữ kinh thiên biến 

 Đái giác phi mao lịch vạn đoan 

 Bất hướng thử sanh sanh Tịnh độ 

 Đầu thai nhất thác hối thời nan”. 

Tạm dịch: 

“Nhìn lại núi thây cao chót vót, 

Bốn biển đong đầy lệ biệt ly, 

Thế giới mai sau hƣ hoại hết, 

Đời ngƣời thoáng chốc có vui gì? 

Làm thân nam nữ hơn ngàn lƣợt, 

Mang đội sừng lông đã vạn kỳ, 

Đời này chẳng quyết sanh Tịnh độ, 

Lầm lạc đầu thai hối kịp chi!”. 

Tỉnh Am Đại sƣ có bài thơ nhƣ sau: 

 “Nhất tự Ta bà hệ nghiệp nhân 

 Đa sanh lưu chuyển thật toan tân 

 Tu du xuất ốc hựu đầu ốc 

 Tấn tốc xả thân hoàn thọ thân 

 Tằng tác vương hầu tranh quốc ấp 

 Kỷ vi lâu nghĩ táng ai trần 

 Giá hồi nhược bất tư quy khứ 

 Y cựu tùng tiền thọ khổ luân”. 

Tạm dịch: 

“Nghiệp nhân trói buộc cõi Ta bà, 

Lƣu chuyển nhiều đời quá xót xa, 

Khoảnh khắc thoát ra, liền trở lại, 

Xả thân thoáng chốc lại đầu thai. 





40 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Từng làm vua chúa giành non nƣớc, 

Mấy lƣợt cát lầm phận kiến hôi! 

Lần này chẳng tƣởng về An Dƣỡng, 

Nhƣ cũ vùi đầu khổ mãi thôi!”. 

Trên đây là lời khai thị của tổ sƣ đại đức, vun bồi tâm sanh tử 

khẩn  thiết  cho  chúng  ta.  Kế  tiếp  là  một  thí  dụ  và  câu  chuyện  giúp 

chúng ta hiểu rõ hơn về tâm sanh tử. 

4. Từ thí dụ, chuyện kể để hiểu rõ về tâm sanh tử khẩn thiết. 

Đại sƣ La Thập có kể một câu chuyện nhƣ sau: “Thí dụ có ngƣời 

gặp giặc cƣớp đến sắp giết hại. Ngƣời ấy muốn mau vƣợt qua sông 

để chạy thoát. Lúc đó, trong tâm ngƣời ấy chỉ có một niệm là bằng 

hết  mọi  cách  phải  vƣợt  qua  sông,  chỉ  có  một  niệm  này,  không  có 

niệm nào khác. Ý niệm vƣợt qua sông ấy chính là nhất niệm. Chỉ có 

niệm này, không có tạp niệm nào khác”. Đây chính là hình dáng của 

tâm  sanh  tử  khẩn  thiết,  chỉ  có  một  niệm  muốn  vƣợt  thoát,  ngoài  ra 

không có niệm nào khác.  Lão  hòa thƣợng Hải Hiền dùng ngay tâm 

này để niệm Phật, mỗi niệm đều là A Di Đà Phật, do vậy, Ngài có thể 

thành công. Ngƣời có tâm sanh tử tha thiết, trong tâm chỉ có A Di Đà 

Phật, chẳng có tâm niệm nào khác. 

Thêm một câu chuyện giúp chúng ta hiểu đƣợc tâm sanh tử tha 

thiết.  Lƣơng  Võ  Đế  mời  thiền  sƣ  Bảo  Chí  Công  coi  hát.  Lúc  vãn 

tuồng,  Lƣơng  Võ  Đế  hỏi  thiền  sƣ:  “Hôm  nay  tuồng  hát  diễn  hay 

không?” 

Thiền sƣ đáp: “Tôi không biết”. 

Vua lại hỏi: “Hôm nay đào kép hát hay không?” 

Thiền sƣ cũng đáp: “Tôi không biết”. 

Nhà vua cảm thấy vô cùng kỳ lạ, thiền sƣ rõ ràng ngồi ở đó coi 

hát, làm sao không biết? 

Thiền sƣ đáp: “Tâu Bệ Hạ! Ngày mai hãy mời họ hát thêm một 

tuồng  nữa,  đồng  thời  dẫn  một  tù  nhân  sắp  bị  tử  hình  đến  xem.  Ra 

lệnh cho tù nhân ấy bƣng một thau nƣớc gần tràn đầy quỳ trƣớc khán 

đài để coi hát. Hãy nói với ngƣời ấy rằng: “Ngƣơi quỳ xem hát đến 

hết tuồng, nếu bƣng thau nƣớc này một giọt cũng không văng xuống 





41 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đất  thì  vua  sẽ  xá  tội  cho  ngƣơi  khỏi  chết;  nếu  có  giọt  nƣớc  văng 

xuống, lập tức đem ngƣơi chém đầu”. 

Tuy vua không hiểu dụng  ý nhƣng cũng làm theo lời của thiền 

sƣ. 

Hôm  sau,  lúc  coi  hết  tuồng  hát,  một  giọt  nƣớc  trong  thau  cũng 

không văng ra ngoài. 

Ngài Bảo Chí Công hỏi tội nhân: “Tuồng hát hay không? “ 

Đáp: “Không biết”. 

Ngài Bảo Chí Công lại hỏi: “Giọng hát hay không?” 

Đáp: “Không biết”. 

Ngài  Bảo  Chí  Công  hỏi:  “Ngƣơi  quỳ  trƣớc  khán  đài  xem  hát, 

nghe hát, tại sao lại không biết?” 

Đáp: “Tôi lo canh thau nƣớc để nó đừng tràn ra ngoài còn không 

xuể, đâu còn tâm tình gì để coi hát, để nghe hát!” 

Lƣơng Võ Đế nghe xong mới vỡ lẽ, không quan tâm đến tuồng 

hát thì có nhìn cũng không thấy, có nghe cũng chẳng biết hát gì. Tâm 

của  Bảo  Chí  Công  đặt  trên  việc  lớn  sanh  tử,  chẳng  quan  tâm  đến 

tuồng hát, làm sao biết tuồng hát hay hoặc dở! Nếu tâm chúng ta đặt 

trên việc lớn sanh tử, trên việc lớn vãng sanh, vậy thì câu Phật hiệu 

này tự nhiên sẽ chẳng gián đoạn, dù cho ngƣời ta cấm không cho quý 

vị niệm, trong tâm quý vị cũng sẽ miên miên mật mật, niệm câu này 

xong lại sang câu kế. Giống nhƣ lão hòa thƣợng Hải Hiền, trong thời 

Cách Mạng Văn Hóa, ngƣời ta cấm không cho hòa thƣợng niệm Phật, 

trong  tâm  Ngài  vẫn  niệm  thầm,  chƣa  từng  buông  bỏ  câu  Phật  hiệu 

trong tâm. 

Loại đại tâm đại nguyện nàycó thể không chịu sự mê hoặc ở bên 

ngoài, không chịu sự quấy nhiễu từ bên ngoài, chỉ cần chính mình có 

một chút tâm danh lợi, thì không có chuyện không bị tổn hại, hay gọi 

là lỡ một bƣớc thành mối hận thiên cổ, rõ ràng một đời này. Có thể 

đến thế giới cực lạc làm Phật, rất không may lại đi vào tam đồ, nhân 

thiên cũng chẳng có phần, do ai hại bạn? Do tài sắc danh lợi không ra 

khỏi phạm vi này. Ngày ngày đều câu dẫn bạn tham sân si mạn nghi, 

bạn sống trong  một môi trƣờng đầy dãy tham sân si mạn nghi điều 

này quá khủng khiếp! Dựa vào chính mình không ngừng hƣớng lên 





42 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

cao, đây là thụ siêu. Tịnh độ bổn nguyện là pháp thật sự do tha lực, 

pháp môn Tịnh độ hoàn toàn nƣơng vào oai thần bổn nguyện của  A 

Di Đà Phật gia trì, đây là dựa vào Phật. Chúng ta chỉ cần đầy đủ điều 

kiện mà Phật đã nói. Điều kiện rất đơn giản, ngƣời ngƣời đều có thể 

đầy  đủ,  đó  là  chân  thật  tin  tƣởng,  không  hoài  nghi,  chân  thật  phát 

nguyện, nguyện sanh Tịnh độ, lão thật niệm A Di Đà Phật liền thành 

công. 

Chúng ta xem thấy bé gái 10 tuổi vào năm 7 tuổi nghe ngƣời ba 

nói về tây phƣơng cực lạc thế giới sau khi nghe xong vô cùng mong 

mỏi về đó, nghĩ đến thế giới cực lạc cô bé liền muốn đi xem thử, yêu 

cầu ngƣời ba đƣa bé đi, ngƣời cha nói rằng: Cha không thể mang con 

đi. Cô bé hỏi vậy ai có thể? Là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật ở đâu? 

Con  chịu  niệm  ngài,  ngài  sẽ  đến  đƣa  con  đi,  đứa  bé  này  liền  niệm 

thật, ngày ngày niệm A Di Đà Phật, ngày ngày nhớ nghĩ đến A Di Đà 

Phật, hy vọng A Di Đà Phật đƣa bé đến thế giới cực lạc. Niệm đƣợc 3 

năm, trong 3 năm này, nguyện tâm không hề gián đoạn, niệm niệm 

không quên. Đến lúc 10 tuổi là 3 năm, 10 tuổi A Di Đà Phật đến thật, 

nói với bé ngày đó ta sẽ đến đƣa con đi, bảo với bé sẽ đƣa bé trở về 

nhà thế giới cực lạc chính là nhà của bé, trở về nhà của mình. Cô bé 

mang sự việc này nói cho ba nghe, yêu cầu ba mời những ngƣời bạn 

thân thiết đến tiễn bé vãng sanh, ngƣời ba liền làm thật, cô bé cũng đi 

thật. Điều này nói rõ nam nữ già trẻ, bé gái này là trẻ nhỏ, xuất hiện 

vào  thời  đại  của  chúng  ta,  đều  là  vì  chúng  ta  tác  chứng,  đều  là  vì 

chúng ta biểu pháp, ngƣời bạn nhỏ này không hề đau ốm, nói đi liền 

đi thật. Cha mẹ nhìn thấy đều hoan hỉ, làm sao có thể không tin cho 

đƣợc? Pháp môn này, nhất định phải cảm ân A Di Đà Phật, phải cảm 

ơn Phật Thích ca mâu ni, nếu Phật Thích ca mâu ni không giới thiệu, 

chúng ta cũng không biết đƣợc. 

Phật thích ca mâu ni biết bao lần vì chúng ta diễn thuyết kinh vô 

lƣợng  thọ,  đối với  sự  việc  này  nhiều  lần  giới  thiệu  chứ  không  phải 

một lần. Còn những kinh điển khác một đời ngài chỉ giảng một lần 

không hề giảng lại, nhƣng lại giảng kinh vô lƣợng thọ rất nhiều lần. 

Chúng ta phải cảm ân 2 bậc đạo sƣ của thế giới ta bà và thế giới cực 

lạc. Phật Thích ca mâu ni gửi chúng ta đến đó gọi là cử đi, A Di Đà 





43 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phật ở nơi đó nghênh tiếp, thù thắng biết bao. Vãng sanh đến thế giới 

cực  lạc  bạn  sẽ  rất  quen  thuộc,  một  chút  cũng  không  bỡ  ngỡ,  tại  vì 

sao? Vì nhiều đời nhiều kiếp, đời đời kiếp kiếp, những ngƣời này là 

những ngƣời có duyên với chúng ta, đều đã vãng sanh trƣớc rồi, đang 

ở thế giới cực lạc. Những ngƣời đó thảy đều theo A Di Đà Phậtcùng 

nhau đến tiếp dẫn chúng ta vãng sanh 

Chúng ta trong vãng sanh truyện xem thấy, cũng thấy trong Tịnh 

độ thánh hiền lục 3 năm, nếu 3 năm mà vẫn không thể vãng sanh LÀ 

DO bạn còn lƣu luyến đối với thế gian này, bạn không chịu đi, nếu 

nhƣ bạn đối với thế gian này chẳng chút lƣu luyến, khẳng định đƣợc 

vãng sanh 

Dƣới tầng hai của chúng ta, trong kết duyên pháp bảo, chúng ta 

có một phần tƣ liệu, một bé gái 10 tuổi vãng sanh, cũng là niệm Phật 

3 năm. Khi đứa trẻ 7 tuổi, nghe ba của mình đọc kinh, cháu bé hỏi ba 

đang đọc kinh gì? là kinh A di đà, cô bé liền hỏi cái gì gọi là kinh A 

di đà? ngƣời ba liền đem thế giới cực lạc, giới thiệu sơ lƣợc cho bé, 

sau khi bé nghe xong rất hoan hỉ nói rằng: ba ơi, có một thế giới tốt 

nhƣ vậy, ba có thể dẫn con đi xem một chút có đƣợc không? Ngƣời 

ba nói với cô bé rằng: ba không có năng lực này, vậy ngƣời nào thì 

có năng lực đó? Là A Di Đà Phật. Nếu con thật sự muốn đi, con hãy 

niệm A Di Đà Phật, ngƣời bạn nhỏ này làm thật, niệm đƣợc 3 năm, 

bổng  nhiên  có  một  ngày  cô  bé  nói  với  ba  của  mình,  cô  bé  đã  nhìn 

thấy A Di Đà Phật. A Di Đà Phật đã nói với bé, muốn tiếp dẫn bé đến 

thế giới cực lạc. Nên bé yêu cầu ba của mình kêu những ngƣời bạn 

thân của gia đình họ, đến tiễn bé vãng sanh, ngƣời ba thật sự làm y 

nhƣ vậy. Có những ngƣời bạn thân nói rằng, lời của trẻ con mà anh 

cũng tin sao? Có một số ngƣời lại nói chúng ta cứ xem thử, xem thử 

lời của ngƣời bạn nhỏ này, khi đứa bé thật sự vãng sanh, cô bé nói 

một chút cũng không sai. Chúng tôi tin tƣởng, trong thời gian 3 năm, 

niệm niệm không quên, mỗi ngày đều hƣớng về thế giới cực lạc, mỗi 

ngày đều nhớ đến A Di Đà Phật, bé làm sao không vãng sanh đƣợc 

chứ? 

Chúng ta niệm Phật hết một đời cũng không thể vãng sanh, chính 

là do trong tâm có tạp niệm, có vọng tƣởng, có nhiều chỗ còn vƣớng 





44 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

mắc tình chấp, nên sinh ra chƣớng ngại, cho nên chân thật muốn vãng 

sanh, phải hoàn toàn bài trừ những chƣớng ngại này. Do đó chúng tôi 

tin  tƣởng,  Hải  Hiền  lão  hòa  thƣợng của  chùa  Phật  Lai  ngài  20  tuổi 

xuất gia, vào cái ngày xuất gia Sƣ Phụ chỉ truyền cho ngài 1 câu A Di 

Đà Phật, dặn dò ngài cứ thế mà niệm tiếp tục, ngƣời này là ngƣời thật 

thà.  Thật  thà,  nghe  lời,  thật  làm  ngài  đều  đầy  đủ,  chân  thành,  thanh 

tịnh, cung kính ngài cũng đầy đủ. Có điều kiện nhƣ vậy, 3 năm có thể 

không thành tựu sao? Khẳng định có thể mà còn thành tựu vô cùng 

tốt, hay nói cách khác 3 năm nhất định cảm đƣợc Phật hiện thâ, dạy 

ngài tiếp tục thêm 3 năm nữa, tôi tin rằng ngài đƣợc sự nhất tâm bất 

loạn,  lại  3  năm  nữa  thì  đắc  đƣợc  lý  nhất  tâm  bất  loạn,  lý  nhất  tâm 

chính là đại triệt đại ngộ minh tâm kiến tánh 

 

V. KẾT LUẬN 

Ấn Quang  Đại sƣ bế quan ở chùa Pháp Vũ núi Phổ Đà hơn  ba 

mƣơi năm, trụ tại Tàng Kinh Lầu. Ngài duyệt Đại Tạng Kinh nhiều 

lần, tổng kết thành hai câu dạy chúng ta. 

  “Quy  căn  kết  đảnh  cao  thâm  xứ,  chỉ  tại  hồng  danh  nhất  cú 

 trung” (Trở về cội nguồn quy kết tới đảnh cao nhất, chỉ ở tại một câu 

hồng danh).   

Lão  hòa  thƣợng  Hải  Hiền  âm  thầm  chấp  trì  câu  hồng  danh  này 

suốt chín mƣơi hai năm, Ngài đã tự tại vãng sanh. Từ bản thân của 

hòa thƣợng Hải Hiền, chúng ta có nên phản tỉnh tín nguyện của mình, 

tín nguyện cầu vãng sanh của chúng ta hay chăng? 

Chân  tín  thiết  nguyện  của  Ngài  đạt  đến  trăm  phần  trăm,  còn 

chúng ta đạt tới mức nào? Có đủ điểm hay không? 

Tâm  sanh  tử  không  khẩn  thiết  thì  tìm  đâu  ra  chân  tín  thiết 

nguyện? Không có chân tín thiết nguyện, làm sao vãng sanh đƣợc? 

Bất  luận  là  ngƣời  tại  gia  hay  xuất  gia,  chúng  ta  cần  phải  phản 

tỉnh một phen, chúng ta gặp đƣợc pháp môn Niệm Phật lúc hai mƣơi 

mấy tuổi. Năm nay chúng ta đã hơn ba mƣơi tuổi, bốn mƣơi tuổi, hơn 

năm  mƣơi  tuổi  rồi...  đã  bao  nhiêu  năm  trôi  qua,  thể  lực  ngày  càng 

xuống  dốc,  chúng  ta  vẫn  chẳng  thành  tựu  đƣợc  việc gì,  đạo  nghiệp 





45 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chẳng  ra  gì!  Bôn  ba  bận  bịu  suốt  cuộc  đời,  giống  nhƣ  La  trạng 

nguyên đã viết trong bài thơ Tỉnh Thế: 

 “Tân khổ đáo đầu hoàn tân khổ 

 Bôn ba nhất thế uổng bôn ba 

 Cực khổ đến cuối cùng vẫn cực khổ, 

 Bôn ba cả đời cũng uổng bôn ba”. 

Ngƣời xƣa nói: “Cử thế tận tùng mang lý lão, thùy nhân khẳng 

hƣớng tử tiền hƣu”(Cả đời già đi trong bận rộn, có ai chịu nghỉ hƣu 

trƣớc khi chết). 

Mọi  ngƣời  ai  cũng  già  thêm  trong  cuộc  đời  bận  rộn,  chẳng  ai 

nghĩ tới cái chết, chẳng ai biết buông bỏ chuyện  thế gian sớm hơn. 

Cứ nhƣ vậy thì lúc lâm chung chúng ta sẽ sanh về đâu? Thật sự giống 

nhƣ  Ấn  Quang  Đại  sƣ  đã  dạy  “Quyết  đọa  địa  ngục.  Ngạ  quỷ,  súc 

sanh còn khó đƣợc! Đừng vọng cầu phƣớc báo nhân thiên”. 

Chẳng thể niệm vài câu Phật hiệu một cách qua loa hời hợt mà 

có thể giải quyết đƣợc chuyện lớn sanh tử từ vô lƣợng kiếp đến nay. 

Đó gọi là “bôi thủy xa tân”(một ly nƣớc chẳng thể cứu nổi cả xe chở 

củi đang cháy bừng). Phật hiệu của chúng ta thƣờng xen tạp, thƣờng 

đánh mất, thƣờng gián đoạn. Ngƣời thật sự muốn đời này đƣợc vãng 

sanh, phải hạ thủ công phu trên tín nguyện cho tốt đẹp, hạ công phu 

trên  chân  tín  thiết  nguyện.  Muốn  tăng  trƣởng  tín  nguyện  trƣớc  hết 

phải có tâm sanh tử khẩn thiết, thật sự vì sanh tử. 

Nhân dịp tham gia lớp nghiên cứu Giới Luật tại Tịnh Tông Học 

Viện  Öc  Châu,  xin  trích  một  đoạn  khai  thị  của  Liên  Trì  Đại  sƣ  để 

cúng dƣờng đại chúng, cùng nhau khích lệ. 

“Giới Định Huệ chính là pháp môn Niệm Phật. Vì sao vậy? Giới 

có nghĩa là phòng ngừa những điều sai trái. Nếu có thể nhất tâm niệm 

Phật, chẳng dám làm ác, đó là Giới. Định có nghĩa là trừ tán loạn, nếu 

nhất tâm niệm Phật, tâm chẳng duyên theo cảnh bên ngoài, đó chính 

là Định. Huệ nghĩa là chiếu soi rõ ràng, giống nhƣ quán tiếng niệm 

Phật, từng chữ phân minh rõ ràng. Và quán năng niệm sở niệm đều 

chẳng thể đƣợc, đó chính là Huệ. Niệm Phật nhƣ vậy chính là Giới 

Định Huệ”. 





46 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Liên Trì Đại sƣ có viết một đôi liễn đặt trong Niệm Phật Đƣờng. 

Ấn Quang Đại sƣ khen đôi liễn này hay quá, nhƣng chƣa thấy ngƣời 

ta phổ biến nên Ấn Quang Đại sƣ thƣờng chép lại đôi liễn này tặng 

ngƣời ta. Dùng đức của Đại sƣ để cảm động ngƣời khác, chắc chắn sẽ 

sâu dầy. Đôi liễn đó nhƣ sau: 

 Chủ Cực Lạc lục bát đại nguyện chi từ tôn, tuyệt hạn lượng thọ 

 mạng quang minh, bất ly đương xứ. 

 Quá Ta bà vạn triệu Phật bang chi  Tịnh độ, diệu trang nghiêm 

 lầu đài trì chiểu, nguyên thị ngô hương. 

 Bốn mươi tám lời nguyện của đấng Từ tôn nơi cõi Cực Lạc, thọ 

 mạng quang minh vô lượng chẳng rời nơi đây. 

 Cõi Tịnh độ cách Ta bà vạn triệu cõi Phật, lầu đài ao báo vi diệu 

 trang nghiêm vốn là quê cũ của ta. 

Cuối cùng, thật ra bài báo cáo này chẳng phải do tôi viết, mà chỉ 

là gom lại các lời pháp ngữ của tổ sƣ đại đức liên quan đến tâm sanh 

tử, dùng phƣơng thức báo cáo để cúng dƣờng đại chúng. Sau đó xin 

thỉnh sƣ phụ thƣợng nhân giảng giải, khai thị. Những pháp ngữ này 

thật  ra  quá  trọng  yếu,  nhƣ  mỗi  mũi  kim  đều  đâm  thấy  máu,  có  thể 

giúp cho chúng ta niệm Phật đƣợc tốt đẹp hơn. Trong quá trình báo 

cáo, nếu có gì sai sót, xin sƣ phụ thƣợng nhân và các vị đồng tu phê 

bình, sửa đổi cho đúng, mong đại chúng từ bi, bố thí hoan hỷ. 

A Di Đà Phật, 

Đệ tử bất tiếu Thích Tự Liễu khấu trình. 

LÃO HÕA THƢỢNG TỊNH KHÔNG GIẢNG 

Chúng ta coi bài báo cáo này. Đức hiệu của pháp sƣ chẳng phải 

là  Tự  Liễu.  Nếu  là  Tự  Liễu,  pháp  sƣ  sẽ  chẳng  soạn  ra  bài  báo  cáo 

này.  Pháp  sƣ  viết  bài  này  thật  sự  là  cúng  dƣờng  đại  chúng,  phổ  độ 

chúng sanh, đào bới tận gốc để chỉ rõ những căn bệnh của ngƣời tu 

hành, nói chẳng sai tí nào. Những đoạn trích dẫn kinh điển, có một số 

ngƣời trong chúng ta đã đọc qua những lời khai thị này của các vị đại 

đức đời xƣa, nhân dịp này ôn lại ở đây. Thật sự là phải ôn lại, vì sao? 

Chúng ta đã quên mất hết. Ai chƣa đọc qua những lời khai thị này, 





47 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hôm nay ở đây cũng có thể đọc đƣợc. Trong kinh, đức Phật khai thị, 

tổ sƣ đại đức nhắc nhở chúng ta, sự việc hạng nhất trong đời ngƣời 

đích thật chính là việc lớn sanh tử. Nhƣng con ngƣời ngày nay luôn 

mê hoặc. Mức độ cảnh giác đối với việc này của ngƣời xƣa cao hơn 

chúng  ta,  ngày  nay  chúng  ta  hoàn  toàn  quên  mất.  Vì  sao  lại  quên 

mất? Vì suốt ngày bận rộn trong cái thế giới phồn hoa này, tất cả đều 

un đúc làm cho chúng ta mê hoặc tới mức này, quên sạch sành sanh 

chuyện lớn sanh tử. Tuy có ngƣời nhắc nhở, mỗi ngày nhắc đi nhắc 

lại mƣời mấy lần cũng uổng công, vì sao? Vì chúng ta chẳng đặt nó ở 

trong  tâm.  Nhƣng  vấn  đề  này  quan  hệ  rất  lớn,  nếu  chẳng  thể  giải 

quyết ổn thỏa trong đời này, đời sau nhất định sẽ trầm luân. Một khi 

trầm luân, sẽ đáng sợ vô cùng! 

Lúc  thầy  Lý  còn  tại  thế,  đặc  biệt  là  những  năm  cuối,  Ngài  vô 

cùng  từ  bi,  thƣờng  nhắc  nhở  chúng  tôi.  Chúng  tôi  đối  với  những 

chuyện này nghe rất quen tai, nhƣng nhƣ thế nào? Chẳng thật sự làm, 

chẳng có biện pháp đoạn hết các duyên. Duyên có thiện duyên và ác 

duyên, chúng ta có khả năng phân biệt thiện duyên, xa lìa ác duyên. 

Nhƣng thiện duyên, đặc biệt là thiện duyên có lợi ích cho chúng sanh, 

chúng ta không thể không làm. Nếu không có duyên, nhất định chẳng 

phan  duyên.  Tuy  có  duyên,  chúng  ta  tận  tâm  tận  lực,  làm  một  chút 

chuyện tốt cho chúng sanh đang chịu khổ nạn, quyết định đừng để nó 

trong  tâm.  Nếu  để  trong  tâm,  sẽ  chẳng  tƣơng  ứng  với  Tam  Không 

Tam  Muội,  vậy  thì  sẽ  biến  thành  gì?  Biến  thành  phƣớc  báo  nhân 

thiên. Nếu không để nó trong tâm, thì sẽ tƣơng ứng, tức là Vô Tác Vô 

Nguyện. Vô Tác Vô Nguyện chẳng phải là không làm, mà là thật sự 

có làm. Làm mà chẳng làm, thân làm, khẩu làm, tâm chẳng làm nghĩa 

là chẳng đặt, chẳng ghim việc đó vào tâm), trong tâm sạch sẽ, chẳng 

nhiễm mảy trần. Vì sao? Tâm đó là chân tâm; do vậy, hành động là 

chánh hạnh, lời nói là chánh ngữ, ba nghiệp đều 'chánh'. Dù 'chánh', 

nhƣng cũng đừng chấp trƣớc tƣớng 'chánh', đừng có ý niệm ấy! Có ý 

niệm ấy, sẽ lại biến thành phƣớc báo. Chẳng có ý niệm ấy, đó là công 





48 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đức. Công đức và phƣớc đức khác nhau ở chỗ này: Trong tâm có ý 

niệm thì là phƣớc đức; chẳng có ý niệm thì là công đức.  Công đức 

giúp  chúng  ta  liễu  sanh  tử  thoát  khỏi  tam  giới,  phƣớc  đức  chỉ  cho 

chúng ta hƣởng thọ phƣớc báo nhân thiên. 

Chúng ta phải hiểu rõ ràng, hiểu rành rẽ những lời khai thị này 

của  đức  Phật.  Chúng  ta  từ  sáng  đến  tối  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn 

ngữ tạo tác tƣơng ứng với công đức hay phƣớc đức? Công đức hay 

phƣớc  đức  đều  tốt.  Nếu  tƣơng  ứng  với  ác  nghiệp,  tƣơng  ứng  với 

tham,  sân,  si,  mạn,  tƣơng  ứng  với  tự  tƣ  tự  lợi,  thì  vấn  đề  sẽ  rất 

nghiêm trọng. Đó là gì? Đó là tạo nghiệp của địa ngục, của ba đƣờng 

ác,  đáng  sợ  vô  cùng!  Vì  sao?  Rốt  cuộc  chúng  ta  chƣa  có  khả  năng 

thật  sự  phân  biệt  thị  phi,  thiện  ác.  Tiêu  chuẩn  thị  phi  thiện  ác  của 

chúng ta ngày nay là do chúng ta đặt ra cho rằng nhƣ vậy, sai khác rất 

nhiều so với những gì nói trong kinh giáo. Đó là gì? Chúng ta chẳng 

khiêm tốn, chúng ta ngạo mạn, thậm chí còn có đố kỵ; thật ra, chúng 

ta chẳng y giáo phụng hành. Đại căn đại bổn trong lời dạy của đức 

Phật chính là Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện. Tám vạn tế hạnh của 

Đại Thừa cũng là khai triển từ chỗ này mà ra. Ba ngàn oai nghi của 

Tiểu  Thừa  quy  nạp  lại  chính  là  Tam  Quy,  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện. 

Khai triển  quy nạp chẳng giống nhau,  triển  khai thành vô lƣợng vô 

biên hạnh môn, quy nạp lại bèn thành mấy câu này. Chúng ta có tìm 

hiểu chúng đến mức thấu đáo, rõ ràng, tƣơng ứng hay không? Điểm 

này rất quan trọng. 

Pháp sƣ soạn bài báo cáo xong; chúng ta coi bài báo cáo này, có 

thể thấy pháp sƣ chẳng phải là tự liễu, Ngài đến đây là nhằm cứu độ 

chúng sanh, quảng độ chúng sanh. Ngƣời tu hành chân chánh, thật sự 

mong thoát khỏi Ta bà trong đời này, muốn thoát lìa lục đạo luân hồi, 

thoát  khỏi biển  khổ  sanh  tử,  hãy  nên  coi  nhiều  lần,  hãy  nên  nỗ  lực 

học tập. Tôi rất coi trọng bài này, chẳng thua kém gì sự nêu gƣơng 

tiêu biểu về pháp của lão hòa thƣợng Hải Hiền. Do vậy, chúng ta phải 

cảm ân, cảm tạ Pháp sƣ Tự Liễu. 





49 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

B.  PHÀM  TU  TỊNH  NGHIỆP,  PHẢI  LẤY  QUYẾT  CHÍ 

CẦU  SANH  TÂY  PHƢƠNG  CỰC  LẠC  LÀM  MỤC  ĐÍCH 

CHÍNH 

1.  Chúng  ta  niệm  Phật  là  vì  mong  muốn  điều  gì?  Mục  đích 

của sự niệm Phật là gì? 

Có một vị đồng tu niệm Phật suốt bốn ngày bốn đêm chẳng ngủ, 

niệm suốt ngày lẫn đêm. Sau đó, ngƣời ta hỏi vì sao có thể tinh tấn 

nhƣ vậy? Ngƣời đó nói: “Vì muốn cho hộ khẩu của con gái đƣợc dời 

đến  Quảng  Châu”.  Những  chuyện  giống  nhƣ  vậy  rất  nhiều!  Niệm 

Phật cầu thân thể khoẻ mạnh, cầu thăng quan phát tài, cầu phƣớc báo 

thế gian; tốt hơn nữa là cầu khai ngộ, cầu công phu thành phiến, cầu 

nhất tâm bất loạn. 

Chúng ta niệm Phật nhằm cầu việc gì? Ấn Quang Đại sƣ đã luận 

định một cách thẳng thừng: “Phàm tu tịnh nghiệp, phải lấy quyết chí 

cầu  sanh Tây Phƣơng làm  mục đích chính”.  Đạo lý  căn bản của sự 

niệm Phật là mong ngƣời niệm Phật khởi sanh lòng tin, phát nguyện 

cầu sanh Tây Phƣơng, liễu thoát sanh tử. Đừng chỉ cầu sự giàu sang 

vui sƣớng ở thế gian, mà không cầu sanh Tây Phƣơng. Khi nhất tâm 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phƣơng,  cũng  có  thể  tiêu  diệt  tai  nạn  thế 

gian.  Chẳng  phải  là  niệm  Phật  không  thể  tiêu  diệt  tai  nạn  đâu 

nhé!”Niệm Phật phải lấy “mong cầu vãng sanh”làm mục đích chính. 

Nhiều ngƣời niệm Phật suốt cả đời, nhƣng vẫn u mê, mù mờ. Hôm 

nay, chúng ta sẽ đọc lời dạy của Ấn Quang Đại sƣ để giải quyết vấn 

đề này. 

Nay chỉ đối với ngƣời niệm Phật ở nơi Sự, phân làm ba hạng: 

- Hạng thứ nhất: Lòng tin chân thật thiết tha, chân chân thật thật, 

nhất tâm niệm Phật. 

Tuy  cùng  mặc  áo,  ăn  cơm,  làm  việc,  buôn  bán  bình  thƣờng 

nhƣng chỉ tin một việc này, đi cũng A Di Đà, ngồi cũng A Di Đà, dù 

bận rộn nhƣ tên bắn cũng không rời A Di Đà, tinh tấn chẳng lùi. Hôm 

nay  cũng  nhƣ  thế,  ngày  mai  cũng  nhƣ  thế,  năm  nay  cũng  nhƣ  thế, 

năm sau cũng nhƣ thế. 

Hạng ngƣời này,  Đức Phật nhất định hộ niệm, lúc  mạng chung 

ngƣời ấy nhất định vãng sanh thế giới Cực Lạc. 





50 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

-  Hạng  thứ  hai:  Hoặc  tâm  không  chuyên  nhất,  họ  cũng  biết  sự 

lợi  ích  của  niệm  Phật  nhƣng  tục  niệm  nặng  nề,  chánh  niệm,  cạn 

mỏng, vừa mới niệm Phật thì trong tâm lại nghĩ việc khác, một nóng 

mƣời lạnh, niệm một ngày lại bỏ mƣời ngày. 

Niệm  Phật  giống  nhƣ  hạng  ngƣời  này,  dù  niệm  đến  già  cũng 

không đƣợc gì, chẳng qua chỉ là gieo trồng căn lành mà thôi. Đời sau 

có duyên chạm đến điểm căn lành này thì bắt đầu mới chân thật tu 

hành một phen mới mong có đƣợc thành tựu. 

-  Hạng  thứ  ba:  Miệng  niệm,  tâm  không  niệm.  Ngƣời  này  vốn 

chẳng  biết  sự  lợi  ích  của  niệm  Phật  mà  chỉ  hâm  mộ  danh  tu  hành. 

Hôm  nay  ở  trong  hội  Phật  này  đi  theo  một  ngƣời  niệm  một  ngày, 

ngày mai ở trong hội Phật kia đi theo ngƣời niệm một ngày, tuy là có 

danh niệm Phật một ngày nhƣng kỳ thật chỉ là qua suông. Thời gian 

nói chuyện phiếm thì nhiều,  thời giờ niệm Phật thì ít.  Ở trong Phật 

đƣờng vốn đã có tham sân si ái, ra khỏi Phật đƣờng tất tránh không 

khỏi việc tham sân si ái. 

Ngƣời  này  so  với  hạng  thứ hai  kém  hơn  nhiều.  Ba  hạng  ngƣời 

nói trên, hạng thứ nhất rất ít, hạng thứ ba cũng không nhiều lắm, chỉ 

có hạng thứ hai mọi ngƣời dễ phạm vào. Do chúng sanh cõi Ta Bà bị 

vật dục che lấp, vọng niệm khó trừ cho nên mới nhƣ thế. 

Ấn Quang Đại sƣ quy định không vƣợt qua hai mƣơi ngƣời, vậy 

là đúng rồi. Đó là đạo tràng tu hành thực sự của chúng ta. Cho nên 

xây dựng đạo tràng mà xây lớn thì lòng ngƣời thay đổi, vốn vẫn còn 

một chút đạo tâm. Đạo tràng khi lớn lên rồi, đạo tâm đó liền trở thành 

tâm danh lợi. Bây giờ đạo là gì? Tiền là đạo, danh lợi là đạo. Họ đi 

trên con đƣờng danh lợi, đạo đó chính là đạo ngạ quỷ, đạo súc sanh, 

đạo địa ngục. Họ là kiểu đạo tràng đó, chúng ta phải hiểu cho rõ ràng. 

Còn nữa đạo tràng lớn quá, xây dựng huy hoàng quá, rất nhiều ngƣời 

phát  tâm  đến  đó  để  xuất  gia.  Mục  đích  xuất  gia  ở  đâu?  Đi  hƣởng 

phƣớc. Thế gian này cuộc sống khổ quá. Phòng ốc lớn nhƣ vậy ở thì 

thoải mái biết bao! Họ không phải là vì tu hành, họ vì hƣởng phƣớc, 

vì tạo nghiệp, còn có những tâm không tốt, tƣơng lai muốn chiếm lấy 

đạo tràng này, đạo tràng đấu tranh, tranh danh đoạt lợi, sự việc này 

lúc tôi còn trẻ đã thấy qua rồi. Thời đó ở Đài Loan tôi thƣờng đi ra 





51 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngoài giảng kinh, có một chùa nọ mời tôi giảng kinh. Tôi ở đó giảng 

khoảng nửa tháng, cảm thấy không đúng lắm, đạo tràng này mới xây 

dựng là đạo tràng của nữ chúng, ngƣời xuất gia ở trong đó tôi cũng 

quen biết, rất quen thân với tôi, cho nên họ đến mời tôi giảng kinh, 

giảng  nửa  tháng  sau  trong  họ  cãi  vả  nhau.  Cãi  vã  những  gì?  Phân 

phối chức vụ không đồng đều. Bởi vì xây đạo tràng, những đồ đệ nhỏ 

hơn  vị  tỳ  kheo  ni  lớn  tuổi,  ra  ngoài  hóa  duyên,  hóa  duyên  đƣơng 

nhiên có ngƣời hóa duyên đƣợc nhiều, có ngƣời hóa duyên đƣợc ít, 

khi trở về, ngƣời hóa duyên đƣợc nhiều họ tranh thủ, họ muốn làm 

quản  lý,  họ  muốn  làm  duy  na,  muốn  làm  tri  khách,  muốn  giành 

những điều này. Lúc giành còn đánh nhau. Tôi về đến Đài Trung đem 

sự việc này nói với thầy giáo,  thầy giáo nói, thôi đƣợc rồi, đừng đi 

nữa. Tôi nói, kinh còn chƣa giảng xong. Không sao, kinh giảng chƣa 

xong  cũng  là  việc  thƣờng  thấy  thôi.  Chỉ  cần  đạo  tràng  không  nhƣ 

pháp thì nhanh chóng rời đi.  Tôi  liền đi khỏi.  Bộ kinh đó tôi giảng 

đƣợc khoảng một phần ba. Chúng ta tin rằng hiện tại đạo tràng phần 

lớn đều là tình hình nhƣ vậy. Họ không phải đang làm việc đạo, đấu 

đá lẫn nhau, tranh quyền đoạt lợi, lừa gạt tín đồ, lừa gạt Phật Bồ Tát. 

Quí vị nói xem có nguy quá không? Cho nên Tịnh nghiệp tam phƣớc 

sau khi phát tâm bồ đề phải nhanh chóng tin sâu nhân quả. Họ không 

tin nhân quả. Họ tin nhân quả thì sẽ giống nhƣ tôi vậy rồi, không dám 

xây đạo tràng. Vì sao vậy? Bởi vì chúng ta nghĩ đến 20 ngƣời sống 

cùng nhau, cũng sẽ tranh danh đoạt lợi. Vậy thì phiền phức lớn lắm! 

Bản thân đƣợc thanh tịnh vẫn là học theo Phật Thích Ca Mâu Ni là 

tốt, sống đƣợc thanh tịnh, không quản việc gì. Cho nên các đồng học 

phải nhớ kỹ, tôi một đời chƣa từng ngửa tay xin ngƣời khác tiền bao 

giờ, tự động đƣa đến cúng dƣờng. 

Thực  sự  hiểu  đƣợc  nghiệp  nhân  quả  báo,  không  dám  làm  việc 

xấu, nhân sinh khổ đoản, mấy mƣơi năm cái khảy móng tay đã qua 

mất rồi, tạo tác những ác nghiệp này tƣơng lai phải chịu khổ báo là 

điều không đáng. Quí vị thực sự hiểu rồi, thực sự rõ ràng rồi, không 

những việc ác không dám làm, ác niệm cũng không sanh khởi. Khởi 

ý niệm vì sao không niệm Phật A Di Đà? Phật A Di Đà phƣớc báo vô 

lƣợng. Quí vị niệm ngũ dục lục trần là tội nghiệp vô lƣợng, sự việc 






52 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhƣ vậy làm sao mà dám làm đƣợc? Chúng ta phải học pháp sƣ Ấn 

Quang, pháp sƣ Ấn Quang mỗi ngày đem chữ tử đội trƣớc trán, Ngài 

đóng cửa, mỗi ngày lạy Phật, niệm Phật. Ngẩng đầu nhìn thấy chữ tử 

rất lớn. Núi Linh Nham tôi đã từng thấy phòng nhập thất của Ngài, 

một  cái  bàn  vuông  thờ  một  tƣợng  Phật  nhỏ.  Tƣợng  Phật  A  Di  Đà, 

phía sau viết một chữ lớn, ngày ngày nghĩ đến việc ta sắp chết rồi, lúc 

này  quí  vị  nghĩ  xem  mình  nên  làm  những  việc  gì?  Còn  có  những 

vƣớng  bận  sao?  Còn  có  những  âu  lo  gì  sao?  Thực  sự  vạn  duyên 

buông bỏ, Phật hiệu đó liền đắc lực thôi. Phật hiệu đó là chánh định 

tụ. 

Ngƣời  có  thiện  căn  chín  muồi,  1  câu  A  Di  Đà  Phật  niệm  đến 

cùng, kiểu ngƣời giống nhƣ ngài Hải Hiền, 1 đời là có thể thành tựu 

viên mãn. 

 Pháp sư Ấn Chí chùa Phật Lai mong tôi trong lúc giảng kinh, 

 hãy tuyên bố với mọi người 1 chuyện.  

Thứ nhất, chùa Phật Lai vì để kế thừa 1 cách triệt để gia phong 

của hải hiền lão hòa thƣợng sau này, ko ai đƣợc ngủ lại chùa tức là 

cái  miếu nhỏ này không đón tiếp ngƣời xuất gia hoặc ngƣời tại gia, 

không đón tiếp ngƣời đến nơi đó ngủ lại 1 đêm hay 2 đêm, về điểm 

này hy vọng đồng học chúng ta nhớ kỹ, đến nơi đó thăm viếng có thể 

đƣợc. đừng nên làm phiền họ 

Thứ hai, nếu có đến chùa để chiêm ngƣỡng thánh tích, xem thử 

tháp của lão hòa thƣợng, hay xem nhục thân của pháp sƣ Hải Khánh, 

tự viện hoan hỷ, nhƣng họ sẽ ko tiếp nhận cúng dƣờng tiền bạc, cái 

miếu nhỏ này sẽ tự duy trì truyền thống của mình. Tự mình trồng trọt 

duy trì nguồn lƣơng thực của họ, đây là truyền thống đƣợc hun đúc. 

Bởi sự lao động suốt 92 năm của lão hòa thƣợng Hải Hiền, hy vọng 

gia phong này đƣợc gìn giữ, điều này rất khó đƣợc, chân thật là nông 

tịnh song tu. 

Thứ  ba,  nếu  có  phát  tâm  in  đĩa,  hoặc  giả  là  ấn  tặng  kinh  sách, 

thầy  ấy  nói,  hãy  tự  mình  làm  lấy  là  đƣợc,  đừng  gửi  tiền  đến  chùa, 

đừng quấy rầy đến ngƣời xuất gia của chùa  Phật Lai,  cái  miếu nhỏ 

này, ngƣời xuất gia không nhiều, hãy để họ 1 lòng niệm Phật, không 

có chuyện gì khiến họ phải bận lòng. 





53 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Việc thứ ba: thuận tiện, ở đây muốn tuyên bố với các vị. Chúng 

ta có lòng tốt muốn giúp đỡ họ, đạo phong của chùa Phật Lai chính là 

1  câu  A  Di  Đà  Phật  niệm  đến  cùng,  những  chuyện  khác  không  cần 

phải tranh luận. Ngƣời khác tranh luận là chuyện của họ, hiện nay là 

thời dân chủ tự do mở cửa, tự do ngôn luận, tự do xuất bản, chúng ta 

không  có  quyền  can  thiệp,  họ  tranh  ta  không  tranh,  họ  phê  bình  ta 

không phê bình. 

Chúng ta thấy ngƣời thì cung kính tán than, nếu muốn Phật pháp 

hƣng,  chỉ  có  tăng khen  tang,  ca  ngợi  lẫn  nhau  Phật  pháp  liền  hƣng 

vƣợng,  tuyệt  đối  không  tham  gia  vào  các  cuộc  tranh  luận,  hy  vọng 

đồng học chúng ta bắt đầu làm từ chính  mìnhta không cần  cầu  đến 

ngƣời khác bản thân mình nên làm nhƣ vậy, thế mới đúng! 

 Có người vì muốn tụng Kinh, lễ Phật nên thường đến chùa. 

 Có người vì muốn cầu nguyện cho gia đạo bình an nên đến chùa. 

 Có người vì muốn cầu công danh, cầu phú quý, cầu công chuyện 

 làm ăn được suông sẻ, nên đến chùa. 

 Có người vì muốn cầu tình duyên, hy vọng gặp được người vừa 

 lòng hợp ý để gắng kết trăm năm, nên đi chùa. 

 Có người vì muốn tìm kiếm cho mình chút an tịnh, chút bình an 

 trong tâm hồn, nên đi chùa. 

 Có người vì muốn tu chút phước qua việc làm công quả, nên đi 

 chùa. 

 Cũng có người vì muốn xin xăm, bóc quẻ để coi xem mình có tốt 

 không, nên đi chùa. 

 Cũng  có  người  chỉ  đơn  thuần  là  để  được  ăn  chè  xôi,  hoặc  đồ 

 chay, nên đi chùa. 

 Cũng có người vì được bạn bè rủ rê nên vì ham vui mà đi chùa. 

Tuy mục đích mỗi ngƣời khác nhau, nhƣng tựu chung vẫn là vì 

công danh phú quý, vì tự tƣ tự lợi mà đến chùa. Những mục đích này 

đều  chẳng  xấu,  chẳng  sai,  nhƣng  đây  chƣa  phải  là  mục  đích  chánh 

yếu và đích thực cần có của một ngƣời khi đến chùa. Đây là lý do mà 

mặc dù có ngƣời đi chùa rất nhiều năm, thậm chí cả đời, nhƣng trong 

lòng vẫn đầy dẫy những phiền não, lo âu và khổ đau, họ không biết 

cách nào để có thể thoát ra khỏi những cái vòng lẫn quẫn này. Nhiều 





54 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

khi càng đi chùa chừng nào thì trong lòng càng bực bội, phiền muộn 

nhiều  chừng  đó.  Hoặc  cũng  có  ngƣời  làm  công  quả  lâu  năm  trong 

chùa, phƣớc kiếm đƣợc đó có đƣợc bao nhiêu nhiều hay ít vẫn chƣa 

biết, nhƣng tính tình thì ngày càng khó khăn hơn, hà khắc hơn. 

Vậy  mục  đích  chánh  yếu  của  việc  đi  chùa  là  gì?  Chỉ  gói  gọn 

trong bốn chữ "Đi chùa cầu Đạo". Khi đến chùa, trƣớc là để lễ kính 

chƣ  Phật,  Bồ  Tát,  sau  là  tìm  thầy  hỏi  Đạo  để  tìm  ra  con  đƣờng  tu 

hành đúng đắn phù hợp với đạo lý, để khi về ứng dụng vào đời sống 

tu  hành,  nhằm  tăng  trƣởng  trí  tuệ  và  hạt  giống  từ  bi,  tránh  đƣợc 

những mê tính không đáng có trong đạo Phật. Công đức của việc đi 

chùa là từ đây mà có đƣợc. 

Tuy rằng việc đi chùa để cầu danh lợi, cầu công danh phú quý, 

cầu bình an trƣờng thọ là không xấu, nhƣng phải cẩn thận với những 

mục đích này. Vì sao? Vì rất dễ tạo tội nghiệp. Tội nghiệp gì vậy? Đó 

là tội phỉ báng Phật, Bồ Tát. Hằng ngày anh đem vài vật phẩm đến 

chùa  cúng  dƣờng  đó,  nhƣng  lại  mong  muốn  Phật,  Bồ  Tát  sau  khi 

dùng xong thì phải phù hộ cho những ƣớc nguyện của anh đƣợc nhƣ 

ý. Đây chẳng khác nào anh đem Phật, Bồ Tát biến thành tham quan 

mất rồi, chuyên đi nhận đồ hối lộ của tín chúng. Cũng có ngƣời đem 

vật  phẩm  đến  cúng  dƣờng  đƣợc  vài  ba  lần,  nhƣng  lại  chẳng  thấy 

những ƣớc nguyện của mình đƣợc nhƣ ý, thì liền trở mặt, cho là Phật, 

Bồ Tát không linh, đã nhận đồ cúng dƣờng của họ rồi mà chẳng chịu 

phù hộ cho họ, rồi thì không tiếp tục đến chùa nữa. Tội lỗi là do đây 

mà ra. 

Chúng  ta  là  những  ngƣời  Phật  tử,  là  những  đứa  con  trong  gia 

đình Nhƣ Lai, thì cần phải có cái nhìn chân chánh đối với mục đích 

của  việc  đi  chùa,  để  không  tạo  ra  những  thông  lệ,  những  mê  tín 

không  lành  mạnh,  để  tránh  những  hiểu  lầm  của  những  ngƣời  xung 

quanh đối với việc đi chùa. Để việc đi chùa trở nên có ý nghĩa hơn, 

và cao đẹp hơn. 

A Di Đà Phật! Ngƣời không biết đủ thì dù cho vàng bạc đầy nhà 

thì vẫn là ngƣời nghèo, vì họ không biết trân quý những gì đang có 

trong tay họ, tâm họ luôn mong cầu, vọng ra bên ngoài những vàng 

bạc của thế gian, nên tuy họ giàu nhƣng vẫn nghèo. Còn ngƣời luôn 





55 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

biết đủ, thì dù họ nghèo nhƣng vẫn giàu, vì họ biết trân trọng những 

gì  có  trong  tay,  họ  không  mơ  mộng  hão  huyền  về  những  cái  không 

thuộc của họ, tâm họ không vọng cầu ra bên ngoài về những tiền tài 

của thế gian. 

2. Trích pháp ngữ trong Ấn Quang Văn Sao. 

Đức  Phật  mở  ra  pháp  môn  Niệm  Phật  là  chỉ  mong  hết  thảy 

chúng sanh vãng sanh Tịnh độ ngay trong một đời này. Nếu Nhƣ Lai 

không mở ra pháp này, thì chúng sanh đời Mạt Pháp chẳng ai có thể 

liễu sanh tử. 

Phải biết Phật pháp có vô lƣợng pháp môn, nếu nghiệp lực phàm 

phu muốn liễu sanh thoát tử ngay trong đời này, ngoài pháp môn “tín 

nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phƣơng”, đức Phật cũng không nói 

ra đƣợc pháp môn thứ hai nào cả. 

Ngƣời ở ngoài cuộc phần đông là cầu khai ngộ, cầu đƣợc các thứ 

cảnh giới, mà chẳng chú trọng quyết định cầu sanh Tịnh độ. Đó gọi là 

“bỏ gốc chạy theo ngọn”. 

Nếu  có  ý  niệm  mong  cầu  sanh  cõi  trời,  cõi  ngƣời,  thì  Tây 

Phƣơng sẽ chẳng có phần của mình. Vì tâm sanh tử quá quen thuộc, 

một sức lực bé tí có thể chống cự nổi sức mạnh ngàn cân của sanh tử 

hay sao? 

Nếu không cầu sanh Tây Phƣơng, chỉ cầu tiêu tai và cầu chẳng 

mất thân ngƣời. Làm vậy cũng giống nhƣ dùng một hạt châu Ma-ni 

vô giá để đổi lấy viên kẹo. Ngƣời ấy là kẻ ngu si, đáng thƣơng, hoàn 

toàn chẳng biết tốt xấu! 

Pháp Niệm Phật này là một đại pháp môn để đức Phật phổ độ hết 

thảy chúng sanh. Khi gặp nguy hiểm, niệm Phật gặp hung liền đƣợc 

hóa cát. Niệm Phật lúc vô sự có thể tiêu tai, tăng phƣớc; nhƣng nhất 

định là phải cầu sanh Tây Phƣơng mới là lợi ích to lớn rốt ráo. 

Niệm Phật nếu không cầu sanh Tây Phƣơng, dù sanh đến cõi trời 

Phi Phi Tƣởng tôn quý nhất, đến khi phƣớc trời đã hết, vẫn phải luân 

hồi trong lục đạo trở lại. Nếu chí thành khẩn thiết niệm Phật, dù sắp 

đọa  địa  ngục  A  Tỳ,  cũng  có  thể  nhờ  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây 

Phƣơng. 





56 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ngày  nay  nạn  kiếp  trƣớc  mắt,  mọi  ngƣời  đều  nên  nỗ  lực  niệm 

Phật cầu sanh Tây Phƣơng, đừng cầu phƣớc báo nhân thiên đời sau. 

Dù  đạt  đƣợc  phƣớc  báo,  cũng  chỉ  là  tạm  thời.  Phƣớc  lớn  sẽ  tạo 

nghiệp  lớn!  Đã  tạo  nghiệp  lớn,  ắt  chịu  khổ  lớn.  Nếu  sanh  về  Tây 

Phƣơng, sẽ vĩnh viễn xa lìa các thứ khổ, chỉ hƣởng các niềm vui. 

Nếu có một niệm cầu phƣớc báo trời ngƣời trong đời sau, dù có 

tu trì tinh thuần, vẫn gọi là “trái nghịch lời Phật dạy”. Tuy có trồng 

thiện căn, nhƣng liễu sanh thoát tử sẽ xảy ra vào năm con lừa, đáng 

thƣơng biết mấy! 

Phật dạy chúng ta niệm Phật cầu sanh Tây Phƣơng là nhằm làm 

cho  chúng  ta  liễu  sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời  này.  Nếu  mong  cầu 

phƣớc báo trời ngƣời đời sau, chính là trái nghịch lời Phật dạy. Nhƣ 

đem một hạt châu báu vô giá để đổi lấy một viên kẹo, có đáng tiếc 

hay  không?  Ngƣời  ngu  niệm  Phật  chẳng  cầu  sanh  Tây  Phƣơng  mà 

cầu phƣớc báo trời ngƣời đời sau, chẳng khác gì ví dụ hạt châu vô giá 

trên. 

Pháp môn Tịnh độ, dùng “chân tín thiết nguyện niệm Phật, quyết 

định cầu sanh Tây Phƣơng”làm tông chỉ. Nếu ngƣời niệm Phật chẳng 

nguyện cầu sanh Tây Phƣơng, tức là trái nghịch lời Phật dạy. Ví nhƣ 

vƣơng  tử  ở  nhờ  nƣớc  khác,  chẳng  tin  chính  mình  là  vƣơng  tử,  chỉ 

nguyện cả đời khất thực, chẳng đến nỗi chết đói bèn mãn nguyện. Tri 

kiến thấp hèn đó có thể làm cho ngƣời ta không thƣơng xót hay sao? 

Phải khởi lòng tin, phát nguyện, cầu sanh Tây Phƣơng, ngàn vạn 

lần  chẳng  thể  cầu  phƣớc  báo  đời  sau.  Nếu  cầu  phƣớc  báo  đời  sau, 

chính là phá giới, trái nghịch pháp! Vì pháp môn Niệm Phật là pháp 

môn dạy ngƣời cầu sanh Tây Phƣơng. Quý vị đã niệm Phật mà chẳng 

cầu  sanh  Tây  Phƣơng,  lại  cầu  phƣớc  đời  sau,  tức  là  đã  chẳng  tuân 

theo lời Phật dạy. Đó là pháp mà Phật  dạy ngƣời ta phải tuân theo, 

quý vị chẳng chịu tuân theo; do đó, quý vị đã “phá giới, trái nghịch 

pháp”. 

Muốn sanh Tịnh độ, trƣớc tiên, phải nhận thức rõ ràng tông chỉ. 

Trong sự tu trì phổ thông, chẳng có ai không muốn khai ngộ. Nhƣng 

chuyện khai ngộ không phải là chuyện dễ. Nếu biết tông chỉ của Tịnh 

độ,  tuyệt  chẳng  dự  định  kỳ  hạn  khai  ngộ.  Nếu  không  chú  trọng  tín 





57 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nguyện,  dù  khai  ngộ  vẫn  khó  liễu  thoát.  Nếu  có  thể  nhất  tâm  niệm 

Phật, chẳng khai ngộ cũng có thể vãng sanh. 

Thật sự có thể niệm Phật, chẳng cầu phƣớc báo thế gian, thế mà 

tự nhiên đạt đƣợc phƣớc báo thế gian (nhƣ trƣờng thọ,  chẳng bịnh, 

gia  tộc  thanh  thái,  con  cháu  phát  đạt,  các  duyên  nhƣ  ý,  vạn  sự  cát 

tƣờng…)  Nếu  cầu  phƣớc  báo  thế  gian,  không  chịu  hồi  hƣớng  vãng 

sanh, phƣớc báo thế gian có đƣợc sẽ lại thấp hèn. Tâm không chuyên 

nhất thì khó quyết định vãng sanh đƣợc! 

Phải  nên  phát  tâm  quyết  định,  lâm  chung  nhất  định  cầu  vãng 

sanh  Tây  Phƣơng.  Đừng  nói  là  chẳng  mong  cầu  thân  ngƣời  hèn  hạ 

tầm thƣờng, dù cho thân vua trong cõi trời ngƣời, và thân ngƣời xuất 

gia cao tăng, nghe một hiểu ngàn, đƣợc đại tổng trì, đại hoằng pháp 

hóa, rộng độ chúng sanh, đều coi nhƣ sự độc hại, tội ác to lớn, tuyệt 

chẳng sanh  một niệm  muốn thọ thân ấy.  Quyết tâm nhƣ vậy thì tín 

nguyện hạnh của chính mình mới có thể cảm đƣợc Phật. Thệ nguyện 

của  Phật  mới  có  thể  nhiếp  thọ,  cảm  ứng  đạo  giao,  mong  Phật  tiếp 

dẫn, thẳng lên chín phẩm, vĩnh viễn thoát lìa luân hồi. 

Pháp môn Tịnh độ chú trọng ở Tín và Nguyện. Ngƣời chẳng biết 

điều ấy, chỉ cầu phƣớc báo nhân thiên, hoặc cầu đời sau làm Tăng, 

hoằng dƣơng Phật pháp, độ thoát chúng sanh. Phải bỏ hết những tâm 

niệm nhƣ vậy; nếu còn mảy may nào, sẽ chẳng thể vãng sanh! Một 

khi  vãng  sanh,  bèn  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu 

không vãng sanh, dù cho một đời, hoặc hai đời không mê, tuyệt đối 

khó thể vĩnh viễn không mê. Khi mê, do phƣớc đã tu trì đƣợc, sẽ tạo 

nghiệp to lớn, rất đáng sợ. Đã tạo ác nghiệp, ác báo tự nhiên dồn đến, 

cầu mong thoát khỏi tam đồ, sợ là chẳng bao giờ đƣợc! 

Một  pháp  Niệm  Phật  quan  trọng  ở  chỗ  phải  có  chân  tín,  thiết 

nguyện.  Có  chân  tín,  thiết  nguyện,  dù  chƣa  đắc  nhất  tâm  bất  loạn, 

cũng có thể nƣơng vào từ lực của Phật để đới nghiệp vãng sanh. Nếu 

chẳng có tín nguyện, dù cho tâm không vọng niệm, vẫn chỉ là phƣớc 

báo nhân thiên vì chẳng tƣơng ứng với Phật. Do vậy, phải chú trọng 

nơi tín nguyện cầu sanh Tây Phƣơng. 

Chỉ biết niệm Phật mà chẳng sanh khởi tín tâm, phát nguyện, dù 

đắc nhất tâm, cũng chƣa chắc đƣợc vãng sanh. Nếu có đủ chân tín, 





58 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thiết nguyện, tuy chƣa đạt tới nhất tâm bất loạn, cũng có thể nƣơng 

vào từ lực của Phật để vãng sanh. 

Dù có thể chấp trì danh hiệu, nhƣng vì không cầu thoát ly, bèn 

thành nhân quả trời ngƣời, thọ hƣởng si phƣớc. Do phƣớc tạo nghiệp, 

nên sẽ chìm đắm trong ác đạo. 

Những đoạn pháp ngữ nêu trên đƣợc trích lục từ Ấn Quang Pháp 

Sƣ  Văn  Sao.  Mỗi  chữ  trong  lời  khai  thị  của  Ấn  Tổ  đều  là  bến  bờ 

trong đời Mạt Pháp. Lời nào cũng là tấm gƣơng quý báu cho ngƣời tu 

Liên Tông. Lão nhân gia tự khiêm tốn nói: 

“Văn Sao của Ấn Quang, lời văn tuy chất phác, mộc mạc, những 

gì nói trong đó đều là lời của Phật, Tổ. Chẳng qua là lấy những ý đó 

của Phật, Tổ rồi tùy cơ nghi để nói, chứ đâu phải do Ấn Quang tự ý 

bịa  chuyện?  Ấn  Quang  chỉ  chuyển  đạt  lời  nói  làm  cho  kẻ  sơ  cơ  dễ 

hiểu. Tuy vì sơ cơ, nhƣng nếu hành đến mức cùng cực, cũng không 

thể bỏ những điều ấy mà tu cách khác. Vì một pháp Tịnh độ là pháp 

triệt trên thấu dƣới”. Học thức của Ấn Quang nông cạn, chẳng phát 

huy điều gì to lớn, nhƣng nếu có thể làm theo đó (chỉ lời dạy trong 

Văn Sao), quyết định có ích, chứ không tổn hại. Chắc chắn là có thể 

liễu sanh tử ngay trong đời này, sau khi vãng sanh, đƣợc hầu một bên 

đức Phật Di Đà”. 

 Ấn  Quang  Đại  sư  có  một  đoạn  khai  thị  kinh  điển  như  sau, 

 chúng ta nên ghi nhớ: “Đức Phật chỉ muốn chúng sanh siêu phàm 

nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Nhƣng căn cơ của chúng sanh chẳng 

đồng, tâm nguyện mỗi ngƣời khác nhau. Có chúng sanh cầu phƣớc, 

cầu thọ, cầu tài, cầu con…, chỉ cần do tâm thành mà cầu, có cầu ắt 

ứng.  Đó  tuy  là  pháp  thế  gian,  nhƣng  tiếp  dẫn  hạ  căn,  dần  dần  gieo 

thiện căn, đều đƣợc mãn nguyện. Nếu luận theo bổn ý của Phật, đức 

Phật chỉ muốn chúng sanh nhất tâm niệm Phật, cầu sanh Tây Phƣơng, 

nƣơng  nhờ  từ  lực  của  Phật  lâm  chung  tiếp  dẫn,  vãng  sanh  Tây 

Phƣơng. Khi đƣợc vãng sanh, bèn thoát khỏi nỗi khổ luân hồi trong 

tam  giới.  Dần  dần  tiến  lên  cho  đến  khi  thành  Phật.  Đó  mới  là  thật 

nghĩa rốt ráo của sự niệm Phật”   





59 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

3. Lúc khởi đầu, có một số ngƣời bị lay động, tín tâm đối với 

Tịnh độ bị lay động. 

Đúng  ra,  phải  nói  là  tín  tâm  nguyên  thủy  của  chúng  ta  đối  với 

Tịnh độ vốn chẳng kiên cố. Chẳng phải là ngƣời khác muốn lay động 

chúng ta, mà là tín tâm của chúng ta đối với A Di Đà Phật quá mỏng 

manh! Do vậy, gió thổi nhẹ bèn lung lay, gió thổi mạnh, bèn ngả rạp 

xuống. Chƣ vị có nhớ hay không, trong Tịnh độ Đại Kinh Khoa Chú 

tập một trăm lẻ ba, sƣ phụ thƣợng nhân đã có nói: “Chúng ta ở đây 

học  Giới  Luật,  Giới  Luật  thuộc  trong  phạm  vi  của  câu  Phật  hiệu, 

chẳng ở ngoài câu Phật hiệu”. 

Vì muốn kiên định lòng tin của chúng ta đối với pháp môn Tịnh 

độ, nên Thiện Đạo Đại sƣ trong Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ có nói: “Dù 

mƣời phƣơng chƣ Phật, tận hƣ không, trọn khắp pháp giới, hiện thân 

phóng quang, khuyên chúng ta bỏ Tịnh độ, rồi sẽ dạy diệu pháp thù 

thắng cho chúng ta, chúng ta cũng chẳng chấp nhận”. Đây là lời dạy 

thấu tận tim gan của tổ sƣ, đối với chúng ta, thật đúng nhƣ câu nói 

“hận luyện sắt không thành gang”, bi tâm khẩn thiết. 

 Trong Văn Sao, Ấn Quang Đại sư đã nhiều lần nhắc đi nhắc 

 lại, và nhấn mạnh: 

“Trong  đời  Mạt  Pháp,  muốn  liễu  sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời 

này chỉ có một pháp môn  Tịnh độ mà thôi. Đây là con đƣờng sống 

sót duy nhất của chúng ta”. Và Hành Sách Đại sƣ có nói: 

“Nếu không chuyên niệm đức Phật đó (chỉ A Di Đà Phật), cầu 

sanh  nƣớc  ấy  (chỉ  Cực  Lạc  thế  giới),  ắt  sẽ  tùy  theo  nghiệp  mà  lƣu 

chuyển, chịu khổ vô lƣợng”. 

Ngẫu Ích Đại sƣ cũng đã nói hai câu mà chƣa từng có ai nói qua: 

“Tùy  thuận  lời  dạy  dỗ  chân  thật  của  chƣ  Phật,  quyết  chí  cầu 

sanh, càng không có nghi hoặc”. 

Khi Ngẫu Ích Đại sƣ năm mƣơi tuổi, Ngài nói với đệ tử của Ngài 

là  pháp  sƣ  Thành  Thời:  “Đến  lúc  về  già,  tôi  niệm  niệm  đều  muốn 

khôi phục tỳ-kheo giới pháp; gần đây, niệm niệm cầu sanh Tịnh độ”. 

Pháp sƣ Thành Thời lúc đó không hiểu, sau này mới biết ý của Đại sƣ 

Ngẫu Ích là: “Chỉ có sau khi tôi vãng sanh về Cực Lạc thế giới, nhờ 





60 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

bổn nguyện oai thần của A Di Đà Phật gia trì, tôi mới có khả năng trở 

về đây khôi phục giới pháp. Ở thế giới Ta bà này, thấy ngƣời xuất gia 

không giữ giới luật, thật sự là tâm có thừa mà sức không đủ. Do vậy, 

một lòng hƣớng về Tây!”Tổ sƣ  một lòng hƣớng về Tây đáng khiến 

cho chúng ta suy nghĩ. Đoạn này trích từ sách Ngẫu Ích Đại Sƣ Niên 

Phổ do Hoằng Nhất Đại sƣ soạn. 

Hoằng Nhất Đại sƣ là bậc đại đức trong Luật Tông. Lão pháp sƣ 

Đàm Hƣ đã từng mời Ngài đến chùa Trạm Sơn ở Thanh Đảo dạy giới 

luật. Hoằng Nhất Đại sƣ trụ ở đó khoảng nửa năm, lúc gần ra đi, nói 

với đại chúng lời khai thị cuối cùng. Ngài cứ nhắc đi nhắc lại, khuyên 

mọi ngƣời niệm Phật. Tứ chúng đệ tử tiễn đƣa Đại sƣ đến chân núi, 

Ngài nói có hai câu tặng cho đại chúng. Ngài lấy ra một miếng giấy 

nhỏ,  trên  đó  viết  tám  chữ:  “Thừa  thử  thời  cơ,  tối  hảo  niệm 

Phật”(Nhân thời cơ này, tốt nhất là niệm Phật). Chuyện này đƣợc ghi 

trong cuốn Ảnh Trần Hồi Ức Lục, rất cảm động! 

Lão hòa thƣợng Hải Hiền thƣờng nói: “Lão Phật Gia (A Di Đà 

Phật)  là  gốc  rễ  (căn)  của  vị  hòa  thƣợng  già  nhƣ  tôi!”Câu  này  có  ý 

nghĩa gì? “Căn”là mạng căn. Chúng ta dùng một câu của Ấn Quang 

Đại sƣ để giải thích cho dễ hiểu hơn: “Dùng một câu Phật hiệu này 

làm  bổn  mạng  nguyên  thần,  phát  lời  thề  cầu  vãng  sanh.  Dù  lấy  cái 

chết  bức  bách  làm  cho  mình  thay  đổi  cũng  không  đƣợc!”Đó  là  ý 

nghĩa của chữ “căn”, A Di Đà Phật là mạng căn của chúng ta. 

Chúng ta hãy xem Liên Trì Đại sƣ nói nhƣ thế nào: 

“Ngƣời  đời  nay  không  chịu  niệm  Phật,  khinh  thƣờng  Tây 

Phƣơng. Không biết sanh về Tây Phƣơng là hành vi của những ngƣời 

có phƣớc lớn, đức dầy, đại trí, đại huệ, đại thánh, đại hiền. Chuyển 

Ta  bà  thành  Tịnh  độ  là  nhân  duyên  rất  đặc  biệt.  Quý  vị  hãy  xem, 

ngƣời  trong  kinh  thành  một  ngày  một  đêm  chết  đi  biết  bao  nhiều 

ngƣời? Đừng nói là sanh về Tây Phƣơng, chỉ đếm số ngƣời sanh lên 

trời, trong trăm ngàn ngƣời, chƣa đƣợc một ai! Những kẻ tự  phụ là 

ngƣời tu hành, chỉ là chẳng đánh mất thân ngƣời mà thôi!”. 

“Những kẻ tự phụ là ngƣời tu hành chỉ là chẳng đánh mất thân 

ngƣời  mà  thôi”,  đáng  sợ  hay  không?  “Chỉ  là  chẳng  đánh  mất  thân 

ngƣời  mà  thôi”,  đây  là  tình  trạng  thật  sự.  Điều  này  là  một  tiếng 

chuông gõ, nhằm cảnh giác chúng ta. Chúng ta tự phụ là ngƣời niệm 

Phật, cuối cùng có thể vãng sanh hay không? 





61 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ấn Quang Đại sƣ tự xƣng là vị Tăng tự liễu, chỉ biết cơm cháo, 

chẳng mộng làm việc hoằng pháp lợi sanh. Ngẫu Ích Đại sƣ cũng có 

hai câu khác điệu đồng âm: 

 “Đợi đến Tây Phương quay trở lại, 

 Trống pháp rền vang khắp đại thiên” 

Thật ra tự liễu thật sự có phải là tự liễu hay chăng? Các vị tổ sƣ 

chẳng phải là kẻ tự liễu (chỉ lo cho riêng mình thoát ly sanh tử), cử 

chỉ  hành  động  của  các  Ngài  đáng  cho  chúng  ta  suy  nghĩ  sâu  xa! 

Nhiều ngƣời trong bọn chúng ta, tự mình còn chƣa liễu sanh tử, mà 

cứ bận bịu đi hóa độ chúng sanh. Một câu trong Di Đà Yếu Giải đã 

nói toạc ra: “Năng tự độ tức phổ lợi nhất thiết”(Có thể tự độ tức là 

mang lại lợi ích rộng khắp cho hết thảy). Lão hòa thƣợng Hải Hiền 

chính là thí dụ điển hình,  sự  vãng sanh của Ngài đã độ đƣợc vô số 

chúng sanh. 

Nếu  sanh  đến  thế  giới  cực  lạc  những  thân  bằng  quyến  thuộc 

nhiều đời nhiều kiếp trƣớc kia bây giờ họ đang ở cõi nào bạn đều biết 

rõ. Việc cứu độ họ cũng hết sức dễ dàng, chúng ta nếu có tâm từ bi, 

có  tâm  yêu  thƣơng.  Hiện  nay,  xã  hội  này  xảy  ra  vấn  đề,  vì  sao? 

Những ngƣời chân thật yêu thƣơng thân bằng quyến thuộc của mình, 

họ đang ở trong tam ác đạo, muốn đi giúp đỡ họ, ý niệm này đã rất ít 

rồi.  Vì  sao  vậy?  vì  cha  mẹ  hiện  tại  của  mình  đều  không  hiểu  đƣợc 

việc  tận  hiếu,  mà  cha  mẹ  trong  đời  quá  khứ,  họ  cũng quên  sạch  cả 

rồi, tuy rằng hiểu đƣợc, thấy đƣợc rồi, nhƣng dƣờng nhƣ cái ý niệm 

đó  cũng  không  sâu  sắc  gì  vô  cùng  mờ  nhạt,  điều  này  có  nghĩa  gì? 

Đây là do vô minh chƣớng ngại, vô minh phiền não. 

Đem tà niệm, ý niệm sai lầm, ý niệm bất thiện thảy đều buông 

bỏ, vĩnh viễn đừng nghĩ về nó. Bạn nghĩ 1 lần đồng nghĩa tạo thêm 1 

lần, sau khi chân thật sám hối, không bao giờ nghĩ tới nữa, chỉ cần 

bạn nghĩ 1 lần, thì sự sám hối coi nhƣ chƣa đƣợc sám trừ sạch sẽ, vẫn 

còn sót lại tàn dƣ bên trong. Nhất định phải niệm đến tâm thanh tịnh, 

cho nên ngƣời niệm Phật chắc chắn có lợi ích, lợi ích gì, đó là thiện 

niệm. 

Ý niệm thiện nhất chính là niệm A Di Đà Phật, thiện nhất trong 

các thiện, không có ý niệm nào thiện hơn ý niệm này. Nếu bạn thật sự 

niệm Phật, niệm đến tâm thanh tịnh hiện tiền, bạn sẽ không có đau 

bệnh. Chân thật tin vào câu Phật hiệu này có thể độ cho chúng ta, có 





62 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thể giúp đỡ chúng ta, chúng ta 1 chút hoài nghi cũng không có. Tiến 

sĩ hoew len nói với chúng tôi, ông nói, chúng ta khởi tâm động niệm, 

đừng  cho  rằng  không  có  ai biết,  cái  bàn này  biết,  cái ghế  biết,  trần 

nhà biết, sàn nhà biết, mà bức tƣờng cũng biết, bên ngoài cây cối hoa 

cỏ, với sơn hà đại địa, cho đến mỗi hạt vi trần, mỗi hạt hát thảy đều 

biết tất cả, chẳng có thứ nào không biết. Đều có thọ tƣởng hành thức, 

nên  làm  sao  mà  không  biết  đƣợc  chứ.  Bạn  làm  sao  mà  gạt  ngƣời 

đƣợc, gạt chính mình thì có thể, ngay cả 1 hạt cát, bạn cũng không 

cách  gì  lừa  đƣợc  nó,  bạn  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  việc  làm, 

chúng đều biết rõ ràng, minh bạch. 

Điều này chúng ta phải biết cho nên, tâm thanh tịnh chính là thần 

thông, thần thông có lớn nhỏ, do  mức độ thanh tịnh khác nhau, đến 

tây phƣơng thế giới cực lạc, đƣợc oai thần bổn nguyện của A Di Đà 

Phật  gia  trì,  ai  ai  cũng  có  thần  thông  quảng  đại,  bất  khả  tƣ  nghì. 

Chúng ta vô phƣơng tƣởng tƣợng, thần thông viên mãn, ngƣời niệm 

Phật chân thật dùng cái tâm chuyên nhất không xen tạp, 1 câu Phật 

hiệu tức là lấy công đức của A Di Đà Phật, làm thành công đức của 

chính mình, câu nói này rất quan trọng. Tâm đồng tâm với A Di Đà 

Phật, nguyện đồng nguyện với A Di Đà Phật, hạnh đồng hạnh với A 

Di Đà Phật, năng lực thần thông có thứ nào không giống với A Di Đà 

Phật. 

A  Di  Đà  Phật  thần  thông  quảng  đại,  không  những  con  ngƣời 

tƣởng  tƣợng  không  nổi,  ngay  cả  thiên  nhân  cũng  chẳng  thể  suy 

lƣờng, thanh văn, duyên giác, bồ tát cũng chẳng cách gì nghĩ ra, thật 

sự chỉ có chƣ Phật nhƣ lai mới biết rõ. A la hán, các ngài có túc mạng 

thong, nhƣng chỉ biết đƣợc 500 đời trong quá khứ, nếu thêm 500 đời 

nữa thì các ngài không biết còn nhƣ chúng ta sanh  đến tây phƣơng 

cực lạc thế giới, thân bằng quyến thuộc đời đời kiếp kiếp trong quá 

khứ, hiện nay sanh vào cõi nào thảy đều biết rõ  bây  giờ họ là thân 

phận gì, có hoàn cảnh sinh sống ra sao, bạn đều biết toàn bộ, cứu độ 

họ sẽ rất dễ dàng. 

Chúng ta vì sao phải học  Phật,  vì sao phải niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh  độ,  không  có  gì  khác  chính  là  ta  muốn  giúp  đỡ  ngƣời  thân, 

nhiều  đời  nhiều  kiếp  trong  quá  khứ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay.  Ngƣời 

thân quyến thuộc, và những chúng sanh có duyên, phát cái tâm này, 

đây gọi là tâm đại bồ đề. 





63 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Bồ  đề  là  giác  ngộ,  chân  thật  giác  ngộ  rồi,  ta  giác  ngộ,  ta  phải 

giúp đỡ tất cả chúng sanh giác ngộ. Phật ko thể độ ngƣời vô duyên, 

chỉ cần có duyên, đều có thể đƣợc độ, bạn đem pháp môn này truyền 

lại cho họ, khi căn cơ họ đến rồi, họ sẽ tiếp nhận ngay, liền có thể y 

giáo phụng hànhnhƣ vậy lập tức liền đƣợc độ. 

Chúng sanh trong 10 phƣơng thế giới vô lƣợng vô biên, chúng ta 

khởi  tâm  động  niệm,  ngƣời  của  cõi  tây  phƣơng  cực  lạc  đều  biết. 

Chúng ta thật sự muốn vãng sanh thế giới cực lạc. 

Còn nhƣ là giả muốn, muốn đi, nhƣng lại tham luyến cái thế giới 

này không nỡ rời bỏ, ý niệm này có thể che giấu đƣợc ngƣời thế gian, 

nhƣng không giấu nỗi ngƣời của thế giới cực lạc. Chúng sanh ở cõi 

cực lạc biết đƣợc sẽ thấy rất tức cƣời, ngay cả ngƣời của thế giới cực 

lạc đều biết, thì A Di Đà Phật làm sao ko biết đƣợc chứ. Cho nên, cái 

nguyện cầu sanh của chúng ta phải thật, không đƣợc giả, nguyện phải 

tha thiết, phải khẩn thiết. Bây giờ, tôi chỉ cầu vãng sanh, đối với cõi 

đời này tôi chẳng còn chút tham luyến nào, niệm niệm đều hy vọng, 

sớm 1 ngày đƣợc  vãng sanh thế giới cực lạc,  niệm niệm đều  mong 

chờ. 

A  Di  Đà  Phật  sớm  đến  tiếp  dẫn  tôi.  Vì  sao  đức  Phật  chƣa  đến 

tiếp dẫn tôi? Điều thứ 1, chúng ta vẫn chƣa hết duyên với thế giới này 

bị nghiệp lực khống chế. Điều thứ 2, nghiệp duyên với thế giới này 

thật  hết  rồi,  vì  sao  chƣa  đón  bạn  đi?  Vì  bạn  không  còn  để  việc  đó 

trong tâm, nên A Di Đà Phật chƣa đến tiếp dẫn bạn vãng sanh, để bạn 

ở lại thế giới này thêm ít năm để làm gì? Làm 1 tấm gƣơng học Phật 

tốt, làm tấm gƣơng niệm  Phật tốt, cho nên ngài không đến đón bạn 

ngay lập tức. Khi thời gian đến rồi, ngài tự nhiên sẽ hiện thân, ngƣời 

nhƣ  vậy  tôi  tin  chẳng  phải  ít.  Phật  để  những  ngƣời  này  làm  tấm 

gƣơng cho mọi ngƣời xem là thật, không phải giả. 

Lời  nói  của  chúng  ta,  ngƣời  cực  lạc  nghe  đƣợc,  không  những 

nghe thấy, họ còn nghe hiểu, ko hề nghe nhầm, bạn muốn đến cõi tây 

phƣơng,  họ  cũng  biết,  nếu  ngôn  hành  của  bạn  không  nhất  quán. 

Miệng nói muốn đi, nhƣng tâm lại không thể buông xả, họ cũng biết. 

Cho  nên  chúng  ta  tuyệt  đối  không  thể  lừa  mình  dối  ngƣời,  câu  nói 

này  phải  luôn  ghi  nhớ,  nhất  định  không  đƣợc  gạt  mình  gạt  ngƣời, 

Phật bồ tát luôn ở xung quanh chúng ta, nhất cử nhất động của chúng 

ta họ đều biết. Nếu có thể thƣờng có cách nhìn nhƣ vậy, tịnh nghiệp 





64 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

của  chúng  ta  rất  nhanh  liền  thành  tựu  đây  là  sự  thật,  có  rất  nhiều 

ngƣời  đang  giám  sát  chúng  ta  vô  lƣợng  vô  biên  chƣ  Phật  bồ  tát,. 

chúng  sanh  của  thế  giới  cực  lạc,  cũng  đều  là  bồ  tát.  Nếu  chúng  ta 

tƣờng  tận  chân  tƣớng  sự  thật,  sẽ  có  sự  giúp đỡ  rất  lớn  đối với  tịnh 

nghiệp của chính mình. 



4. Đệ tử chẳng tu chẳng hành làm sao có tâm đắc? 

Chỉ là đem những lời khai thị của tổ sƣ chép ra, hy vọng dùng 

bục giảng trong lớp học này, giúp cho các đồng tu dựa vào lời khai 

thị  của  tổ  sƣ  để  củng  cố  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh  của 

mình”. Phàm những kẻ tu Tịnh nghiệp phải dùng „quyết chí cầu sanh 

Tây  Phƣơng‟  làm  mục  đích  chính”.  Niệm  Phật  duy  chỉ  cầu  vãng 

sanh! Con đƣờng này đi đúng rồi, các thứ khác đều không mong cầu. 

Không phải lão hòa thƣợng Hải Hiền đã nói rồi hay sao? “Những thứ 

cảm  ứng,  lạ  kỳ  đều  chẳng  mong  cầu,  những  gì  tự  nhiên  mới  tốt”. 

Công phu thành phiến cũng chẳng mong cầu. Công phu thành phiến 

là tự nhiên thành tựu, chẳng phải do cầu mà đạt đƣợc. Lão nhân gia 

nói: “Niệm Phật niệm đến một lúc nhất định nào đó, bất kỳ lúc nào 

cũng đang niệm Phật”. Đó không phải là công phu thành phiến hay 

sao?  Công  phu  thành  phiến  là  tự  nhiên  thành  tựu,  chẳng  do  tạo  tác 

làm ra. 

Chƣ vị Tổ sƣ đều là những ngƣời tu hành từng trải, lời khai thị 

của các Ngài thấu tận tim gan,  thổ lộ tâm huyết của  mình,  câu  nào 

cũng xuyên giấy, chẳng có nửa chữ nào dƣ thừa. Ngàn lời vạn ngữ, 

chẳng có gì không củng cố tín nguyện cầu vãng sanh của chúng ta, 

không đến thế giới Cực Lạc sẽ không đƣợc! Tín nguyện của chúng ta 

phải vững chắc “đến mức gió thổi không lọt, mƣa rơi không ƣớt, nhƣ 

tƣờng đồng, vách sắt”thì vãng sanh mới có hy vọng. 

Lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ nói: “Muốn đƣợc tám gió thổi không lay 

động, cần phải khẳng định một câu cƣơng tông”. Một câu”tức là một 

câu A Di Đà Phật”. Dùng một câu A Di Đà Phật, giống nhƣ dựa vào 

một tòa núi Tu Di. Bất luận gặp phải cảnh giới thuận hay nghịch, khổ 

hay vui cũng vậy, tuyệt chẳng bao giờ đánh mất câu Phật hiệu này. 

Đó mới là kiên trì chánh niệm”. 

Lão  hòa  thƣợng  Hải  Hiền  đã  làm  đƣợc!  Tuy  Ngài  không  biết 

chữ, chẳng có trình độ văn hóa, nhƣng những lời khai thị của tổ sƣ 

đại đức nói trên,  Ngài đã thực hiện đƣợc hết.  Tín  nguyện cầu  vãng 





65 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

sanh của Ngài vô cùng kiên cố, trời có sập cũng chẳng thể lay động 

đƣợc. Nếu quý vị xin Ngài khai thị về niệm Phật, Ngài sẽ bảo quý vị: 

“Chẳng có gì để khai thị hết!”Ngài chẳng giống Ấn Quang Đại sƣ nói 

một tràng đại đạo lý, nhƣng bản thân của Ngài chính là một bộ Ấn 

Quang Đại Sƣ Văn Sao sống động. Những đạo lý mà Ấn Quang Đại 

sƣ đã dạy, Ngài đều thực hiện viên mãn. Cho nên một câu Phật hiệu 

này,  Ngài  đã  niệm  thành  công.  Ấn  Tổ  khai  thị  chúng  ta:  “Chỉ  cần 

niệm một câu A Di Đà Phật thuần thục, thành Phật còn có dƣ. Chẳng 

học các pháp khác, có gì hối tiếc?”Lão hòa thƣợng Hải Hiền dùng cả 

đời Ngài để biểu diễn câu ấy đến mức tột cùng. 

Nhƣ  có  kẻ niệm  Phật  mấy  mƣơi  năm,  nếu  lúc  tối hậu  bỏ  lửng, 

khinh  thị  trì  danh,  đổi  qua  tu  pháp  khác,  vậy  thì  coi  nhƣ  xong  rồi, 

hoàn toàn sai rồi. Có loại ngƣời nhƣ vậy không? Có. Từ xƣa cho đến 

nay  có  rất  nhiều,  vậy  là  thế  nào?  Niệm  cả  một  đời  mà  không  gặp 

đƣợc  Phật,  thì  họ  liền  nghi  ngờ.  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  Trong  Viên 

Thông Chƣơng nói với chúng ta, Nhớ Phật niệm Phật hiện tiền tƣơng 

lai nhất định thấy Phật. Chúng ta nhớ Phật niệm Phật hiện tiền, tƣơng 

lai  vì  sao  lại  không  gặp  đƣợc  Phật.  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  dạy  cho 

chúng ta phƣơng pháp Niệm Phật, Chúng ta thử nghĩ xem chúng ta 

đã làm đƣợc chƣa? Thâu nhiếp sáu căn tịnh niệm tƣơng tục, hai câu 

này  vẫn  chƣa  làm  đƣợc,  thì  niệm  Phật  sẽ  không  có  cảm  ứng.  Nhớ 

Phật  nghĩa  là  trong  tâm  nghĩ  đến  Phật,  Niệm  Phật  nghĩa  là  miệng 

niệm Phật. Cần cái gì? Cần thâu nhiếp sáu căn, tịnh Niệm tƣơng tục, 

Tịnh niệm, thì niệm Phật không đƣợc xen tạp. 

Ngƣời bây giờ phiền phức, trên ngƣời có mang theo điện thoại. 

Niệm đƣợc mấy câu Phật hiệu thì điện thoại reo rồi, lập tức bị dừng 

lại,  liền  bị  gián  đoạn.  Điện  thoại  chính  là  ma  chƣớng  lớn  nhất,  Có 

ngƣời tặng cho tôi, tôi cũng cám ơn họ. Họ tặng một cái điện thoại 

cho tôi. Nhƣng mà làm sao? Tôi đem nó bỏ đi. Tôi không có bị lừa, 

Không có điện thoại thanh tịnh biết bao nhiêu! 

Không có điện thoại, Tôi không quấy nhiễu ai, Ngƣời khác cũng 

đừng quấy nhiễu tôi. Thâu nhiếp sáu căn đó là công phu thật sự. 

Cái pháp thâu nhiếp này phải làm nhƣ thế nào? Mắt thấy sắc, tai 

nghe tiếng, Lục căn tiếp súc với lục trần thì cần tu tập điều gì? Không 





66 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

phân biệt, không chấp trƣớc, Đây là thâu nhiếp sáu căn của tiểu thừa, 

Thấy đƣợc rõ ràng, nghe đƣợc rõ ràng, nhƣng không có ý niệm chấp 

trƣớc,  không  có  ý  niệm  phân  biệt.  Giống  nhƣ  mặt  gƣơng  soi  thấy 

hình  tƣớng  bên  ngoài.  Soi  thấy  đƣợc  rõ  rang,  nhƣng  mặt  gƣơng 

không có phân biệt, không có chấp trƣớc. Đây gọi là thâu nhiếp lục 

căn. 

Ngài Hải Hiền niệm Phật 92 năm, thời gian dài đến nhƣ vậy, Tôi 

nghĩ  rằng  Ngài  chắc  chắn  không  chỉ  có  4  lần.  Ngài  Tâm  địa  thanh 

tịnh, không nhiễm bụi trần, thƣờng hay lui tới với A Di Đà Phật. Ngài 

cũng giống  nhƣ  Viễn  Công  vậy,  Ngài  không nói,  một  thời  gian  dài 

nhƣ vậy, Ở vào cái thời đại khó khăn khổ nạn đến nhƣ vậy, Ngài phải 

nhẫn chịu. Chẳng có ai lại bằng lòng chịu cái khổ này, Đều hy vọng 

sớm một ngày đƣợc vãng sanh, đây chính là nguyện vọng của Ngài. 

Ngài có cầu xin với A Di Đà Phật, nhƣng A Di Đà Phật thì bảo cứ từ 

từ, bây giờ cơ duyên vẫn chƣa chín mùi, kêu Ngài biểu pháp. Ý nghĩa 

của biểu pháp là gì? Đem giáo hóa của Phật Đà làm ra cho ngƣời ta 

xem. Không cần dùng lời nói, Là kinh gì? Tôi xin nói với các vị, đó 

là Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ kinh. Bạn mang bộ kinh này giở ra xem 

thử, đem nó đối chiếu với Ngài. Không có điều nào mà Ngài không 

làm đƣợc, tất cả đều làm đƣợc. 

 Ở  phẩm  thứ  8,  Phật  có  đề  ra  một  cương  lĩnh,  Thiện  hộ  tam 

 nghiệp. 

Thiện hộ khẩu nghiệp, bất cơ tha quá, Ngài làm đƣợc rồi. Cả một 

đời không nói lỗi ngƣời khác, không phê bình ngƣời. Thiện hộ thân 

nghiệp,  bất  phạm  luật  nghi,  Ngài  làm  đƣợc  rồi.  Thiện  hộ  ý  nghiệp, 

thanh tịnh vô nhiễm. Chín mƣơi hai năm không có tâm tham, không 

có sân hận, không có hoài nghi. Không có tham, sân, si, mạn, nghi. 

Bạn hỏi Ngài. Ngài nói "Tôi cái gì cũng biết"Cái gì cũng nhịn đƣợc 

Lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ có làm một đôi liễn để kính điếu vị tổ thứ 

mƣời ba của  Tịnh độ  Tông là Ấn Quang  Đại sƣ.  Ngài hội tập kinh 

văn dịch đời Tần và đời Đƣờng của kinh A Di Đà. Đệ tử nghĩ: Nếu 

dùng đôi liễn này để kính viếng tổ thứ mƣời bốn của Tịnh độ Tông là 

Hải Hiền Đại sƣ cũng rất thích hợp. Hai câu liễn nhƣ sau: 

 “Pháp âm tuyên lưu linh đắc thù thắng lợi ích an lạc 





67 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 Từ bi gia hựu, thành tựu như thị công đức trang nghiêm”. 

Là một vị xuất gia, tôi có nghĩa vụ và có trách nhiệm. Trƣớc khi 

kết thúc, tôi dùng nhiều phƣơng thức để lập lại nhiều lần một câu nói 

trong Ấn Quang Văn Sao rồi  nhấn mạnh thêm,  hòng nhắc nhở  mọi 

ngƣời. Đƣơng nhiên lời của Ấn Tổ là văn Văn Ngôn, đệ tử trực tiếp 

quy nạp, phiên dịch thành: “Thời kỳ Mạt Pháp, muốn liễu sanh thoát 

tử  ngay  trong  một  đời  này,  duy  nhất  chỉ  có  một  pháp  môn  là  Tịnh 

độ”. Nhiệm vụ cấp bách của chúng ta hiện nay là niệm Phật cầu vãng 

sanh, hạ công phu trên câu Phật hiệu này. 

Sau cùng, tôi cúng dƣờng  mọi ngƣời thêm hai câu thơ. Hai  câu 

thơ này của Tỉnh Am Đại sƣ nhằm biểu đạt tâm nguyện và sự hành trì 

của chính mình,  mà cũng  mô tả  một cách chân thật lão hòa thƣợng 

Hải Hiền: 

 “Bình sanh chỉ hữu Tây quy nguyện, 

 Khẳng vị tha duyên phụ thử tâm? 

 Bình sanh chỉ nguyện về Tây, 

 Chẳng vì duyên khác đổi thay tâm này”. 

Hôm nay báo cáo tới đây. Nếu trong quá trình báo cáo có sai sót, 

kính  xin  sƣ  phụ  thƣợng  nhân  và  các  vị  đồng  tu  phê  bình,  sửa  đổi, 

chẳng tiếc ban cho lời dạy, mong đại chúng từ bi bố thí hoan hỷ. 

A Di Đà Phật 

Bất tiếu đệ tử Thích Tự Liễu khấu trình. 

 

LÃO HÕA THƢỢNG TỊNH KHÔNG NHẬN XÉT 

“Chúng ta còn ba mƣơi lăm phút, còn mấy bài nữa? Còn hai bài. 

Tôi nghĩ, chúng ta nghe xong, ai nấy đều đƣợc lợi ích, thọ dụng. Pháp 

sƣ  Tự  Liễu  chẳng  phải  là  tự  liễu!  Pháp  sƣ  giúp  mỗi  ngƣời,  mỗi  cá 

nhân chúng ta tự liễu. Hai chữ “Tự Liễu”này chẳng phải là của pháp 

sƣ chuyên dùng, mỗi ngƣời chúng ta ai nấy cũng nên tự liễu. Những 

chuyện khác tôi sẽ không nói dài dòng nữa, hãy nghe bài kế tiếp. Báo 

cáo của mỗi ngƣời đều hay, đều khiến cho tôi sanh tâm hoan hỷ”. 





68 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

C.  VỪA  NIỆM  PHẬT,  VỪA  TĂNG  TRƢỞNG  ÁI 

CĂN SANH TỬ 

Lão hòa thƣợng Hải Hiền  

xét tín nguyện cầu vãng sanh của chúng ta 



Ấn Tổ khẳng định: “Phàm là kẻ tu Tịnh nghiệp, phải lấy quyết 

chí cầu sanh Tây Phƣơng làm mục đích chính”. 

Xin hỏi, quý vị đã hạ quyết tâm cầu vãng sanh hay chƣa? 

Nếu bây giờ xin hỏi đại chúng: “Quý vị có muốn vãng sanh hay 

không?” 

Mọi ngƣời sẽ đồng thanh trả lời: “Muốn vãng sanh”. 

Nhƣng quan sát cặn kẽ, phần đông chúng ta đều “miệng niệm Di 

Đà, tâm luyến Ta bà”. Một mặt thì muốn đến Cực Lạc thế giới; mặt 

khác, chuyện này ở Ta bà này còn chƣa buông bỏ đƣợc, chuyện kia 

cũng buông không nổi! Vậy thì không thể nào vãng sanh đƣợc! Đó 

chẳng phải là hạ quyết tâm cầu vãng sanh. 

Thật sự hạ quyết tâm cầu vãng sanh là nhƣ thế nào? 

Đối với thế giới Ta bà, hoàn toàn buông xuống, chẳng có tơ hào 

tham  luyến,  chẳng  có  việc  gì  không  buông  nổi,  nhất  định  sẽ  giống 

nhƣ lão hòa thƣợng Hải Hiền, từng giây từng phút đều tranh thủ niệm 

một câu Phật hiệu, chƣa hề buông bỏ. Chúng ta mới biết khoảng cách 

giữa chúng ta và lão hòa thƣợng Hải Hiền, là bao lớn! Nguyện vãng 

sanh  chẳng  phải  là  mỗi  ngày  đều  đến  trƣớc  bàn  thờ  Phật  tụng  câu 

“nguyện  sanh  Tây  Phƣơng  Tịnh  Độ  trung”mới  gọi  là  nguyện  vãng 

sanh. Đấy là nói ngoài miệng, nội tâm thì sao? Trong tâm vẫn tham 

chấp  cứng  ngắc  những  chuyện  thuộc  ngƣời,  sự,  vật  trong  luân  hồi! 

Cam  tâm  tình  nguyện  chìm  đắm  trong  biển  ái  dục,  trên  căn  bản  là 

chẳng  muốn  thoát  lìa.  Đây  là  căn  bịnh  chung  của  phần  đông  mọi 

ngƣời, Hám Sơn Đại sƣ có một toa thuốc hay nhằm đối trị căn bịnh 

này, đó là bài “Khai thị niệm Phật thiết yếu”. Chúng ta hãy cùng nhau 

học tập: 

Nay chỉ đối với ngƣời niệm Phật ở nơi Sự, phân làm ba hạng: 

- Hạng thứ nhất: Lòng tin chân thật thiết tha, chân chân thật thật, 

nhất tâm niệm Phật. 





69 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Tuy  cùng  mặc  áo,  ăn  cơm,  làm  việc,  buôn  bán  bình  thƣờng 

nhƣng chỉ tin một việc này, đi cũng A Di Đà, ngồi cũng A Di Đà, dù 

bận rộn nhƣ tên bắn cũng không rời A Di Đà, tinh tấn chẳng lùi. Hôm 

nay  cũng  nhƣ  thế,  ngày  mai  cũng  nhƣ  thế,  năm  nay  cũng  nhƣ  thế, 

năm sau cũng nhƣ thế. 

Hạng ngƣời này,  Đức Phật nhất định hộ niệm, lúc  mạng chung 

ngƣời ấy nhất định vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

-  Hạng thứ hai: Hoặc tâm không chuyên nhất, họ cũng biết sự 

lợi  ích  của  niệm  Phật  nhƣng  tục  niệm  nặng  nề,  chánh  niệm,  cạn 

mỏng, vừa mới niệm Phật thì trong tâm lại nghĩ việc khác, một nóng 

mƣời lạnh, niệm một ngày lại bỏ mƣời ngày. 

Niệm  Phật  giống  nhƣ  hạng  ngƣời  này,  dù  niệm  đến  già  cũng 

không đƣợc gì, chẳng qua chỉ là gieo trồng căn lành mà thôi. Đời sau 

có duyên chạm đến điểm căn lành này thì bắt đầu mới chân thật tu 

hành một phen mới mong có đƣợc thành tựu. 

-  Hạng  thứ  ba:  Miệng  niệm,  tâm  không  niệm.  Ngƣời  này  vốn 

chẳng  biết  sự  lợi  ích  của  niệm  Phật  mà  chỉ  hâm  mộ  danh  tu  hành. 

Hôm  nay  ở  trong  hội  Phật  này  đi  theo  một  ngƣời  niệm  một  ngày, 

ngày mai ở trong hội Phật kia đi theo ngƣời niệm một ngày, tuy là có 

danh niệm Phật một ngày nhƣng kỳ thật chỉ là qua suông. Thời gian 

nói chuyện phiếm thì nhiều, thời giờ niệm Phật thì ít. Ở trong Phật 

đƣờng vốn đã có tham sân si ái, ra khỏi Phật đƣờng tất tránh không 

khỏi việc tham sân si ái. 

Ngƣời  này  so  với  hạng  thứ hai  kém  hơn  nhiều.  Ba  hạng  ngƣời 

nói trên, hạng thứ nhất rất ít, hạng thứ ba cũng không nhiều lắm, chỉ 

có hạng thứ hai mọi ngƣời dễ phạm vào. Do chúng sanh cõi Ta Bà bị 

vật dục che lấp, vọng niệm khó trừ cho nên mới nhƣ thế. 

Hiện  nay  ngƣời  niệm  Phật  chân  thật  khẩn  thiết  rất  ít,  cho  nên 

vãng sanh không nhiều. Mọi ngƣời ít thấy điềm lành vãng sanh, do 

đó không tin sâu rộng, trăm dặm có một ngƣời. Ngƣời trong cả trăm 

dặm ngàn dặm đƣợc vãng sanh này đâu chỉ là phàm phu? Mƣời năm 

có một ngƣời, năm năm có một ngƣời, những ngƣời vãng sanh trong 

mƣời năm, năm năm này đâu chỉ là kẻ phàm phu? Những ngƣời vãng 





70 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

sanh này lẽ nào đều có công hạnh trong ba A tăng kỳ kiếp hay sao? 

Chẳng qua chỉ là họ có thể dụng tâm chân thật khẩn thiết mà thôi! 

Hiện nay ngƣời niệm Phật hoặc vì bệnh khổ mà phát tâm; hoặc 

vì bảo hộ gia đình; hoặc vì hiện tại tiêu trừ tai nạn, kéo dài tuổi thọ; 

hoặc vì vọng cầu giàu sang ở đời sau, ít có ai vì việc lớn sanh tử mà 

cầu vãng sanh Tịnh độ. Đó là nói ngƣời không phát nguyện cầu vãng 

sanh. Lại còn có ngƣời phát nguyện nhƣng không chuyên thiết, nên 

miệng cũng nói nguyện sanh Tây Phƣơng, trong lòng lại luôn tham 

đắm vật dục. Tuy ngẫu nhiên phát nguyện cầu sanh nhƣng hoàn toàn 

chẳng thể trọn đời nhƣ một ngày, đƣợc sanh thì tốt không vãng sanh 

thì thôi, hoàn toàn chẳng có công phu chi thiết thật, nhƣ thế đâu khác 

gì không phát nguyện. 

Than  ôi!  Chúng  sanh  trong  thế  giới  ác  trƣợc  tham  quyến  phồn 

hoa, cam tâm sa đọa, chẳng cầu giải thoát, thật không biết phải làm 

sao? 

Ngƣời có thiện căn phƣớc đức nhân duyên nhƣ vậy, không phải 

nhiều, không phải nhiều đâu. Đích thực trong ngàn vạn ngƣời, hiếm 

có  đƣợc  một  hai  ngƣời.  Đại  đa  số  ngƣời  học  Phật  đều  là  đến  chơi, 

không phải thật. Nếu làm thật họ sẽ không đến. Điều này từ trƣớc khi 

tôi học với thầy Lý, thầy Lý thƣờng nói, hiện tại những ngƣời niệm 

Phật này, họ đến làm gì? Họ đến tiêu khiển. Ở nhà buồn không biết đi 

đâu, đến chùa đến đạo tràng để tiêu khiển. Họ không phải thật tu. 

Ngƣời đến tiêu khiển, chúng ta cứ để họ đến. Tại sao vậy? Để họ 

trồng chút ít thiện căn. So với đến những chỗ vui chơi khác tiêu khiển 

vẫn  tốt  hơn.  Chỉ  để  họ  trồng  chút  ít  thiện  căn,  không  nên  hy  vọng 

nhiều về họ, đời này có vãng sanh hay không, đó là điều không chắc. 

Nên ngƣời niệm Phật nhiều, nhƣng ngƣời vãng sanh ít. Chúng ta hiểu 

rõ những chân tƣớng sự thật này, thì chúng ta phải tránh. Phải đoạn 

tận nhƣng duyên làm chƣớng ngại việc vãng sanh, còn duyên thành 

tựu việc vãng sanh chúng ta phải nắm chặt, mới nhất định đƣợc vãng 

sanh! 

1. Giới thiệu sơ lƣợc về Đại sƣ Hám Sơn. 

Hám Sơn Đại sƣ, Liên Trì Đại sƣ, Ngẫu Ích Đại sƣ, và Tử Bách 

Đại sƣ đƣợc gọi là “tứ đại cao tăng cuối đời Minh”. Hám Sơn Đại sƣ 





71 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lƣu lại nhục thân bất hoại hiện đƣợc thờ phụng cùng với nhục thân 

của  Lục  Tổ  Huệ  Năng  tại  chùa  Nam  Hoa  ở  Quảng  Đông.  Đối  với 

Hám Sơn Đại sƣ, chúng ta còn cảm thấy xa lạ, nhƣng Ngẫu Ích Đại 

sƣ thì chúng ta rất quen thuộc. Năm Ngẫu Ích Đại sƣ hai mƣơi bốn 

tuổi, một lòng muốn lễ Hám Sơn Đại sƣ làm thế độ ân sƣ, nhƣng lúc 

đó Hám Sơn Đại sƣ đang ở Tào Khê, Quảng Đông rất xa. Do xa quá, 

nên duyên chẳng chín muồi. Ngẫu Ích bèn xuất gia dƣới tòa của thiền 

sƣ Tuyết Lãnh, tức là cao đồ của Hám Sơn Đại sƣ. Ngẫu Ích Đại sƣ là 

bậc  nhƣ  thế  nào?  Chúng  ta  có  thể  nghĩ  mà  biết  Hám  Sơn  Đại  sƣ 

chẳng phải là ngƣời tầm thƣờng! Hám Sơn Đại sƣ tuy chẳng phải là 

tổ sƣ của Tịnh Tông, nhƣng tổ thứ mƣời của Tịnh Tông là thân tái lai 

của Hám Sơn Đại sƣ. Cha của Triệt Lƣu Đại sƣ tên là Toàn Xƣơng. 

Ông là một nhà Nho ở Nghi Hƣng, và cũng là bạn của Đại sƣ Hám 

Sơn. Ba năm sau khi Hám Sơn Đại sƣ viên tịch, vào một đêm nọ, ông 

Toàn Xƣơng nằm  mơ thấy Hám Sơn Đại sƣ bƣớc vào phòng mình. 

Sau đó Triệt Lƣu Đại sƣ đƣợc sanh ra; do vậy, ông Toàn Xƣơng mới 

đặt tên con là Mộng Hám. 

Trong bài tán tụng chƣ tổ Tịnh Tông của Ấn Quang Đại sƣ có câu: 

 “Hám Sơn túc nguyện thượng vị thù, 

 Cố phục thị sanh tác Triệt Lưu. 

 Hám Sơn nguyện cũ chưa tròn vẹn, 

 Nên tái sanh làm tổ Triệt Lưu”. 

Vị tổ thứ mƣời của Tịnh Tông đƣợc gọi là Ngu Sơn Phổ Nhân 

Hành Sách Đại sƣ, chính là Triệt Lƣu Đại sƣ. 

2. Hám Sơn Đại sƣ khai thị. 

a.  Đối  với  bài  Thị  Niệm  Phật  Thiết Yếu  (khai  thị  những  điều 

trọng  yếu,  thiết  thực  về  niệm  Phật)  của  Hám  Sơn  Đại  sƣ,  chúng  ta 

hãy đọc hết bài này một lƣợt. Sau đó, mới nói đến những chỗ trọng 

yếu: 

“Môn  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  vốn  nhằm  đoạn  dứt  đại  sự 

sanh tử. Do đó, gọi là pháp môn Niệm Phật liễu sanh tử. Con ngƣời 

ngày nay phát tâm vì muốn liễu sanh tử, nên mới chịu niệm Phật. Chỉ 

nói niệm Phật có thể liễu sanh tử, mà nếu không biết gốc rễ sanh tử là 

gì, rốt cuộc sẽ hƣớng đến đâu để niệm? Nếu cái tâm niệm Phật chẳng 





72 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đoạn nổi gốc rễ sanh tử, vậy thì làm sao liễu sanh tử cho đƣợc! Gốc 

rễ sanh tử là gì?”. Ngƣời xƣa nói: 

 “Nghiệp chẳng nặng chẳng sanh Ta bà 

 Ái chẳng đoạn chẳng sanh Tịnh Ðộ”. 

Do đó mới biết: Ái căn chính là gốc rễ sanh tử. Vì hết thảy chúng 

sanh hứng chịu nỗi khổ sanh tử, đều là do lỗi lầm của ái dục vậy. Ái 

căn ấy chẳng phải đời này mới có, cũng chẳng phải là từ một, hai, ba, 

bốn đời trƣớc đã có, mà là từ lúc vô thỉ mới có sanh tử tới nay, đời 

đời kiếp kiếp, xả thân, thọ thân, đều do Ái dục lƣu chuyển. Mãi cho 

đến ngày nay, quay lại suy nghĩ lúc trƣớc có từng bao giờ khởi lên 

một niệm tạm lìa cái Ái căn đó hay không? Chủng tử ái căn đó tích 

lũy  sâu  dầy  nhiều  kiếp,  cho  nên  sanh  tử  chẳng  cùng  tận.  Ngày  nay 

mới phát tâm niệm Phật, chỉ vọng cầu sanh Tây Phƣơng, ngay cả cái 

danh tự Ái là gốc rễ sanh tử cũng chẳng biết, thì làm sao có một niệm 

đoạn  dứt  nó? Vì  chẳng  biết  gốc  rễ  sanh  tử  là  gì,  cho  nên  khi  niệm 

Phật,  vừa  niệm  Phật  mà  cái  gốc  rễ  sanh  tử  cũng  theo  đó  tăng  lớn 

thêm. Niệm Phật nhƣ vậy, sẽ chẳng liên quan gì tới sanh tử. Những 

ngƣời  niệm  Phật  nhƣ  vậy,  dù  cho  quý  vị  niệm  nhƣ  thế  nào  đi  nữa, 

niệm cho tới lúc lâm chung, chỉ thấy ái căn sanh tử hiện tiền. Đến lúc 

đó, mới biết công phu niệm Phật của mình hoàn toàn chẳng đắc lực, 

lại oán giận niệm Phật chẳng linh nghiệm, có hối hận cũng trễ rồi! 

Vì lẽ đó, nay tôi khuyên ngƣời niệm Phật trƣớc hết phải biết Ái 

chính là gốc rễ của sanh tử. Nay niệm Phật, niệm niệm đều phải đoạn 

dứt  Ái  căn  ấy.  Ứng  dụng  vào  đời  sống  hằng  ngày,  lúc  ở  nhà  niệm 

Phật, khi mắt mình nhìn thấy con cái, cháu chắt, tài sản, gia duyên, 

chẳng có một thứ nào chẳng là Ái, chẳng có một việc nào, chẳng có 

một niệm nào, chẳng dẫn đến sanh tử, cũng nhƣ toàn thân đang kẹt 

trong hầm lửa. Chẳng biết chính ngay trong lúc niệm Phật, chƣa từng 

có một niệm có thể buông xuống ái căn trong tâm. Chính ngay trong 

lúc niệm Phật, chỉ nói niệm chẳng thiết tha, chẳng biết Ái đang chi 

phối, niệm Phật chỉ niệm ở ngoài da! Niệm Phật nhƣ vậy, càng niệm, 

Ái càng tăng trƣởng. Lúc cảm tình con cái khởi lên, hãy quay lại coi 

một câu Phật hiệu này có thể chống chọi và đoạn đƣợc Ái hay chăng? 





73 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nếu đoạn chẳng nổi, rốt cuộc làm sao vƣợt thoát sanh tử cho đƣợc? 

Do ái duyên đã nhiều đời huân tập quen thuộc, còn niệm Phật chỉ mới 

phát tâm, cho nên còn rất xa lạ, chẳng thiết thực. Vì thế, chẳng đắc 

lực.  Nếu  chẳng  làm  chủ  đƣợc  cảnh  duyên  Ái  trƣớc  mắt,  lúc  lâm 

chung, sẽ chẳng làm chủ nổi! Do vậy, xin khuyên ngƣời niệm Phật, 

điều thứ nhất cần biết là phải có tâm tha thiết đối với sanh tử. Tâm 

mong muốn đoạn sanh tử khẩn thiết, trong mỗi niệm, phải đoạn dứt 

cội rễ sanh tử, thì mỗi niệm sẽ vƣợt thoát sanh tử. Cần gì phải đợi tới 

ngày Ba Mƣơi tháng Chạp mới vƣợt thoát; lúc đó đã quá trễ rồi! Đó 

chính là: Trƣớc mắt đều là chuyện sanh tử, trƣớc mắt đều thấu suốt 

„sanh  tử  là  không‟.  Nhƣ  vậy  thì  mỗi  niệm  chân  thật  thiết  tha,  mỗi 

nhát  đao  đều  thấy  máu.  Dụng  tâm  nhƣ  vậy,  nếu  không  vƣợt  thoát 

sanh tử, thì chƣ Phật đều mắc tội vọng ngữ. Do vậy, hàng tại gia và 

xuất gia, chỉ cần biết tâm sanh tử thiết tha, sẽ là lúc vƣợt thoát sanh 

tử, đâu còn diệu pháp nào khác nữa”. 

Lời trung chánh khó nghe, thuốc hay đắng miệng; tổ sƣ từ bi vô 

hạn! Đọc lời khai thị nhƣ trên, chúng ta cũng giống nhƣ có đƣợc của 

báu tột cùng. Bài khai thị này có tên là Niệm Phật Thiết Yếu, danh 

phù hợp thực, nói đúng tới chỗ lợi hại! Đại sƣ đích thực là ngƣời tu 

hành tái lai, chỉ đúng ngay nguyên nhân cơn bịnh, lời nào cũng thẳng 

thắn. Bài khai thị này tuy không dài, chỉ có hơn bảy trăm chữ, nhƣng 

vị trí và tầm quan trọng của nó trong Tịnh Tông chẳng nhỏ! Bài này 

có nhiều chỗ chỉ dẫn chúng ta niệm Phật rất thiết thực. 

Xin mời đại chúng đặc biệt lƣu ý tới hai điểm trong bài văn này: 

 *  Thứ  nhất,  “Cầu  sanh  Tây  Phƣơng  trống  rỗng”(cầu  suông). 

Chúng ta cầu vãng sanh chỉ là nói khơi khơi ngoài miệng, giống nhƣ 

hô khẩu hiệu vậy. Ngƣời ta hô hào, mình cũng hô theo. Sự mong cầu 

của chúng ta chẳng sâu đậm, chẳng có thực chất. Vì thế, Đại sƣ chẳng 

nể nang gì mà nói đó là “cầu suông”, hét bể cổ họng cũng uổng công! 

Nhìn lại lão hòa thƣợng Hải Hiền, Ngài cầu sanh Tây Phƣơng vô 

cùng chân thật! Ngài thật sự từ nội tâm thiết tha phát khởi lòng mong 

cầu A Di Đà Phật tiếp dẫn, cho nên Ngài liên tục niệm Phật hiệu ngày 

đêm chẳng ngừng. Nếu ngay bây giờ đức Phật A Di Đà đến tiếp dẫn 

chúng ta về thế giới Cực Lạc, đi ngay bây giờ, phần đông chúng ta 





74 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đều sợ hãy, chạy mất. Tôi muốn vãng sanh, nhƣng không phải là ngay 

bây giờ! Tôi còn chuyện này chƣa làm xong, còn chuyện kia phải làm 

… Tâm tham luyến thế gian này chính là chƣớng ngại vãng sanh lớn 

nhất của chúng ta. Vì vậy, chuyện cầu vãng sanh của chúng ta trống 

rỗng (có vỏ, không có ruột), là gạt ngƣời. “Gạt ngƣời”vì nói mình cầu 

vãng sanh, nhƣng khi Phật thật sự đến đón, mình lại chẳng nỡ xa lìa 

cõi đời này để ra đi! 

 * Thứ hai, “Ái là chủ tể, niệm Phật chỉ niệm ngoài da”. Hám Sơn 

Đại  sƣ  chẳng  nể  nang,  nói  toạc  căn  bịnh  của  chúng  ta,  ngƣời  niệm 

Phật giả dối! Niệm Phật chỉ là công phu ngoài mặt; do vậy Phật hiệu 

vừa niệm, cội rễ sanh tử bèn tăng theo, giống nhƣ hai con đƣờng song 

song, vĩnh viễn chẳng bao giờ cắt ngang nhau. Bị vạch trần trong lúc 

này, còn hơn là lúc lâm chung tay chân cuống quýt mới bị phơi bày. 

Bị vạch trần trong hiện thời thì hãy còn kịp. Chính mình vốn chẳng 

có tâm mong thoát ly, chẳng có chân tín, thiết nguyện, mỗi ngày toàn 

là  làm  chuyện  phô  trƣơng  bề  ngoài,  làm  sao  có  thể  vãng  sanh  cho 

đƣợc? Chƣ vị tổ sƣ đều bảo: Pháp môn Niệm Phật là “vạn ngƣời tu, 

vạn ngƣời vãng sanh”, nhƣng hiện thời, vạn ngƣời tu, chỉ có hai, ba 

ngƣời vãng sanh! Vấn đề ở đâu? Tổ Ấn Quang đã chỉ thẳng bằng một 

lời: “Ngài Vĩnh Minh nói „vạn ngƣời tu, vạn ngƣời vãng sanh‟ là nói 

tới hững kẻ có đầy đủ tín nguyện. Có lòng tin chân thật, nguyện thiết 

tha, thì vạn ngƣời tu, vạn ngƣời vãng sanh. Lòng tin chẳng chân thật, 

nguyện chẳng thiết tha, thì vạn ngƣời tu, chỉ có hai, ba ngƣời vãng 

sanh mà thôi”. 

Vấn  đề  chung  của  chúng  ta  là  Tín,  Nguyện,  Hạnh  chẳng  đủ. 

Không  thể  nói  là  không  tin,  nhƣng  nửa  tin  nửa  ngờ.  Không  phải  là 

không có Nguyện, có nguyện nhƣng còn do dự. Chẳng phải là không 

có Hạnh, nhƣng “ba ngày đánh cá,  hai ngày phơi lƣới”. Thí  dụ nói 

vãng sanh cần có một trăm phần trăm Tín Nguyện; còn chúng ta chỉ 

có mƣời phần trăm Tín và mƣời phần trăm Nguyện, nên chẳng đủ để 

vãng  sanh. Vì  sao Tín,  Nguyện,  Hạnh  chẳng  đủ?  Nguyên  nhân  căn 

bản là chẳng có tâm muốn thoát ly. Tâm muốn thoát ly là tâm “chán 

ghét Ta bà, vui cầu Cực Lạc”. Ngƣời xƣa nói: 





75 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

“Nguyện thoát ly  Ta bà  nhƣ tù nhân trông  mong có ngày thoát 

ngục. Nguyện sanh Cực Lạc nhƣ kẻ nghèo hèn mong về cố hƣơng”. 

Chúng ta dù chỉ một tí ti nào cũng chẳng giống! Tâm muốn thoát 

ly là nội hàm của Tín Nguyện. 

Hám Sơn Đại sƣ khuyên chúng ta buông xuống, ngôn từ, lời  lẽ 

thống thiết, chẳng có gì không mong khích lệ, cảm động chúng ta. Vì 

chúng ta bị chai đá đã lâu, cho nên chẳng thiết tha chuyện thoát ly 

sanh  tử. Ai  nấy  đều  nói:  “Ôi  chao!  Buông  xuống  sao  mà  khó  quá! 

Buông không nổi, buông không nổi!”. 

Thật ra, đâu phải là buông không nổi! Mà là chúng ta chẳng nỡ 

buông, chẳng đành lòng buông xuống! Hãy nghĩ xem có đúng không 

nhé?  Chẳng  nỡ  buông  xuống  con  cái,  vẫn  chẳng  nỡ  buông  xuống 

cháu chắt, chuyện gì cũng muốn quan tâm! Chẳng nỡ xa lìa số tiền 

mình gởi trong ngân hàng. Chẳng nỡ xa lìa những căn nhà mang tên 

mình. Chẳng nỡ buông xuống những lời cung kính tán thán của ngƣời 

khác đối với mình… Những thứ ấy đều là các sợi dây xích, trói chặt 

chúng ta trong lục đạo luân hồi. Do chẳng nỡ buông xuống, cho nên 

cội  rễ  sanh  tử  sẽ  tăng  trƣởng  theo.  Vô  lƣợng  kiếp  rồi  lại  vô  lƣợng 

kiếp đã qua, chẳng biết tới lúc nào mới có thể thoát lìa! Đối với Ái, 

chúng ta vƣớng mắc trong lòng; đối với Hận chúng ta cũng nắm chặt 

trong lòng, vậy thì làm sao vãng sanh cho đƣợc? Cho nên trong kinh 

Tứ Thập Nhị Chƣơng đức  Phật cảm thán: “Ngƣời ta bị vợ con, nhà 

cửa trói buộc còn sâu chắc hơn là bị ở tù. Bị giam trong ngục tù còn 

có ngày thoát ra, còn vợ con chẳng có ý niệm nào xa lìa nổi”. 

Mỗi ngày hai mƣơi bốn tiếng đồng hồ, chúng ta hãy quay lại hồi 

tƣởng một lát, trong hai mƣơi bốn giờ ấy, thời gian tâm chúng ta nghĩ 

tới Cực Lạc có đƣợc bao lâu? Còn tâm nghĩ tới Ta bà lại là bao lâu? 

Tâm nghĩ Ta bà của chúng ta nhiều, tâm nghĩ Cực Lạc quá ít ỏi! Ít tới 

mức đáng thƣơng, thiệt là quá ít. Trong hai mƣơi bốn giờ đồng hồ, có 

mƣời  phút  nghĩ  tới  chuyện  vãng  sanh  hay  không?  Tỷ  lệ  này  quá 

chênh lệch! Đó là nói trong một ngày, nếu ngày nào cũng vậy; cứ nhƣ 

vậy, mỗi một năm trôi qua, chúng ta lấy gì để vãng sanh? Nghĩ vậy, 

mới  biết  chúng  ta  nguy  hiểm  tới  chừng  nào!  Lão  hòa  thƣợng  Hải 





76 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Hiền và sƣ phụ thƣợng nhân bất cứ lúc nào cũng mong vãng sanh; đó 

mới là chân tín thiết nguyện. 

Lão  hòa  thƣợng  Hải  Hiền  thƣờng  cảnh  cáo  những  ngƣời  xung 

quanh Ngài: “Hãy niệm Phật cho tốt, thành Phật là đại sự. Ngoài ra, 

những chuyện khác đều là giả hết”. Quý vị có thể dẫn khởi lời của 

hòa thƣợng để sách tấn. Nghe lời ngài nói nhƣ vậy, trong tâm nghĩ: 

“Đúng rồi! Tôi có tâm trạng và thái độ này, hết thảy đều là giả hết. 

Chỉ có niệm Phật thành Phật mới là thiệt”. Đó là thật sự nghĩ tới thế 

giới Cực Lạc, khẩn thiết không thể đợi đƣợc nữa. Quý vị cầu nhƣ vậy 

mới chẳng là nguyện suông, sẽ chẳng rơi vào Không. Hãy mau mau 

gia công, dụng hạnh. 

Sau đây là một đoạn khai thị của vị Tổ thứ mƣời, tức Triệt Lƣu 

Đại  sƣ,  chẳng  dự  tính  sẵn  mà  phù  hợp  lời  khai  thị  “Thị  niệm  Phật 

thiết  yếu”của  ngài  Hám  Sơn,  giống  nhƣ  phát  xuất  từ  cùng  một  vết 

bánh xe. Trong phần trên, Ấn Tổ đã nói Hám Sơn thị hiện sanh làm 

ngài Triệt Lƣu. Hai vị ấy là một, chẳng phải hai. 

Triệt Lƣu Đại sƣ khai thị cho cƣ sĩ Đinh Canh Dã: “Ví nhƣ con 

thuyền  chở  đƣợc  cả  vạn  hộc,  muốn  đi  đến  nơi  nào  đó,  dẫu  cho  cột 

buồm chẳng phải là không cao,  bánh lái chẳng phải là không ngay, 

lƣơng thực, vật dụng chẳng phải là không hoàn bị, ý chí ra đi chẳng 

phải là không nhất quyết, có cái thế nƣơng gió căng buồm chớp mắt 

đi đƣợc cả ngàn dặm, nhƣng nếu chƣa chịu nhổ cây sào cắm thuyền 

lên, thuyền vẫn bị một sợi dây neo buộc chặt, dù đun đẩy đủ cách, há 

thuyền có đi đƣợc chăng? Hiện tại, hành nhân Tịnh nghiệp suốt ngày 

niệm Phật, sám hối, phát nguyện, vẫn còn cách xa Tây Phƣơng, khó 

chắc chắn đƣợc vãng sanh, không gì khác hơn là chƣa nhổ đƣợc cọc 

Ái, chƣa dứt đƣợc dây Tình”. 

Tổ sƣ đã nêu một thí dụ: Một chiếc thuyền đã chuẩn bị đầy đủ 

mọi thứ, sắp sửa ra khơi, nhƣng đầu thuyền bị một sợi dây neo buộc 

chặt  nên  chẳng  đi  đâu  đƣợc.  Đây  là  ví  nhƣ  ngƣời  niệm  Phật,  suốt 

ngày niệm Phật nhƣng Tây Phƣơng còn rất xa xôi, chẳng nắm chắc 

vãng  sanh.  Nguyên  nhân  là  gì? Vì  chƣa  nhổ  đƣợc  cọc  Ái,  chƣa  dứt 

đƣợc dây Tình. Đó tức là “chƣa đoạn ái căn sanh tử”, là chƣớng ngại 





77 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trí mạng nhƣ Hám Sơn Đại sƣ đã nói trong phần trên. Tiếp theo đây, 

Triệt Lƣu Đại sƣ dạy chúng ta phƣơng pháp đối trị: 

“Nếu  có  thể  xem  chuyện  ân  ái  cõi  Ta  bà  giống  nhƣ  nhai  sáp, 

chẳng quản rảnh -  bận, động -  tịnh, khổ -  sƣớng, buồn -  vui, hãy 

dựa  vào  một  câu  Phật  hiệu  hệt  nhƣ  quả  núi  Tu  Di,  hết  thảy  cảnh 

duyên chẳng thể dao động. Mỗi khi biết mình mệt mỏi, biếng nhác, 

hoặc  khi  tập  khí  hiện  tiền,  liền  dũng  mãnh  đề  khởi  nhất  niệm  nhƣ 

vung  thanh  trƣờng  kiếm  Ỷ  Thiên,  khiến  cho  phiền  não  ma  quân 

không nơi trốn núp, lại cũng giống nhƣ lò to lửa hừng, khiến cho vô 

thỉ tình thức cháy sạch chẳng sót, thì ngƣời ấy tuy đang sống trong 

cõi  ngũ  trƣợc,  nhƣng  toàn  thân  đã  ngự  trong  cõi  nƣớc  liên  hoa,  há 

còn phải chờ Di Đà đƣa tay, Quán Âm khuyên lơn, khen tặng, mới tin 

mình sẽ đƣợc vãng sanh nữa ƣ?”. 

Chúng  ta  niệm  Phật  đã  bao  nhiêu  năm  rồi,  có  nắm  chắc  vãng 

sanh hay không? Chuyện này chẳng cần phải hỏi ngƣời khác, hãy hỏi 

chính mình! 

Ngẫu  Ích  Đại  sƣ  có  một  tiêu  chuẩn  để  đo  lƣờng:  “Tình  đời  lạt 

bớt một phần, Phật pháp sẽ có thêm một phần đắc lực. Sanh kế Ta bà 

nhẹ bớt một phần, chuyện sanh Tây Phƣơng sẽ vững chắc thêm một 

phần.  Chuyện  này  chỉ  có  thể  tự  hỏi  tâm  mình,  chẳng  cần  phải  hỏi 

thiện tri thức nào khác. Thiện tri thức cũng chỉ khuyên coi nhạt tình 

đời,  nhẹ  bớt  bôn  ba  sanh  kế,  chuyên  tu  tìm  lối  thoát  mới  là  quan 

trọng”. 

Trong tâm chính mình phải hiểu rõ ràng, tiêu cực đối với thế giới 

này  thì  mới  tích  cực  đối  với  Tây  Phƣơng  Tịnh  Độ.  Đối  với  Ta  bà, 

càng có thể buông xuống, đối với Cực Lạc mới có thể nhấc lên đƣợc. 

Đối với thế giới này cảm tình càng lợt lạt thì đối với Cực Lạc thế giới 

cảm tình sẽ  càng ngày càng thêm sâu đậm. Sanh kế  Ta bà  nhẹ  một 

phần, vãng sanh Tây Phƣơng sẽ nắm chắc thêm một phần. Sanh kế Ta 

bà  nhẹ  mƣời  phần,  vãng  sanh Tây  Phƣơng  sẽ  nắm  chắc  mƣời  phần. 

Từ  nội  tâm,  quý  vị  sẽ  đồng  ý  với  lời  nói  của  lão  hòa  thƣợng  Hải 

Hiền: “A Di Đà Phật chính là cội rễ của tôi”. 

Tuy Hám Sơn Đại sƣ chẳng phải là tổ sƣ của Tịnh Tông, sự cống 

hiến  của  Ngài  đối  với  Tịnh  Tông  chẳng  nhỏ.  Ngài  tham  Thiền  đại 





78 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

triệt đại ngộ, thông Tông, thông Giáo, khuyên ngƣời niệm Phật cầu 

vãng sanh. Đại sƣ trƣớc tác rất nhiều, cƣ sĩ Triệu Việt đời Thanh đã 

trích lục hai mƣơi hai đoạn pháp ngữ khai thị từ bộ Hám Sơn Đại sƣ 

Toàn Tập cho ngƣời tập Thiền tu Tịnh, soạn thành sách, đặt tựa đề là 

Hám  Sơn  Đại  sƣ  Tịnh  Tông  Pháp  Yếu.  Năm  1950,  cuốn  sách  này 

đƣợc phát hiện trong đống sách cũ ở chùa Bảo Liên núi Đại Dự tại 

Hƣơng Cảng, nên đem in lại và lƣu thông. Từ cuốn sách này, chúng 

tôi xin trích ra ba đoạn để cúng dƣờng đại chúng tham khảo: 

3. Hám Sơn Đại sƣ khai thị cho cƣ sĩ Tịnh Tâm. 

“Điều quan trọng nhất trong việc tu hành là tâm khẩn thiết vì sanh 

tử. Nếu tâm sanh tử không khẩn thiết, làm sao dám nói tới niệm Phật 

thành  phiến?  Từ  vô  lƣợng  kiếp  tới  nay,  chúng  sanh  niệm  niệm  vọng 

tƣởng, tình căn cứng chắc che lấp. Từ lúc sanh ra cho đến nay, đã từng 

có một niệm thống thiết vì sanh tử hay chăng? Cả ngày niệm niệm quay 

vòng quanh chữ Tình, chƣa từng phản tỉnh. Muốn dùng tín tâm hời hợt 

để đoạn dứt sanh tử nhiều kiếp, giống nhƣ dùng giọt nƣớc để dập tắt 

đống  củi  lửa  đang  cháy,  há  có  lẽ  ấy?  Nếu  tâm  vì  sanh  tử  khẩn  thiết, 

niệm  niệm  giống  nhƣ  cứu  đầu  đang  bị  cháy,  lo  sợ  một  khi  mất  thân 

ngƣời, trăm kiếp khó thể có lại đƣợc. Phải cắn chặt câu Phật hiệu ấy, 

nhất định chống chọi vọng tƣởng. Trong hết  mọi chỗ,  mọi niệm,  câu 

Phật hiệu lúc nào cũng hiện tiền, chẳng bị vọng tƣởng che lấp, chƣớng 

ngại. Hạ công phu khổ cực tha thiết nhƣ vậy, lâu ngày thuần thục, tự 

nhiên  sẽ  tƣơng  ứng.  Làm  đƣợc  nhƣ  vậy,  dẫu  chẳng  cầu  thành  phiến, 

cũng  tự  thành  phiến.  Chuyện  này  giống  nhƣ  ngƣời  uống  nƣớc,  nóng 

lạnh tự biết, chẳng thể nói cho ngƣời khác biết, hoàn toàn phải do chính 

mình nỗ lực. Nếu chỉ niệm Phật hời hợt ngoài da, đến năm con lừa cũng 

chẳng thể nào thọ dụng đƣợc! Trong mƣời hai con giáp, chẳng có năm 

con lừa, tức là tận hết đời vị lai cũng không thể thọ dụng đƣợc. Phải 

dũng mãnh tinh tấn, càng không nên trì trệ nghi ngờ”. 

4. Hám Sơn Đại sƣ khai thị về tu Pháp môn Tịnh Độ. 

“Niệm  Phật  ắt  phải  có  tâm  tha  thiết  vì  sanh  tử,  trƣớc  tiên,  hãy 

nên đoạn dứt ngoại duyên, đơn độc đề khởi nhất niệm, dùng một câu 

A Di Đà Phật làm mạng căn của mình. Niệm niệm đều không quên, 

tâm tâm chẳng dứt, ngày đêm sáu thời, trong lúc đi, đứng, nằm, ngồi, 





79 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhắc cái muỗng, nắm đôi đũa, cúi, ngửa, động, tịnh, rảnh rang, bận 

rộn, trong hết thảy thời, chẳng ngu, chẳng muội, chẳng có duyên nào 

khác. Dụng tâm nhƣ vậy, lâu ngày thuần thục, thậm chí trong lúc nằm 

mộng, cũng chẳng quên mất. Ngủ thức giống nhau thì công phu miên 

mật trở thành một phiến. Đó là lúc công phu đắc lực vậy”. 

5.  Hám  Sơn  Đại  sƣ  khai  thị  cho  Đại  Phàm  thiền  nhân  về 

chuyện nghe diễn giảng Lăng Nghiêm Tông Chỉ. 

“Hãy thâu nhiếp cái tâm vọng tƣởng phan duyên rong ruổi từ xƣa 

đến nay một lƣợt, và buông xuống. Hƣớng về một câu A Di Đà Phật, tiêu 

quy bổn mạng nguyên thần của chính mình, niệm niệm chẳng rời, tâm 

tâm chẳng dứt. Vọng tƣởng lúc trƣớc là cái nhân ô nhiễm, tạo ra sanh tử, 

nhất niệm niệm Phật là tịnh nhân thoát lìa sanh tử. Nếu có thể đem cái 

tịnh niệm ấy hun đúc cái nhân ô nhiễm tạo khổ sanh tử trở thành chánh 

nhân Tịnh Độ, sẽ nhanh chóng làm cho nhân khổ, quả khổ của vô lƣợng 

kiếp sanh tử trở thành nhân vui, quả vui Tịnh Độ vậy”. 

       KẾT LUẬN 

Niệm Phật chẳng khô khan, vô vị, Ấn Quang Đại sƣ nói: “Niềm 

vui niệm Phật chỉ có ngƣời thật sự niệm Phật mới tự biết”. 

Chúng  ta  chẳng  nhận  biết  niềm  lạc  thú  của  sự  niệm  Phật.  Lão 

hòa thƣợng Hải Hiền đã biết, càng niệm, càng hoan hỷ. Lão nhân gia 

đã niệm suốt chín mƣơi hai năm, cho nên Ngài tự tại vãng sanh. Mỗi 

ngƣời  chúng  ta  tự  khoe  là  ngƣời  niệm  Phật,  đã  đến  lúc  hãy  nên  tự 

mình  phản  tỉnh  triệt  để.  Phản  tỉnh  để  xét  tín  nguyện  của  chúng  ta, 

phản tỉnh để xét công phu niệm Phật của chúng ta. Đừng tự gạt mình 

rồi gạt ngƣời, cũng đừng giả bộ làm dáng, đừng làm theo bề ngoài. 

Câu Phật hiệu A Di Đà Phật này, rốt cục tôi niệm đƣợc nhƣ thế nào? 

Đặc biệt là đối với các đồng tu xuất gia, trong Mộng Du Tập, Hám 

Sơn Đại sƣ đã nhiều lần nhắc nhở ngƣời xuất gia: “Tam đồ địa ngục 

chƣa  phải  là  khổ.  Dƣới  chiếc  ca-  sa,  mất  đi  thân  ngƣời,  đó  mới  là 

khổ”.  Chúng  ta  phải  biết:  Nếu  đời  này,  không  vãng  sanh,  hậu  quả 

chẳng thể lƣờng nổi! Đúng nhƣ lời lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ đã nói: 

Cƣớc căn vô tuyến tự phiêu bồng, 

Tài xuất mê đồ hựu thất tông. 

 (Dấu chân không vết bềnh bồng, 





80 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 Đường mê mới thoát, lại quên lối về). 

Ngƣời xƣa xuất gia đều vì đại sự sanh tử, nhƣ câu nói: “Đại sự 

chƣa giải quyết, nóng lòng nhƣ chôn cất cha mẹ”, nhƣ cứu đầu đang 

bị cháy. Còn chúng ta hiện nay thì sao? Đem đại sự sanh tử liệng tuốt 

lên chín tầng mây! 

LỜI PHỤ 

Thời gian trôi qua lẹ nhƣ thoi đƣa! Lớp nghiên cứu Giới Học gần 

kết thúc. Lần này, chúng ta tụ hội ở tại Öc Châu Tịnh Tông Học Viện; 

trong tƣơng lai, chúng ta sẽ tụ hội nơi Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới, 

nơi đó là Liên Trì Hải Hội. Năm mƣơi năm sau, hoặc một trăm năm 

sau, hồi tƣởng thắng hội Toowoomba (Öc Châu) của lão pháp sƣ Tịnh 

Không  vào  mùa  Thu  năm  2014,  cũng  giống  nhƣ  hiện  nay  chúng  ta 

hồi  tƣởng  pháp  hội  giảng  kinh  của  đức  Thế  Tôn  vào  ba  ngàn  năm 

trƣớc vậy. 

Đệ tử ngu muội, chẳng biết dùng ngôn từ gì để hình dung sƣ phụ 

thƣợng  nhân.  Sƣ  phụ  từ  bi  đến  cùng  tột,  niệm  niệm  đều  hy  vọng 

chúng sanh sớm ngày thành Phật, chẳng bị kẹt lại trong lục đạo. Chỉ 

sợ chúng ta chẳng thể vãng sanh, vẫn phải trở lại chịu khổ. Đối với 

các bậc thƣợng căn, giống nhƣ căn tánh của lão hòa thƣợng Hải Hiền, 

bèn làm cho họ có thể niệm một câu Phật hiệu đến cùng, chẳng cong, 

chẳng quẹo. Đối với các bậc trung căn, bèn đau miệng rát lòng giảng 

đạo lý cho họ, khiến cho họ sanh tín, phát nguyện, niệm Phật, tranh 

thủ có thể vãng sanh trong đời này. Còn bậc hạ căn, nghiệp chƣớng 

quá  nặng,  chẳng  chịu  niệm  Phật,  bèn  tìm  đủ  mọi  cách,  đủ  mọi  thứ 

phƣơng  tiện  thiện  xảo  nhằm  dẫn  dụ  họ,  hy  vọng  họ  giữ  Ngũ  Giới, 

Thập Thiện trong đời này để có thể giữ đƣợc thân ngƣời. Đời sau, đời 

sau  nữa,  tiếp  tục  tu  học,  gặp  duyên  niệm  Phật.  Rốt  cục  đều  mong 

chúng ta đƣợc về thế giới Cực Lạc, chẳng nỡ để chúng ta bị kẹt lại và 

tiếp tục ngoi ngóp trong lục đạo. 

Đức Phật Thích Ca biểu diễn suốt đời dạy học cho chúng ta thấy. 

Sƣ phụ thƣợng nhân cũng biểu diễn suốt đời dạy học. “Một đời dạy 

học mông mênh nhƣ biển cả, chỉ có pháp môn Tịnh Độ là pháp môn 

rốt  ráo  thỏa  thích  bổn  hoài  phổ  độ  chúng  sanh  của  chƣ  Phật”.  Các 





81 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

pháp  môn  khác  “tâm  phổ  độ  chúng  sanh  của  Nhƣ  Lai  còn  uất  ức, 

chƣa  đƣợc  thoả  thích”,  đấy  là  lời  của  Ấn  Quang  Đại  sƣ.  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni biểu diễn pháp môn Tịnh Độ rốt ráo thoả thích bổn 

hoài  cho  chúng  ta,  sƣ  phụ  thƣợng  nhân  cũng  diễn  lại  cho  chúng  ta 

xem.  Lúc  đức  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  trong  thành Vƣơng  Xá,  có  một 

phần  ba  ngƣời  biết  đức  Phật Thích  Ca,  lại  còn  đƣợc  trực  tiếp  nghe 

đức Phật thuyết pháp. Lại có một phần ba số ngƣời nghe nói có một 

ngƣời  tên  là  Phật  Thích  Ca,  nhƣng  chƣa  bao  giờ  gặp  Ngài,  chẳng 

đƣợc  trực  tiếp  nghe  đức  Phật  thuyết  pháp.  Lại  có  một  phần  ba  số 

ngƣời cả đời chƣa từng nghe nói đến Phật Thích Ca, chẳng biết đến 

Phật pháp. Do vậy, quý vị mới biết quý vị may mắn dƣờng nào! Ngày 

nay, dân số Trung Quốc là mƣời bốn ức ngƣời, quý vị thuộc vào một 

phần  ba  nào?  Phải  là  một  phần  ba  mƣơi  mới  đúng!  Sƣ  phụ  thƣợng 

nhân hiện thời còn tại thế, giống nhƣ ngày xƣa lúc đức Thế Tôn còn 

tại thế vậy, quý vị còn có thể ở bên cạnh Ngài. 

Trong Thích Ca Phổ, hình nhƣ có một câu chuyện nhƣ thế này: 

Thích Đề Hoàn Nhân thỉnh đức Phật đến Đao Lợi thiên cung thuyết 

pháp. Đức Thế Tôn sảng khoái đồng ý, Ngài nói: “Đi thôi! Phần lớn 

bốn chúng đệ tử của ta rất giải đãi, làm biếng, chẳng nghe ta giảng 

pháp. Bây giờ, ta không cho họ biết ta sẽ đi đâu, cũng không dẫn thị 

giả theo, ngay cả tôn giả A Nan là vị theo sát đức Phật cũng không 

cho đi theo) để cho họ thƣởng thức mùi vị ngƣỡng khát Pháp“ngƣỡng 

khát Pháp”nghĩa là lòng mong cầu khao khát đối với Pháp giống nhƣ 

đang khát nƣớc mà mong có nƣớc uống vậy). Lúc đó, đức Thế Tôn 

trong  khoảnh  khắc  nhanh  nhƣ  co  cánh  tay,  liền  đến  Đao  Lợi  thiên 

cung. Đức Phật đi mất tung tích trong ba tháng, sau khi thuyết pháp ở 

Đao  Lợi  thiên  cung  xong,  lúc  trở  về  thế  gian,  liền  bảo  đại  chúng 

chẳng lâu sau nữa, Ngài sẽ nhập diệt. Do vậy, các đệ tử rất hối hận và 

sợ hãi, vô cùng đau khổ. Từ câu chuyện nhỏ này, quay lại đối chiếu 

với chúng ta, chúng ta có giống nhƣ đệ tử của đức Thế Tôn năm xƣa 

hay không? Sƣ phụ thƣợng nhân đã chín mƣơi tuổi rồi, vẫn mỗi ngày 

đau lòng rát miệng, chẳng hiềm phiền phức mỗi ngày giảng Tịnh Độ 

Đại Kinh cho chúng ta, nhƣng chúng ta có trân quý hay không? Nếu 

vạn  nhất  có  một  ngày,  sƣ  phụ  thƣợng  nhân  đột  nhiên  thị  hiện  vô 





82 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thƣờng, chúng ta sẽ làm sao? Có phải sẽ giống nhƣ các vị đệ tử của 

Thế Tôn hay chăng, sẽ hối hận không kịp? Bi kịch sẽ không tái diễn 

hay sao? Chúng ta hy vọng sƣ phụ thƣợng nhân trụ thế lâu dài, không 

sai, nhƣng chúng ta phải khởi lên hành động chứ. Mọi ngƣời có nhớ 

vì sao lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam ra đi sớm hơn dự định không? Vì chẳng 

có  ngƣời  y  giáo  phụng  hành!  Do  đó,  muốn  lƣu  giữ  sƣ  phụ  thƣợng 

nhân, chúng ta phải y giáo phụng hành. Mọi ngƣời phải phát tâm, anh 

phát  tâm,  tôi  cũng  phát  tâm,  họ  cũng  phát  tâm,  ngƣời  nghe,  ngƣời 

thấy đều phát tâm, phát tâm làm gì? 

 Phát tâm làm người thật sự niệm Phật! 

 Phát tâm thật sự cầu vãng sanh! 

Sƣ phụ thƣợng nhân đã giảng pháp suốt một đời, không gì chẳng 

nhằm hy vọng mọi ngƣời chúng ta đều có thể vãng sanh thành Phật 

hay sao? Đặc biệt là các vị xuất gia phải dẫn đầu! Dẫn đầu việc niệm 

Phật cầu vãng sanh. Đừng cho rằng quý vị còn trẻ tuổi, phải học đại 

kinh,  đại  luận,  phải  xây  chùa  to,  phải  làm  nên  một  sự  nghiệp  to 

lớn…. Quý vị hãy tạm buông xuống những chuyện ấy, hãy nên làm 

và  lo  cho  chuyện  lớn  sanh  tử!  Vì  vô  thƣờng  sẽ  không  đợi  quý  vị 

chuẩn  bị  đàng  hoàng  xong  rồi  mới  từ  từ  đến.  Ta  có  thể  bảo  đảm 

chúng  ta  sẽ  sống  đến  già  hay  không?  Vô  thƣờng  sẽ  xuất  hiện  mà 

không  báo  trƣớc,  khi  tôi  chết  sẽ  đi  về  đâu?  Cũng  đừng  gấp  gáp  đi 

giảng kinh. Khi đạo nghiệp chƣa  thành  mà đi giảng kinh, đó gọi là 

“tƣơng tự lợi tha”, chẳng phải lợi tha thật sự. Đời này, nhất định phải 

vãng sanh thế giới Cực Lạc thì mới không uổng một phen xuất gia. 

Sau cùng, xin dùng một bài kệ của lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ để kết 

thúc bài báo cáo hôm nay: 

 “Nhược vấn như hà xuất Ái hà 

 Chỉ hữu Di Đà niệm đắc đa 

 Niệm thục phương năng đăng lạc độ, 

 Thượng sanh bất miễn đọa Ta bà”.   

(Muốn biết làm sao vƣợt Ái hà 

Hãy nên sốt sắng niệm Di Đà 

Niệm nhuần, thẳng bƣớc sanh An Dƣỡng 

Thân sau mới khỏi đọa Ta bà). 





83 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Trong  quá  trình  báo  cáo  nếu  có  gì  sai  sót,  xin  sƣ  phụ  thƣợng 

nhân và các vị thiện tri thức phê bình, sửa đổi, mong đại chúng từ bi, 

bố thí hoan hỷ. 

Đều  ở  ngay  chữ  tín  này,  chúng  ta  học  Phật,  chúng  ta cầu  vãng 

sanh. Chữ tín này lại càng quan trọng hơn. Điều kiện vãng sanh có 3 

chữ  là  tín  nguyện  hạnh,  bạn  chắc  chắn  có  thể  vãng  sanh.  Ngẫu  Ích 

Đại sƣ nói rất hay, có tín, có nguyện chính là tâm vô thƣợng bồ đề, 

đây là điều kiện nhất định phải có đủ, để vãng sanh về thế giới cực 

lạc. Ngƣời có tín, có nguyện ắt đƣợc vãng sanh, vãng sanh đến thế 

giới cực lạc, phẩm vị cao hay thấp, đó là do công phu niệm Phật sâu 

hay cạn. Sự niệm Phật này là nhất hƣớng chuyên niệm, niệm Phật là 

phải  bàn  đến  công  phu,  không  phải  nói  đến  biến  số  ít  hay  nhiều, 

không nói thứ này, là nói về công phu. Công phu là gì? Công phu là 

có  thể  buông  xả,  đây  là  công  phu.  Nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  vạn 

duyên buông xả, đây là công phu sâu, niệm 1 câu Phật hiệu, niệm 10 

câu Phật hiệu, ngang ngửa với 1 ngƣời bình thƣờng niệm 1 vạn câu. 

Nệm 1 vạn tiếng, hay niệm 100 vạn tiếng cũng không bằng, họ niệm 

nhiều nhƣ vậy nhƣng chẳng buông xả, vẫn còn lƣu luyến đối với thế 

gian này. Do đó, công phu sâu hay cạn có thể nói là ở tâm địa, thanh 

tịnh  bình  đẳng,  đấy  là  công  phu.  Ngƣời  niệm  Phật  nhất  định  trong 

tâm chỉ đƣợc có A Di Đà Phật, ngoại trừ a di đà Phật ra, cái gì cũng, 

không  có.  Hải  Hiền  lão  hòa  thƣợng  biểu  pháp  cho  chúng  ta,  ngƣời 

niệm  Phật  ở  cuộc  đời  này  xem  hết  thảy  mọi  ngƣời  đều  là A  Di  Đà 

Phật. Công phu này sâu, 1 niệm là có thể vãng sanh, 1 ngày niệm 10 

vạn tiếng Phật hiệu, niệm 20 vạn tiếng Phật hiệu, nhƣng đối với thế 

gian  này  vẫn  luyến  tiếc,  vẫn  tham  luyến  đối  với  cái  thân  này,  lƣu 

luyến thân thể, tham sống sợ chết. Lƣu luyến cuộc đời này, trong tâm, 

không buông xả. Loại ngƣời này, không thể vãng sanh, họ có chƣớng 

ngại. Biết đƣợc những ngƣời nào có thể có thành tựu, ngƣời nào rất 

khó thành tựu. Phía sau lại đƣa ra, những điều đƣợc nói trong kinh 

hoa  nghiêm, Tín  là  tay,  nhƣ  ngƣời  có  tay,  đến  chốn  trân  bảo,  tùy  ý 

nhặt lấy, cũng tức là nói ngƣời đến đƣợc núi báu, bạn có tay bạn sẽ 

lấy đƣợc, có thể có đƣợc. Nếu không có tay bạn sẽ không đƣợc thứ 





84 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

gì, núi báu dẫu có nhiều trân bảo đến đâu, bạn không có tay bạn sẽ 

chẳng lấy đƣợc gì. 

Trong chiếc đĩa này, chiếc đĩa của Hải Hiền lão hòa thƣợng, mọi 

ngƣời hãy dụng tâm mà quan sát. Ngài nói ra bao nhiêu câu, khuyên 

ngƣời niệm Phật, niệm Phật là thật, những thứ khác đều là giả. Lời 

này ngài nói biết bao lần, đây là khẩu đầu thiền của lão hòa thƣợng. 

Chẳng luận là ngƣời nào, đều khuyên bạn phải niệm Phật, hãy niệm 

Phật đi, ngoài ra chẳng còn lời nào để nói nữa. Ai có thể thừa truyền 

đây, ngƣời có đủ thành tín có thể thừa truyền. 

Ngƣời  thành  tín  biết  đi  đâu  để  tìm  bây  giờ?  họ  lại  trở  về  cõi 

ngƣời rồi, bất kể họ có học hay không, nhƣng loại ngƣời này chính là 

thật thà, nghe lời, nghe lời phải tin thì họ mới nghe đƣợc. Không tin 

ắt sẽ không nghe, có tin họ sẽ nghe theo, không những nghe, họ còn 

thật  làm. Vì  thế,  thời  này  muốn  rao  truyền  pháp  thánh  hiền,  truyền 

pháp của chƣ Phật, phải là ngƣời thế nào, phải thật thà, nghe lời, thật 

làm.  Thật  thà,  nghe  lời,  thật  làm  chính  là  chữ  tín  này,  họ  có  lòng 

thành  tín,  thành  tín  là  từ  trong  chân  tâm  lƣu  xuất  ra,  vọng  tâm  lƣu 

xuất ra là hƣ ngụy, là vọng ngữ. Chúng ta nhìn ngƣời phải từ chỗ này 

mà nhìn, biết đƣợc những ngƣời nào có thể có thành tựu 

A Di Đà Phật, 

Đệ tử bất tiếu Thích Tự Liễu khấu trình. 

LÃO HÕA THƢỢNG TỊNH KHÔNG GIẢNG 

Chúng ta vừa nghe xong báo cáo của pháp sƣ Tự Liễu, cũng đã 

xem xong bài viết, đích thực cảnh tỉnh sâu xa đại chúng hiện diện. 

Pháp sƣ thay mặt Phật, thay mặt Tổ sƣ, đại đức, giáng cho chúng ta 

một  gậy  lên  đầu.  Một  gậy  này  có  thể  lay  tỉnh  chúng  ta  không?  Hy 

vọng đã cảnh tỉnh đƣợc. Đƣơng nhiên, số ngƣời chƣa tỉnh vẫn còn rất 

nhiều;  từ  đó  mới  biết  nghiệp  chƣớng  của  chúng  sanh  nặng  đến  cỡ 

nào. Quan trọng là phải quay lại xét mình thì mới đƣợc thọ dụng thực 

sự. Nếu không thể hồi quang phản chiếu, sự vãng sanh Tịnh Độ ngay 

trong đời này của chúng ta đích thực là sẽ có vấn đề. 

Trong quá trình học tập, chúng tôi thƣờng nhắc tới những thành 

tựu khoa học, vì sao? Nó có thể giúp chúng ta quán chiếu, giúp chúng 





85 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ta  nhìn  thấu,  giúp  chúng  ta  buông  xuống.  Tiến  sĩ  Phổ  Lang  Khắc 

(Max  Planck)  ngƣời  Đức  đã  cho  chúng  ta  biết,  Ông  ta  suốt  đời 

chuyên nghiên cứu vật chất là gì, bí mật của vật chất đã đƣợc ông ta 

phơi bày. Ông ta phát hiện Vi Trung Tử; khi Vi Trung Tử bị bắn bể 

tan ra, sẽ không còn vật chất gì tồn tại nữa. Nói cách khác, Vi Trung 

Tử chính là Cực Vi Sắc, Cực Vi Chi Vi đƣợc nói trong kinh Phật, đây 

là vật chất đã đến mức nhỏ nhất, nó không thể bị cắt nhỏ nữa. Nếu bị 

cắt nữa, sẽ không còn gì hết. Ông đã tìm đƣợc ra rồi, vật chất bị cắt 

nhỏ  đến  mức  không  còn  gì  nữa,  lúc  đó  sẽ  thấy  gì?  Nhìn  thấy  hiện 

tƣợng dao động của ý niệm. Từ đó, chúng ta hoảng nhiên đại ngộ (vỡ 

lẽ), vật chất từ đâu có? Vật chất có từ ý niệm, vật chất chẳng thật sự 

tồn tại; đó là  một  huyễn tƣớng, giả tƣớng. Vật chất trên căn  bản là 

không tồn tại, đúng là nhƣ vậy. 

Ngày nay, hiện tƣợng vật chất nhƣ chúng ta trông thấy chính là 

điều mà Di Lặc Bồ Tát và đức Phật đã từng nói. Đức Phật hỏi Di Lặc 

Bồ Tát, trong tâm phàm phu có ý niệm, ngày nay chúng ta khởi lên 

một niệm, một niệm ấy do bao nhiêu ý niệm vi tế tạo thành? Chúng 

ta mới phát hiện, một niệm đầu (ý niệm), đơn độc một niệm ấy chắc 

chắn là không thể nào tƣởng tƣợng nổi, quý vị chẳng có cảm giác gì 

hết. Bồ Tát Di Lặc trả lời Di Lặc Bồ Tát là chuyên gia về Duy Thức, 

dùng cách nói hiện thời thì Ngài là một chuyên gia về Tâm Lý Học 

Phật Giáo. Bồ Tát trả lời cho chúng ta biết: “Một cái khảy ngón tay 

có ba mƣơi hai ức trăm ngàn niệm”, đây là nói về niệm đầu (ý niệm). 

Khi  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  một  niệm  đầu  có  bao  nhiêu  tế 

niệm? Ba  mƣơi hai ức trăm ngàn tế niệm. Trong thời gian bao lâu? 

Một khảy ngón tay. “Niệm niệm thành hình”, “hình”tức là hiện tƣợng 

vật chất. “Hình đều có Thức”, mỗi hiện tƣợng vật chất nhỏ bé chính 

là cái mà khoa học gia gọi là Vi Trung Tử, Phật pháp gọi là Cực Vi 

Sắc, Cực Vi Chi Vi. Đó là Ngũ Uẩn đƣợc nói trong Tâm Kinh. Chúng 

ta niệm Tâm Kinh đã mấy mƣơi năm, căn bản là không hiểu Ngũ Uẩn 

là gì. “Quán Tự Tại Bồ Tát chiếu kiến ngũ uẩn đều là Không”. Ngũ 

Uẩn là Cực Vi Sắc. Cực Vi Sắc do niệm đầu sanh ra, lại còn tồn tại. 

Ngày  nay,  chúng  ta  dùng  “giây  đồng  hồ”làm  đơn  vị  đo  lƣờng  thời 

gian. Mỗi giây có thể khảy ngón tay bao nhiêu lần? Có ngƣời nói, lúc 





86 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trƣớc tôi nghĩ đại khái chừng năm lần, tôi khảy trung bình là năm lần. 

Ngƣời trẻ tuổi hơn tôi, thể lực khoẻ hơn, sức mạnh  mẽ hơn, có thể 

khảy bảy lần. Một niệm đầu này, một khảy ngón tay có ba mƣơi hai 

ức trăm ngàn niệm. Ba mƣơi hai ức nhân với trăm ngàn; trăm ngàn là 

mƣời vạn, ba mƣơi hai ức nhân với mƣời vạn tức là ba trăm hai mƣơi 

triệu. Một cái khảy ngón tay, ba trăm hai mƣơi triệu nhân với bảy là 

số ý niệm trong một giây đồng hồ, làm sao có vật gì tồn tại trong thời 

gian ngắn nhƣ vậy? 

Vì vậy, ông Planck kết luận: Trong vũ trụ, trên căn bản là không 

có  vật  chất  tồn  tại.  Quý  vị  cho  rằng  có  vật  chất  tồn  tại,  đó  là  hoàn 

toàn sai lầm. Lấy câu này đối chiếu với kinh Kim Cang, đức Phật nói 

“Phàm những gì có hình tƣớng đều là hƣ vọng”, ông Planck đã chứng 

minh rồi đó. Vật chất là giả, chẳng thật. “Hết thảy pháp hữu vi, nhƣ 

mộng, huyễn, bọt, bóng”giống nhƣ kinh Kim Cang đã nói. Nếu quý 

vị chấp trƣớc nó thì sai  mất rồi; quý vị phân biệt nó là sai  mất rồi; 

quý vị khởi tâm động niệm cũng sai luôn! Thật sự hiểu rõ đạo lý này, 

ngƣời  hiểu  rõ  chân  tƣớng  sự  thật  này,  sẽ  không  đặt  điều  này  trong 

lòng, phá Thân Kiến sẽ không còn khó khăn nữa. Thân Kiến là cội 

gốc của hết thảy tội ác. 

Bài báo cáo của pháp sƣ Tự Liễu nói cội gốc của phiền não là Ái, 

cội gốc của Ái là Ngã (Ta). Đó là gì? Trong Duy Thức gọi đó là thức 

thứ bảy, thức thứ bảy chính là Ngã Kiến. Căn bản là chẳng có Ngã, 

lại cứ chấp trƣớc có một cái Ngã. Sau đó, Ngã Ái, Ngã Mạn, Ngã Si 

khởi lên theo Ngã. Đó là ba gốc rễ của Tham, Sân, Si, phiền não có 

sẵn từ đời trƣớc. Từ một niệm bất giác, mê mất, Tự Tánh biến thành 

A Lại Da, A Lại Da do những thứ này tạo thành. Nghiệp Tƣớng của A 

Lại Da chứa đựng chủng tử, từ đó, biến hiện thành Mạt Na. Mạt Na 

là thƣờng tùy tƣớng của bốn phiền não lớn, Mạt Na chính là bốn thứ: 

Ngã  Kiến,  Ngã  Ái,  Ngã  Mạn,  Ngã  Si.  Do  vậy,  chúng  ta  phải  biết, 

chúng ta đối phó với Tham nhƣ thế nào? Phải buông bỏ Tham. Cốt 

lõi của Tham là Ái. Khi quý vị nhìn thấu suốt điều này, đã biết nó đều 

là  giả  rồi,  quý  vị  mới  có  thể  buông  xuống.  Ái  là  phiền  não,  chẳng 

phải là điều gì tốt đẹp. Ái là cội gốc của lục đạo luân hồi; nếu không 





87 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trừ khử Ái, sẽ không thể thoát luân hồi. Ngạo mạn là cội rễ của Sân 

giận. Hoài nghi là cội rễ của Ngu Si. 

Chúng  ta  học  tập  lời  dạy  của  thánh  hiền,  quan  trọng  nhất  là 

không thể hoài nghi. Nhƣng ngày nay chúng ta nuôi dƣỡng hoài nghi 

thành thói quen. Khoa học đặt hoài nghi vào hàng đầu, điều đầu tiên 

khoa học dạy là hoài nghi; không hay không biết, chúng ta đã nhiễm 

thói  quen  hoài  nghi  này.  Cho  nên  vì  sao  chúng  ta  không  tiến  nhập 

thánh giáo đƣợc? Vì chẳng đoạn sạch tâm nghi ngờ. Chúng ta tin, chỉ 

tin chín mƣơi chín phần trăm, còn một phần hoài nghi. Không thể coi 

thƣờng  một phần  trăm này. Thầy  Lý thƣờng nói với chúng tôi: Khi 

một phần trăm  ấy khởi tác dụng, sẽ hủy diệt toàn bộ  công phu của 

quý vị. Chúng ta không khởi lòng nghi đối với thánh giáo là một việc 

quá khó. Ngƣời xƣa thì dễ hơn. Do vậy, ngày nay chúng ta vô cùng 

cảm  thán,  vì  sao  khó  nhƣ  vậy?  Chẳng  có  giáo  dục  vun  bồi  cội  rễ. 

Giáo  dục  vun  bồi  gốc  rễ  là  sự  truy  cầu  của  ngƣời  Trung  Hoa  thuở 

xƣa,  bắt  đầu  từ  thai  giáo.  Lúc  ngƣời  mẹ  mang  thai,  mắt  ngƣời  mẹ 

không nhìn vật ác, tai không nghe lời dâm, miệng không nói lời ngạo 

mạn, ngƣời  mẹ trì giới, vì sao?  Nếu ngƣời  mẹ có thể  làm nhƣ vậy, 

thai  nhi  sẽ  bình  thƣờng.  Sau  khi  đứa  bé  sanh  ra,  mở  mắt  ra  nó  sẽ 

nhìn,  tai  nó  lóng  nghe,  nó  sẽ  luôn  học  tập,  tiếp  thu.  Cha  mẹ  phải 

chăm sóc nó đàng hoàng, những gì phụ diện (xấu ác) đừng để cho nó 

thấy nghe, đừng để cho nó tiếp xúc. Phải làm nhƣ vậy bao lâu? Phải 

chăm sóc nhƣ vậy cho đến lúc nó ba tuổi, tức là một ngàn ngày, đó 

gọi là giáo dục vun bồi gốc rễ. Vì trẻ con nhận đƣợc sự dạy dỗ nhƣ 

vậy, lúc nó lên ba bốn tuổi, sẽ có thể phân biệt tà chánh, thị phi; đối 

với những thứ bất chánh, nó sẽ bài trừ, sẽ từ chối tiếp nhận. Ngƣời 

xƣa  có  câu  ngạn  ngữ:  “Tam  tuế  khán  bát  thập”(ba  tuổi  xem  tám 

mƣơi). Cả đời sẽ chẳng thay đổi nhờ gốc rễ đƣợc vun bồi sâu dầy. 

Ngày  nay,  chúng  ta  chẳng  có  gốc  rễ  này.  Một  ngƣời  học  Phật, 

học  Giới,  đến  cuối  cùng  không  thể  thọ  trì,  phá  giới,  phạm  quy  củ, 

chúng ta phải tha thứ ngƣời đó. Vì sao? Ngƣời đó không có gốc rễ. 

Giống  nhƣ  xây  nhà  lầu,  khi  xây  xong,  nhƣng  nền  tảng  chẳng  vững 

chắc. Trong kinh Vô Lƣợng Thọ, đức Phật đã từ bi nói: “Ngƣời đời 

trƣớc chẳng thiện, chẳng biết đạo đức, do chẳng đƣợc ai dạy, đâu có 





88 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

gì  lạ”.  Phải  đại  từ  đại  bi  tha  thứ  cho  những  ngƣời  ấy,  phải  khuyến 

khích họ; điều quan trọng nhất là tự mình phải làm gƣơng tốt cho họ 

coi. Giống nhƣ lão hòa thƣợng Hải Hiền, cả đời làm gƣơng cho ngƣời 

khác. Ngài cũng đƣợc đức Phật Di Đà dặn dò. Tôi tin thọ mạng của 

Ngài bất quá cũng chỉ là bảy, tám mƣơi tuổi mà  thôi, Ngài sống tới 

một  trăm  mƣời  hai  tuổi.  Đó  là  đức  Phật A  Di  Đà  gia  trì,  nhất  định 

phải  nhờ  Ngài  tiêu  biểu  pháp.  Sự  tiêu  biểu  pháp  cuối  cùng  là  Ngài 

nhận đƣợc cuốn sách có nội dung “Tăng tán thán Tăng”, đó là gì? Đó 

là  để  cứu  vãn  Tịnh  Độ.  Hiện  nay,  trong  thời  đại  này,  kẻ  hủy  báng 

Tịnh Độ rất nhiều, sức mạnh quá lớn, trƣớc nay chƣa từng có. Có một 

pháp sƣ tặng cho tôi bốn chữ “đại nạn, đại nạn”, nói với tôi rằng đích 

thực  tôi  gặp  nạn  nhƣ  vậy. Tôi  đổi  chữ  “nạn”thứ  tƣ,  sửa  thành  “đại 

nạn, đại nhẫn”, phải tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, tôi có thể chịu đựng, 

nhẫn nại. Hoặc đổi thành “đại nhẫn, đại nạn”. Hai chữ “nạn”này, một 

chữ là “nạn”trong danh từ “khổ nạn”(khó khăn, gian nan), một chữ là 

“nạn”trong  danh  từ  “tai  nạn”,  chúng  ta  mới  có  thể  vƣợt  qua.  Nếu 

chẳng có Nhẫn Nhục Ba La Mật, thì thôi rồi. Không thể khởi tâm oán 

hận, phải khởi tâm thƣơng xót, vì sao họ làm nhƣ vậy? Vì chúng ta đã 

đánh mất văn hóa truyền thống cả hai trăm năm. Trong một trăm năm 

đầu  sơ  sót,  cho  nên  vẫn  còn  một  chút  dáng  vẻ  trong  đó,  chẳng  có 

ngƣời làm thật sự. Một trăm năm thứ nhì, dáng vẻ cũng mất hết, cho 

nên rất khó khăn. Do vậy, tôi hy vọng các đồng tu học Phật phải nêu 

gƣơng tốt; đó là phải thật sự hộ trì Phật pháp, khiến cho đại chúng 

trong  xã  hội  nhìn  thấy  hình  tƣợng  Phật.  Hiện  nay,  Phật  chẳng  còn 

nữa,  những  gì  chúng  ta  biểu  diễn  chính  là  đại  diện  cho  hình  tƣợng 

Phật.  Có  phải  là  hình  tƣợng  của  đức  Phật  Thích  Ca  năm  xƣa  hay 

không?  Khi  Phật  pháp  hƣng  vƣợng,  chúng  sanh  có  phƣớc,  khi  Phật 

pháp suy thoái, chúng sanh rất đáng thƣơng. Chúng ta sanh vào thế 

gian này, đƣợc thân ngƣời, nghe Phật pháp, đƣợc biết đến Tịnh Tông, 

lại gặp đƣợc thiện tri thức chân chánh, đó là điều vô cùng may mắn! 

Trƣớc tiên, tôi thƣờng khuyến khích mọi ngƣời phải phá bỏ Thân 

Kiến, đừng chấp trƣớc cái thân này, đừng nghĩ  tới  mình (Ngã). Tại 

sao?  Khi  Thân  Kiến  phá  rồi,  Biên  Kiến,  Kiến  Thủ  Kiến,  Giới  Thủ 

Kiến, Tà Kiến đều bị phá, lúc đó mới chứng Sơ Quả. Khi chƣa chứng 

Sơ Quả, trƣớc khi chứng Sơ quả là chƣa vào cửa Phật, chúng ta phải 

biết điều này. Chƣa vào cửa Phật mà có thể có thành tựu đƣợc không? 





89 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Đƣợc, đó là do đức Phật A  Di Đà từ bi vô tận đã  mở ra pháp  môn 

Niệm  Phật  này  cho  chúng  ta,  ngƣời  chƣa  chứng  Thánh  quả  cũng 

đƣợc vãng sanh. Nói đến tám vạn bốn ngàn pháp môn, nếu nói quý vị 

chẳng đoạn phiền não  mà  chứng Bồ Đề, quý vị làm không nổi. Có 

pháp môn nào có chuyện đới nghiệp? Do vậy, lúc tôi tám mƣơi lăm 

tuổi,  nhìn  thấy  việc  này  không  đƣợc  rồi!  Chẳng  có  kinh  luận  nào, 

chẳng có pháp môn nào có thể cứu tôi đƣợc, chẳng thể giúp tôi thoát 

ly luân hồi. Tôi quay lại, chuyên hoằng dƣơng kinh Vô Lƣợng Thọ, 

chuyên niệm A Di Đà Phật, hoàn toàn buông xuống các pháp môn và 

kinh luận khác. 

Quý  vị  không  làm,  tôi  làm,  vì  sao?  Tôi  muốn  thoát  ly  lục  đạo 

luân hồi, chuyện luân hồi này quá khổ sở rồi. Trải qua cuộc chiến của 

các  quân  phiệt  tranh  giành  đất  đai,  cuộc  chiến  Trung  Nhật,  và  đại 

chiến thế giới lần hai, tôi đã đích thân chứng kiến. Đức Phật nói Tám 

Khổ, Ba Khổ chẳng sai chút nào! Tâm muốn xuất ly của tôi mạnh mẽ 

hơn của quý vị, tôi chịu khổ quá nhiều rồi, xuất gia cũng chịu khổ. 

Chuyện an ủi duy nhất là đức Phật Thích Ca Mâu Ni  đã nêu gƣơng 

tốt cho chúng ta. Năm xƣa, khi đức Phật còn tại thế, Ngài chỉ có ba y 

và một bình bát, tối ngủ dƣới gốc cây, ngày ăn một bữa. Ngày nay, tôi 

còn  sƣớng  hơn  Ngài  một  tí,  điều  này  đáng  an  ủi  lắm!  Khi  nghĩ  tới 

đức Thế Tôn, tâm tôi bình lặng, Ngài đã nêu một tấm gƣơng tốt nhất 

cho chúng ta, chúng ta phải học tập theo Ngài. 

Dụng công vài ba năm là có thể đạt đƣợc, bạn thử nghĩ mà xem, 

bạn  muốn  thế  giới  cực  lạc,  hay  là  muốn  thế  giới  ta  bà  này?  Cầu 

không phải chịu khổ ở cõi ta bà, đến thế giới cực lạc tất cả đều thành 

hiện thực, đây là sự thật. Tuyệt đối chẳng phải do Phật dụ dỗ chúng 

ta, Phật không cần thiết phải làm điều này. Lời của Phật chữ chữ câu 

câu  đều  là  chân  thật,  không  có  một  câu  nào,  một  chữ  nào  là  gạt 

ngƣời. Chúng ta cần phải thể hội đƣợc, chúng ta phải thật làm, do đó 

duyên  chƣa  chín  muồi,  cũng  tức  là  thiện  căn  phúc  đức  nhân  duyên 

chƣa đầy đủ. Chúng ta từ vô lƣợng kiếp đến nay, cũng là nhiều đời 

nhiều kiếp tu hành, nhƣng hầu nhƣ chƣa trọn vẹn đƣợc ba điều kiện 

này. Trăm ngàn vạn kiếp khó gặp đƣợc, nay gặp đƣợc rồi, chúng ta 

nhất định phải trân trọng cái nhân duyên này. Duyên phận này, nếu 

không hoài nghi, có thể tin tƣởng, chứng tỏ thiện căn đã đầy đủ, chân 





90 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thật phát nguyện,  cõi này tốt nhƣ vậy thật sự phát nguyện, tôi nhất 

định phải đi, đồng nghĩa phƣớc báu hiện tiền rồi. 

Thiện căn, phƣớc báu này, là do tích lũy đƣợc  từ vô lƣợng kiếp 

trong đời quá khứ, nếu không nhƣ vậy thì không thể đƣợc. 

Niệm Phật theo nhƣ lời của phàm phu thì niệm càng nhiều càng 

tốt, bởi vì bạn không niệm Phật nhất định sẽ khởi vọng tƣởng. Tất cả 

nhân  ngã  thị  phi  tham  sân  si  mạn  đều  đến  đủ,  cho  nên  nếu  không 

niệm Phật sẽ tạo lục đạo luân hồi. Cũng chính là khuyên bạn không 

đƣợc gián đoạn Phật hiệu. Hải Hiền lão hòa thƣợng đã làm điều này 

92 năm, làm tấm gƣơng cho chúng ta, từ lúc thế độ, sƣ phụ dạy ngài 

1 câu Nam Mô A Di Đà Phật ngài liền một mực niệm đến lúc vãng 

sanh.  Niệm  suốt  92  năm  không  hề  gián  đoạn,  thật  sự  làm  ra  tấm 

gƣơng tốt cho chúng ta cho nên không niệm Phật,  thật sự khởi tâm 

động niệm toàn là lục đạo luân hồi. Niệm A Di Đà Phật, niệm  một 

cách rõ rang, không vọng tƣởng, cũng chẳng có vô minh. Câu nói ở 

phía sau quan trọng, không niệm Phật chính là tạo lục đạo luân hồi, 1 

câu  này  phải  nhớ  kỹ,  bạn  xem,  chúng  ta  có  cần  phải  niệm  Phật 

không? không niệm Phật, bạn khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác 

toàn là lục đạo, rất đáng sợ, niệm A Di Đà Phật, niệm đƣợc rõ ràng. 

Làm  mọi việc thiện dù lớn  hay nhỏ tất cả đều hồi hƣớng trang 

nghiêm tịnh độ, vào phút lâm chung, 10 niệm hay 1niệm đều có thể 

vãng  sanh.  Nhƣng  có  rất  nhiều  ngƣời  bệnh  vào  phút  lâm  chung  bị 

hôn mê, ngay cả ngƣời nhà cũng không nhận ra, làm sao niệm đƣợc, 

nếu muốn phút lâm chung có thể đắc lực, lúc bình thƣờng phải dụng 

công. 

Tuyệt  đối  không  đƣợc  cầu  may,  hơn  nữa  còn  phải  có  3  điều 

kiện:3  điều kiện  này,  điều  thứ  nhất phút  lâm  chung  đầu  óc  tỉnh  táo 

không mê muội. thứ 2, lâm chung có thiện tri thức nhắc nhở. thứ 3, 

họ vừa nghe đƣợc lập tức tiếp nhận. 3 điều kiện này nếu thiếu 1 thứ 

đều không thể vãng sanh, vậy thì giây phút lâm chung lại trở về 6 nẻo 

luân hồi điều này rất đáng sợ. 

Đối  với  hết  thảy  thiện  duyên  xứng  tâm  vừa  ý,  chúng  ta  không 

nên có tơ hào tham luyến, phải nên thấy thấu suốt. Hết thảy ác duyên, 

chúng ta không muốn gặp, nhƣng khi gặp phải, cũng đừng khởi tâm 





91 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

sân giận. Trong xã hội hiện thực, từ sáng tới tối, lúc sáu căn chúng ta 

tiếp xúc ngƣời, sự, vật, chúng ta phải tu hành trong những lúc đó, hạ 

thủ công phu nơi những thứ đó. Tu công phu gì? Trên căn bản, những 

thứ đó đều là giả. Vật chất là giả, ý niệm cũng là giả, chẳng có gì là 

thiệt. Khi quý vị đã thấy thấu suốt rồi, quý vị sẽ buông xuống đƣợc, 

sẽ không nắm chặt những thứ ấy nữa. Nắm chặt những thứ ấy để làm 

gì? Nắm chặt những thứ ấy, chính là lục đạo luân hồi. Nó tạo ra lục 

đạo  luân  hồi,  tạo  ra  thập  pháp  giới.  Chúng  ta  muốn  thoát  khỏi  lục 

đạo,  thoát  khỏi  thập  pháp  giới,  phải  buông  xuống  những  thứ  đó. 

Buông xuống nhƣ thế nào?  Phải biết nó đều là giả,  một khi thở ra, 

không  hít  vào  đƣợc  nữa,  có  vật  gì  là  của  quý  vị  hay  không?  Tôi 

thƣờng  khuyên  ngƣời  khác:  Quần  áo  nay  chúng  ta    đang  mặc  trên 

ngƣời là của chúng ta; khi không mặc trên ngƣời, chẳng còn là của 

chúng ta nữa. Cái nhà mà tôi đang trú ngụ hiện nay, khi tôi ở đó thì 

căn nhà ấy là của tôi. Khi tôi rời khỏi căn nhà, căn nhà ấy chẳng còn 

là của tôi nữa. Tiền tôi mang trong mình là tiền của tôi, còn tiền trong 

ngân hàng không phải của tôi. Tại sao vậy? Nghĩ nhƣ vậy, sẽ rất dễ 

buông bỏ, chẳng vƣớng bận. Khi Phật đến muốn cho tôi đi, tôi sẽ lập 

tức đi theo Ngài, chẳng có chuyện gì vƣớng mắc hết. Còn vƣớng bận 

chuyện gì nữa hay không? Không còn nhƣ vậy thì mới có thể ra đi 

thƣ  thái,  an  nhiên,  tự  tại.  Do  vậy,  không  thể  chẳng  biết,  không  thể 

không buông xuống! Tổ sƣ đại đức đau lòng rát miệng khuyên bảo 

chúng ta, chúng ta phải cảm ơn. Những chuyện xảy ra trong xã hội 

nhằm  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy,  bất  kể  là  chánh  diện,  hay  phản 

diện, chúng ta đều cảm ơn, bởi lẽ chúng đều cảnh tỉnh chúng ta trong 

từng giây từng phút. Hễ có duyên bèn làm, duyên đó tuyệt đối là đem 

lại lợi ích cho chúng sanh, khiến cho chánh pháp trƣờng tồn. Chuyện 

lợi ích cho chúng  sanh thì chúng ta  phải làm.  Khi chẳng có duyên, 

chúng ta không khởi tâm, tùy duyên, chớ không phan duyên. Đƣợc 

nhƣ vậy, chúng ta  mới đƣợc tự tại.  Đó gọi là “tâm  an, lý đắc”; khi 

hiểu rõ ràng, hiểu rành rẽ đạo lý rồi, tâm bèn an ổn. Tâm an sẽ chẳng 

khởi ý niệm nữa. 

 Trong quá trình chuyển ngữ, chắc không thể tránh khỏi thiếu sót, 

 xin các bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho. 





92 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

LUÔN LUÔN NGHĨ TỚI LÖC LÂM CHUNG 

1. Bí Quyết Niệm Phật 

Tâm vì sanh tử không tha thiết, mọi ngƣời đều rất lo lắng, không ít 

ngƣời đã hỏi: 

- Làm thế nào mới có tâm tha thiết vì sanh tử? 

- Làm sao đối trị tâm không tha thiết vì sanh tử? 

Chúng  tôi  đã  tìm  câu  trả  lời  và  tìm  bí  quyết  niệm  Phật  trong  các 

trƣớc tác của chƣ vị tổ sƣ đại đức nhiều đời, sau cùng, tìm đƣợc sáu chữ: 

“Thời  thời  tác  lâm  chung  tƣởng”  (luôn  luôn  nghĩ  bây  giờ  là  lúc  lâm 

chung).  Tóm  gọn  lại  thành  một  chữ  “Tử”  (Chết).  Đối  với  đề  tài  "Chết" 

này, mọi ngƣời đừng kiêng kỵ. Có ngƣời hễ nói tới chuyện "Chết" là mặt 

mày  tái  mét,  chúng  ta  thƣờng  không  kiêng  kỵ  những  chuyện  đáng  nên 

kiêng  kỵ,  nhƣng  lại  thƣờng  kiêng  kỵ  những  thứ  chẳng  đáng  kiêng  kỵ. 

Ngƣời xƣa nói: “Hiện thời cần lo sợ chuyện chết, tới lúc lâm chung, chẳng 

phải lo sợ gì hết”. Chúng ta thì ngƣợc lại, hiện tại chẳng lo sợ gì cả, đến 

lúc lâm chung, tay chân bấn loạn. Mọi ngƣời  đều ngƣỡng mộ công phu 

niệm Phật của lão  hòa thƣợng Hải Hiền, Ngài thành tựu công phu niệm 

Phật  nhƣ  thế  nào?  Chính  là  vì  luôn  luôn  nghĩ  ngay  bây  giờ  là  giờ  phút 

cuối cùng của đời mình, dốc hết sức niệm Phật. 

Đối trị “tâm vì sanh tử không tha thiết” phải bắt đầu từ đâu? Phải 

đau xót nghĩ tới Vô Thƣờng, luôn luôn nghĩ mình đang sắp chết. 

Thảo Am thiền sƣ đời Tống có viết một bài khai thị với tựa đề Niệm 

Phật Quyết (Bí quyết niệm Phật), đơn giản, thiết yếu,  chẳng tới ba trăm 

chữ. Bài khai thị này rất ngắn, nhƣng đƣợc coi là bài khai thị tiêu biểu cho 

bí  quyết  niệm  Phật  của  các  vị  tổ  sƣ  đời  trƣớc,  rất  quý  báu  trong  việc 

hƣớng dẫn chúng ta niệm Phật. Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục có nhắc 

tới Thảo Am thiền sƣ, Ngài vãng sanh Cực Lạc thế giới. 

Bí quyết niệm Phật ghi: “Ai chẳng biết niệm A Di Đà Phật, nhƣng 

niệm đƣợc đắc lực rất khó. Ai chẳng nguyện sanh Tây Phƣơng Cực Lạc 

thế giới, nhƣng ngƣời vãng sanh đƣợc rất hiếm, vì ngƣời niệm Phật chẳng 

biết  bí  quyết.  Chỉ  có  một  chữ  Chết  là  có  thể  giúp  cho  ngƣời  niệm  Phật 

niệm chân thật thiết tha. Giữ chặt một chữ Chết trong ý niệm thì đối với 

các cảnh duyên gặp phải hằng ngày tự nhiên sẽ lạnh nhạt, tình ái cũng tự 

nhiên nhẹ bớt. Danh lợi, thế lực đến lúc đó không dùng đƣợc nữa. Những 





93 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

điều thấy nghe, hiểu biết đến lúc đó, cũng không dùng đƣợc nữa. Lúc tứ 

đại phân ly còn dựa vào gì đƣợc nữa? Cô hồn vô chủ làm sao tự do đƣợc? 

Lúc đó, nếu không thấy Phật Di Đà, e rằng sẽ phải gặp quỷ La sát. Không 

sanh Tịnh Độ, e rằng phải nhập thai lừa. Đừng cho rằng chuyện này có thể 

chần  chờ!  Chuyện  gì  ngày  mai  sẽ  xảy  ra,  hôm  nay  làm  sao  biết  đƣợc? 

Đừng coi nhẹ chuyện này, đời này lầm lỡ sẽ trầm luân vĩnh viễn. Hết thảy 

mọi chuyện không gì quan trọng bằng chuyện lớn sanh tử, cho nên mọi 

chuyện  khác  đều  chẳng  cần  thiết.  Trong  mọi  lúc,  luôn  nghĩ  là  lúc  lâm 

chung. Nghĩ nhƣ vậy thì  lúc nào cũng là lúc niệm Phật. Niệm Phật  nhƣ 

vậy mới đƣợc thiết tha. Niệm Phật thiết tha nhƣ vậy mới vãng sanh Tịnh 

Độ. Phải hạ thủ công phu nhƣ mình đang sắp chết thì mới thành tựu tịnh 

nghiệp. Thƣờng nghĩ tới lúc chết thì tâm vì sanh tử mới thiết tha. Đó là 

những bậc thang thành Phật, là bí quyết cho chuyện thành tâm niệm Phật 

vậy”. 

2. Nghĩ mình sẽ chƣa chết 

Tâm nghĩ mình chƣa chết là cho rằng mình tạm thời sẽ không chết, 

còn lâu lắm mới tới phiên mình chết. Đấy là tâm trạng và thái độ phổ biến 

của mọi ngƣời. Mọi ngƣời ai cũng ý thức rằng mình rốt cục sẽ chết, mỗi 

ngƣời đều biết mình có một ngày chắc chắn sẽ chết. Ai cũng có ý niệm và 

suy nghĩ rằng cuộc đời rất ngắn ngủi, tạm bợ, nhƣng mỗi ngày đều ngây 

ngô cho rằng hôm nay thần chết sẽ không đến thăm mình! Cứ nghĩ nhƣ 

vậy, mãi cho đến giây phút mạng chung đến suối vàng; trƣớc đó, cứ chấp 

chặt  ý  tƣởng  mình  sẽ  sống  mãi  mãi.  Chúng  ta  không  cho  rằng  mình  sẽ 

không  chết,  mà  là  nghĩ  bây  giờ  hãy  còn  sớm,  còn  chƣa  tới  phiên  mình 

chết. Hôm nay tôi sẽ chƣa chết, năm nay cũng sẽ chƣa chết. Đây là ý niệm 

tiềm tàng trong tâm chúng ta. Do vậy, đối với chuyện lớn là niệm Phật tu 

hành, cứ khất đƣợc là khất, hôm nay cứ hẹn “đợi tới ngày mai mới niệm”. 

Năm nay hẹn đến năm sau sẽ niệm.  Cứ  cho rằng thời gian  còn dài, còn 

nhiều thời gian. Xảo hợp sao! Trong quá trình "hẹn lại" ấy, Vô Thƣờng lại 

thình lình xuất hiện! Cái chết chƣa bao giờ báo trƣớc, không bao giờ báo 

cho  chúng  ta  biết  trƣớc.  Hãy  hồi  tƣởng  những  ngƣời  thân,  bạn  bè  của 

chúng ta, chẳng ít ngƣời đã chết trong lúc cho rằng mình còn lâu mới chết. 

Những chuyện xung quanh chúng ta đều là nhƣ vậy. Có một bà cụ bị bịnh, 

nằm  trên  giƣờng,  hôm  đó,  bà  bảo đứa  con  chƣng  cho bà  một  chén  yến. 

Sau  khi  ăn  xong,  bà  ta  bảo  con:  “Má  còn  chƣa  chết,  còn  lâu  mới  chết”. 





94 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Sau đó, ngƣời con yên tâm đi làm. Trên đƣờng tới sở làm, ngƣời nhà gọi 

điện nói mẹ ông đã qua đời! 

Đã nhiều đời nhiều kiếp, phần đông chúng ta đều đọa trong ác đạo. 

Giả sử  một  ít dịp nào đó,  may  mắn sanh vào cõi lành, nhƣng thƣờng là 

sanh vào những chỗ không thể tu hành. Dù cho may mắn sanh làm ngƣời 

và  có  thể  tu  hành,  nhƣng  lại  không  thể  tu  hành  đúng  nhƣ  chánh  pháp, 

nguyên  nhân  là  vì  cái  tâm  cho  rằng  mình  còn  chƣa  chết.  Cứ  nghĩ  rằng 

mình sẽ còn lâu mới chết; do vậy, tu hành không tinh tấn. Tâm trạng này 

đã hại chúng ta từ đời này sang đời khác. 

Có một vị Đại Thành Tựu1 tức là một hành giả Mật Tông đƣợc mọi 

ngƣời công nhận là bậc đạt thành tựu trong Phật giáo Tây Tạng. Một hôm 

có  một  ngƣời tu  hành từ xứ  Khang  (Khams)  đến  yết  kiến  vị  Đại  Thành 

Tựu và cầu xin truyền pháp. Vị Đại Thành Tựu chẳng truyền trao gì hết, 

nhƣng sau khi ngƣời kia ba lần nài nỉ, khẩn cầu, Ngài cầm tay ngƣời kia, 

thành khẩn nói: 

“Tôi sẽ chết, ông cũng sẽ chết. 

Tôi sẽ chết, ông cũng sẽ chết. 

Tôi sẽ chết, ông cũng sẽ chết”, 

Lặp lại nhƣ vậy ba lần, và nói thêm: “Bí quyết tu hành của Thƣợng 

Sƣ  chẳng  có  gì  khác!  Tôi  cũng  thề  rằng  chẳng  có  bí  quyết  gì  thù  thắng 

hơn ba câu trên”. Ngƣời tu hành từ xứ Khang ấy nghe xong, tu hành rất 

tinh tấn, cuối cùng đạt thành tựu. 

Chúng  ta  thƣờng nghe  nói  có  ngƣời nào  đó bị  ung thƣ  sẽ  chết  rất 

nhanh. Thật ra, mỗi ngƣời chúng ta ai cũng phải chết, chẳng có ai không 

chết, chỉ là sớm hay muộn mà thôi! Ngƣời xƣa nói: “Sáng không nghĩ tới 

cái chết thì cả ngày sẽ trôi qua vô ích. Chiều không nghĩ đến cái chết thì 

ban đêm sẽ trôi qua vô ích”. Nghĩ về cái chết sẽ sách tấn chúng ta mau 

mau niệm Phật, lúc nào cũng nghĩ mình sắp chết. 

3. Kỳ hạn chết không nhất định 

Kinh Pháp Cú nói: 

“Trong số những ngƣời mình gặp sáng nay, có ngƣời chiều nay sẽ 

chết và không thể gặp lại nữa. Trong số những ngƣời mình gặp chiều nay, 

có ngƣời sáng hôm sau sẽ không gặp lại nữa”. 





95 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Cuộc đời vô cùng mong manh, giống nhƣ bọt nƣớc, có thể bể tan 

bất cứ lúc nào. Chúng ta thấy con nít chơi trò thổi bong bóng nƣớc. Dù cái 

bong bóng nƣớc có thể an ổn bay lên không trung, nhƣng không biết bao 

giờ, nó sẽ đụng phải vật gì chƣớng ngại và bị bể tan. Tình hình của chúng 

ta hiện nay cũng vậy, ngƣời xƣa có nêu một thí dụ: Thí dụ từ đỉnh núi cao 

chúng ta rớt xuống đất, trong khi còn đang lơ lửng trong không trung chƣa 

chạm xuống đất, chúng ta vẫn vui sƣớng, cảm thấy dƣờng nhƣ chẳng có 

chuyện  gì,  chẳng  biết  phải  mau  niệm  Phật,  chẳng  biết  bao  giờ  sẽ  chạm 

mặt  đất  và bị  tan xƣơng nát  thịt. Kể từ sau khi  chúng ta thọ sanh, cũng 

giống  nhƣ  con  dê  đang  bị  dẫn  đến  lò  sát  sanh,  chuẩn  bị  làm  thịt,  trong 

từng sát na bị dẫn đến chỗ chết chóc. So với tháng trƣớc, tháng này gần kề 

cái chết hơn một chút. So với hôm qua, hôm nay càng gần cái chết một 

chút. So với ban ngày, ban đêm gần cái chết hơn một chút. So với sát na 

trƣớc, sát na này càng gần cái chết hơn một chút. Cái chết sẽ chẳng đến 

chậm  rãi  và  có  đủ  quy  luật  nhƣ  bạn  tƣởng  tƣợng.  Phƣơng  thức,  nhân 

duyên và thời gian nó xuất hiện chẳng có cách nào xác định đƣợc! Do vì 

kỳ hạn chết bất định, bạn làm sao bảo đảm năm nay, ngày mai, hoặc một 

thời khắc sau, chính mình không chết đi và đọa vào trong ác đạo rên xiết 

chịu khổ hay sao? Cho nên cái chết sẽ chẳng chờ đợi ai lãng phí một thời 

gian  dài,  hoặc  thong  thả  chuẩn  bị  nghinh  tiếp  rồi  nó  mới  từ  từ  đến  trễ. 

Trên thực tế ,quý vị thấy cái chết xảy đến rất nhanh chóng, mãnh liệt. Sau 

khi hiểu rõ và sợ chết, chúng ta sẽ buông xuống hết thảy những sự truy 

cầu và chấp trƣớc trong thế gian, nỗ lực tu hành hòng sửa đổi vận mạng. 

Ngày nay, tai nạn xe cộ xảy ra với mức độ rất cao, chúng ta có thể 

bảo  đảm  khi  ra  khỏi  cửa  chính  mình  chẳng  gặp  phải  tai  nạn  xe  cộ  hay 

không? Chẳng có cách gì bảo đảm! Mấy năm trƣớc, có một ngƣời đi đón 

con tan học về nhà. Đứa con vừa ra khỏi cổng trƣờng, nhìn thấy cha mình 

liền vui mừng chạy tới. Ngay lúc đó, có một chiếc xe hàng chạy qua tông 

vào  rồi  cán  đứa  con  chết  tƣơi.  Ngƣời  cha  chứng  kiến  cảnh  tƣợng  thảm 

khốc đó, kinh hoảng, ngây dại, vừa khóc vừa chạy về phía đứa con. Ngay 

lúc đó, một chiếc xe từ phía sau chạy tới đụng ông ta chết luôn tại chỗ. Vợ 

ông  nghe  tin  cả  chồng  lẫn  con  đều  bị  chết  thảm  ngoài  đƣờng  nhƣ  vậy, 

chẳng thể nào chịu đựng nổi, hết sức tuyệt vọng, uống thuốc độc tự sát. 

Bà nội ở nhà, trong một ngày mất đi đứa con trai, con dâu và đứa cháu, 

bịnh tim bộc phát, khi đƣa đến bệnh viện, chẳng cấp cứu đƣợc nên cũng 

chết theo. 





96 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Lại nghĩ thêm, ta có thể bảo đảm khi ta ở trong tƣ thế nào, oai nghi 

nào  sẽ  chẳng  chết  không?  Khi  đang  đi  bộ,  cũng  có  thể  chết,  khi  đứng, 

cũng có thể chết, ngồi cũng có thể chết, ngủ cũng có thể chết, miệng đang 

ăn cũng có thể chết, đang cƣời cũng có thể chết. Có ngƣời đang đi bộ, đột 

nhiên  ngã  quỵ  xuống đất  rồi  chẳng đứng dậy  đƣợc  nữa.  Có  ngƣời  đang 

đứng ở trạm đợi xe lửa, vì quá đông ngƣời ở đó nên bị ngƣời ta chen lấn 

bị đẩy lên đƣờng rầy xe lửa rồi bị xe lửa đè chết. Có ngƣời đang ăn rồi bị 

thức ăn nghẹn ở cổ họng mà chết. Có một ngƣời làm quan vào đời Thanh, 

gạt lấy hết tiền cứu tế dân chúng đang bị thiên tai. Một hôm ông ta đang 

nằm  ngủ  đột  nhiên  ngồi  dậy,  miệng  ộc  máu  rồi  chết.  Trong những  kiếp 

trƣớc, chúng ta đã tạo ra quá nhiều nghiệp ác, làm sao có thể bảo đảm một 

khắc2 sau chắc chắn sẽ không chết? Hoàng Bá thiền sƣ nói: “Ta hỏi ông, 

nếu  giờ  phút  lâm  chung  đến  một  cách  thình  lình,  lúc  đó  làm  sao  ông 

chống chọi với sanh tử? Phải chuẩn bị trong lúc nhàn hạ thì lúc cần gấp 

mới dùng đƣợc, đỡ tốn sức. Đừng đợi khát nƣớc mới đi đào giếng, lúc lâm 

chung sẽ tay chân cuống quýt, đoạn đƣờng trƣớc mắt mờ mịt, quờ quạng, 

khổ lắm, khổ lắm!” 

Đoạn  trên  nói  lúc  gần  kề  cái  chết,  chúng  ta  có  nắm  chắc  đƣợc  gì 

hay không? Dựa trên tình huống của phần đông ngƣời ta hiện nay để nói, 

sau khi chết đi, chẳng nắm chắc rằng mình không đọa vào ba đƣờng ác! 

Nhƣng chỉ cần chúng ta nhất tâm nƣơng dựa A Di Đà Phật, phát nguyện 

tha thiết, chân thành niệm Phật, lâm chung sẽ có thể vãng sanh Tịnh độ, 

triệt để thoát ly biển khổ luân hồi. Cho nên niệm Phật sớm một ngày, lúc 

chết sẽ có thêm một phần nắm chắc không đọa ba đƣờng ác. 

4. Hôm nay nhất định sẽ chết 

Cái chết chẳng có kỳ hạn nhất định, tức là từ ngày hôm nay trở về 

sau, trăm năm trƣớc cái chết đã định, trong thời gian ấy, cái chết đến lúc 

nào  sẽ  chẳng  định  trƣớc  ngày  giờ.  Hôm  nay  chết  hay  không,  chẳng  có 

cách nào quyết định đƣợc. Thí dụ có một ngƣời thù địch không gì đáng 

ngại bằng báo cho tôi biết kể từ hôm nay trở đi, đến một lúc nào đó, sẽ 

đến đây hại tôi. Kẻ ấy chẳng cho biết ngày nào sẽ tới, nên ngày nào tôi 

cũng phải cẩn thận đề phòng. Thái độ chúng ta đối với cái chết cũng nên 

nhƣ vậy, ngày nào cũng phải cẩn thận đề phòng. Do vậy, ngƣời xƣa  dạy 

chúng ta chuyển đổi tâm niệm “hôm nay mình còn chƣa chết” trở thành 

“hôm nay mình nhất định sẽ chết”, mỗi ngày đều nghĩ hôm nay là ngày 

cuối cùng trong đời. Trong ngày cuối của cuộc đời, chúng ta phải làm gì? 

Đƣơng nhiên là niệm A Di Đà Phật miên mật cầu sanh Tịnh Độ, đâu còn 





97 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tâm  trí  gì  để  bận  bịu  chuyện  thế  gian?  Nếu  thật  sự  khởi  đƣợc  cái  tâm 

“hôm  nay  mình  nhất  định  sẽ  chết”,  ngày  nào  cũng  vậy,  công  phu  niệm 

Phật chắc chắn sẽ đắc lực giống nhƣ lão hòa thƣợng Hải Hiền vậy. 

Sách Trúc Song Tùy Bút có kể một công án: Có một vị Tăng bị bịnh 

lao phổi quanh năm, nhƣng không nghĩ rằng mình nhất định sắp chết. Nếu 

ai nói đến chuyện chết chóc, ông ta liền không vui. Khi ấy, Liên Trì đại sƣ 

sai ngƣời nhắn ông ta mau chuẩn bị hậu sự, nhất tâm chánh niệm. Vị tăng 

ấy nói: “Đàn ông nam tử sanh bịnh, kỵ nhất là chết trƣớc ngày sanh của 

mình, tôi phải đợi đến sau ngày sanh rồi mới tính nữa”. Mƣời Bảy tháng 

đó là sinh nhật của ông ta chẳng ngờ ngày Mƣời Sáu bỗng đột ngột chết 

mất.  Mấy  ngày  trƣớc  khi  ông  ta  mất,  vẫn  chấp  chặt  “hôm  nay  mình  sẽ 

chƣa chết” cho nên chẳng chuẩn bị gì hết. Kết quả thật đáng bi ai! 

5. Đau xót nghĩ tới Vô Thƣờng 

Ngƣời xƣa dạy chúng ta không những phải nghĩ tới Vô Thƣờng, mà 

còn phải đau xót nghĩ tới Vô Thƣờng. Quý vị nghĩ tới Vô Thƣờng, nghĩ 

tới mức khởi lên cảm giác đau xót. Chính cảm giác đau xót này sẽ khích 

lệ,  sách  tấn  chúng  ta  niệm  Phật.  Vô  Thƣờng  có  thể  xảy  đến  bất  cứ  giờ 

phút nào! Khi Vô Thƣờng xảy đến mà mình không niệm Phật, không thể 

vãng sanh, mình sẽ sanh tới cõi nào? Một khi chúng ta có thể thật sự đau 

xót nghĩ tới Vô Thƣờng, chúng ta sẽ niệm Phật tốt đẹp, công phu sẽ đắc 

lực. Chúng tôi có cảm nhận sâu sắc: Khi nhiễu Phật mà không có tâm đau 

xót Vô Thƣờng, chẳng qua chỉ là làm cho chân mình đau đớn vô ích mà 

thôi! Khi niệm Phật chẳng đƣợc, hãy khởi lên ý niệm đau xót Vô Thƣờng, 

Vô Thƣờng là một nguồn động lực dồi dào thúc đẩy chúng ta niệm Phật 

tinh tấn, chẳng để luống qua dù chỉ một phút. Nguyên nhân khiến chúng 

ta niệm Phật giải đãi, lƣời biếng, tán loạn, lúc có, lúc không, chính là vì 

chúng ta chẳng có cảm giác bức bách nhƣ cứu cái đầu đang bị cháy bừng, 

cứ tƣởng mình còn rất nhiều thời gian. 

Xin kể hai câu chuyện về Vô Thƣờng: 

a.  Đây  là  chuyện  có  thật  tôi  đọc  trong  một  tạp  chí  nhiều  năm  về 

trƣớc và còn ấn tƣợng rất sâu. Vào thời Thế Chiến thứ hai, có một cặp vợ 

chồng nọ đang chạy nạn. Sau cả ngày đi bộ rất mệt mỏi, đến bờ sông, cả 

hai ngƣời tính rửa mặt, uống hớp nƣớc rồi tiếp tục đi nữa. Hai ngƣời đến 

bờ sông, cúi xuống khoát nƣớc sông rửa mặt, lúc ngƣời vợ ngƣớc đầu lên, 

thấy  đầu  của  chồng  mình  trong  chớp  mắt  đã  bị  cắt  đứt.  Vì  lúc  đó  tiếng 

súng đạn nổ rầm trời, tốc độ phi đạn lẹ vô cùng, ngay lúc ngƣời chồng vừa 





98 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngƣớc đầu lên, đúng lúc ấy, có một mảnh miểng bom bay tới cắt đứt đầu 

ông ta. Ngƣời vợ chứng kiến cảnh tƣợng chồng mình bị đứt đầu nhƣ vậy 

nổi điên. Đó chính là Vô Thƣờng, chẳng ai ngờ trƣớc đƣợc! 

b. Minh Cung Sử  có ghi:  Triều Minh, ngày  mồng Sáu tháng Năm 

năm Thiên Khải thứ sáu3, xƣởng chế tạo vật phẩm của hoàng gia ở phía 

Tây Nam Bắc Kinh có một tai nạn khủng khiếp xảy ra. Sáng hôm đó, bầu 

trời sáng sủa, thình lình một tiếng nổ lớn dữ dội xảy ra, từ phía Đông Bắc 

truyền tới góc Tây Nam của kinh thành. Tiếp theo đó, một luồng tro bụi 

tung lên, nhà cửa rung động. Đột nhiên, trên không trung có một tiếng nổ 

lớn dƣờng nhƣ trời sập, một bầu đen tối bao phủ bốn bề, lại có một đám 

mây đen kịt giống nhƣ hình nấm linh chi, lại giống nhƣ mớ tơ rối có đủ 

năm màu từ dƣới đất bay lên, rất lâu sau mới tan. Phía Đông từ con đƣờng 

lớn ở cửa Thuận Thành, phía Bắc tới đƣờng Hình Bộ, dài khoảng ba bốn 

dặm, chu vi mƣời ba dặm, hơn một vạn căn nhà và hai vạn ngƣời bị tiếng 

nổ tung chấn động biến thành bột. Những thứ nhƣ gạch ngói, đầu ngƣời, 

cánh tay, đùi, mũi, tai, v.v.. từ trên không trung rớt xuống tung tóe. Trong 

phút  chốc,  cả  đƣờng  phố  mảnh  vụn  của  thi  thể  con  ngƣời  chất  đống  lại 

nhƣ núi. Mùi tanh hôi nồng nặc của máu me và thịt bị thiêu khét xông lên. 

Không những con ngƣời bị chết thảm, ngoài ra lừa, ngựa, gà, chó đều chịu 

chung  số  phận.  Hơn  hai  ngàn  ngƣời  thợ  đang  làm  việc  trong  Tử  Cấm 

Thành từ trên những cây đòn gác bị tiếng nổ khủng khiếp đó chấn động, 

rớt xuống nhƣ thịt bị bằm nát. Nhiều cây bị trốc gốc và thổi bay tứ tung. 

Đƣờng  Thạch  Phò  Mã  có  một  con  sƣ  tử  bằng  đá  to  nặng  tới  năm  ngàn 

cân, chẳng ngờ bị thổi bay tuốt ra ngoài cửa Thuận Thành. Những chuồng 

nuôi voi của hoàng gia ở đƣờng Tƣợng Lai đều sụp đổ, nhiều đàn voi kinh 

hoảng  chạy  loạn  tứ  phía.  Một  phụ nữ  ngồi  kiệu  tám  ngƣời  khiêng  cũng 

chịu chung số phận với tám ngƣời khiêng kiệu, bị chết không toàn thây. 

Một  ngƣời  đang  trò  chuyện  với  sáu  ngƣời  khác,  đột  nhiên  cái  đầu  bay 

mất, toàn thân ngã gục xuống đất. Sáu ngƣời kia chẳng hề hấn gì cả. 

Chúng  ta  cứ  nghĩ  rằng  Vô  Thƣờng  là  chuyện  của  ngƣời  khác,  sẽ 

chẳng bao giờ xảy ra cho mình. Nghĩ vậy là hết sức sai lầm, Vô Thƣờng 

xảy ra với ngƣời khác và cũng sẽ xảy ra với mình. Chúng ta thƣờng trợ 

niệm  cho  ngƣời  khác,  có  bao  giờ  nghĩ  tới  ngày  nào  đó  ngƣời  ta  sẽ  trợ 

niệm  cho  mình  hay  không?  Chúng  ta  cũng  từng  viết  bài  vị  cho  ngƣời 

khác, có nghĩ tới ngày nào đó, sẽ tới phiên ngƣời ta viết bài vị cho mình 

hay không? Chính mình trở thành ngƣời quá cố! Kinh Phật có nói: “Lửa 





99 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thiêu  đốt  đầu,  còn  có  thể  tạm  thời  không  quan  tâm  đến.  Lửa  dữ  Vô 

Thƣờng, hãy mau diệt trừ.” 

Trong cuốn Trúc Song Tùy Bút, Liên Trì đại sƣ có kể một chuyện 

nhƣ  sau:  Có  một  cụ  già  chết  rồi  đến  gặp  Diêm  Vƣơng,  cụ  trách  Diêm 

Vƣơng không báo cho cụ biết trƣớc là cụ sẽ chết. Diêm vƣơng trả lời: “Ta 

đã thông báo sớm cho ông rồi mà ông đã quên! Lúc mắt ông dần dần mờ 

không thấy rõ, chính là lúc ta báo cho ông biết lần thứ nhất. Khi tai ông 

dần dần nghe không rõ, chính là lần thông báo thứ nhì. Khi răng ông từ từ 

rụng hết là lần thứ ba. Thân thể ông càng ngày càng yếu… Tức là nhiều 

lần Ta đã báo cho ông biết rồi”. Đây là lời Diêm Vƣơng nói với một cụ 

già. 

Lại có một chàng thanh niên cũng trách Diêm Vƣơng: “Mắt tôi còn 

sáng, tai còn rất thính, răng chƣa rụng, thân thể còn cƣờng tráng. Tại sao 

Diêm Vƣơng không báo cho tôi biết trƣớc?” Diêm vƣơng đáp: “Ta cũng 

đã  báo  cho  anh  rồi,  chính  anh  không  biết  đó  thôi!  Nhà  hàng  xóm  phía 

Đông của anh có ngƣời mới bốn năm chục tuổi đã chết rồi đó. Nhà phía 

Tây có ngƣời hai ba chục tuổi cũng chết rồi đó. Còn có mấy đứa trẻ mƣời 

tuổi,  và  trẻ  nít  cũng  chết  rồi  đó.  Mấy  chuyện  này  không  phải  là  ta  đã 

thông báo cho anh rồi sao?” 

Một  con ngựa tốt vừa thấy bóng roi  liền chạy;  còn nhất  định  phải 

đợi tới cái  dùi đâm vào da rồi  mới chịu chạy, đó là ngựa hạng bét. Hối 

hận, cảm thán, cũng chẳng kịp nữa! 

Buổi  chiều  một  ngày  trƣớc  lúc  hòa  thƣợng  Hải  Hiền  vãng  sanh, 

Ngài  còn  làm  việc  trong  vƣờn  rau  cùng  với  đệ  tử,  chẳng  khác  lúc  bình 

thƣờng, không ai nghĩ rằng ngày mai  Ngài sẽ ra đi. Đây là một  bài  học 

sống  động  sâu  sắc  Ngài  dạy  cho  chúng  ta.  Ngài  thị  hiện  Vô  Thƣờng, 

chúng ta nhìn thấy có hiểu không? 

6. Đính chánh những sự hiểu lầm 

Rất nhiều đồng tu thƣờng nói "Tôi bận quá, không có thời gian niệm 

Phật, đợi tới già, tới  lúc nghỉ  hƣu rồi sẽ niệm".  Đây là vì  tâm lo sợ Vô 

Thƣờng chƣa khởi lên, cách suy nghĩ này vô cùng nguy hiểm! Trong tác 

phẩm Tịnh Độ  Hoặc Vấn, Thiên  Nhƣ thiền  sƣ  đã giải đáp tƣờng tận  về 

vấn đề này. 

"Hỏi: Cả đời tạo ác, lâm chung niệm Phật, đới nghiệp vãng sanh, lại 

chẳng thoái chuyển. Đó là nhờ nguyện lực Di Đà nên mới đƣợc chẳng thể 






100 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nghĩ bàn nhƣ vậy! Cho nên lúc còn sống tôi có thể bận rộn làm việc để lo 

cho  sự  nghiệp  thế  gian,  đợi  đến  lúc  lâm  chung  mới  niệm  Phật  có  đƣợc 

không? 

Đáp:  Khổ  lắm,  khổ  lắm,  nói  nhƣ  vậy  là  ngu  ngốc  hết  sức!  Phê 

sƣơng4 pha rƣợu là chất độc nhất trong các thuốc độc. Câu nói này của 

quý vị  còn độc hơn phê sƣơng pha rƣợu  nữa. Câu này sẽ lầm lạc  chính 

mình,  lại  còn  lầm  lạc  tăng,  tục,  thiện  nam,  tín  nữ  trên  đời.  Những  kẻ 

nghịch ác phàm phu lúc lâm chung có thể niệm Phật đều là nhờ đời trƣớc 

có  thiện  căn,  phƣớc  đức,  nhân  duyên  sâu  dầy,  nên  gặp  thiện  tri  thức 

khuyên  bảo  mới  niệm  Phật  đƣợc.  Đó  là  may  mắn  vô  cùng,  trong  muôn 

vạn  ngƣời  chƣa  chắc  có  đƣợc  một  ai!  Quý  vị  nghĩ  mỗi  ngƣời  lúc  lâm 

chung ai cũng đƣợc may mắn nhƣ vậy sao? Vì sao không coi trong Tịnh 

Độ Quần Nghi Luận đã nói thế gian có mƣời hạng ngƣời lúc lâm chung 

không thể niệm Phật nhƣ sau: 

1.    Không gặp đƣợc bạn tốt, chẳng ai khuyên niệm Phật đƣợc. 

2.    Nghiệp khổ trói buộc, không rảnh rỗi niệm Phật đƣợc. 

3.    Hoặc trúng gió, cứng họng không niệm đƣợc. 

4.    Cuồng loạn, mất trí, khó tập trung mà niệm. 

5.    Hoặc gặp nạn nƣớc lửa, không thể chí thành mà niệm. 

6.    Gặp phải phƣờng lang sói, chẳng gặp đƣợc bạn lành. 

7.    Lúc lâm chung, gặp kẻ xấu ác phá hoại tín tâm. 

8.    Ăn no quá mức, hôn mê tới chết. 

9.    Làm ngƣời lính phải chiến đấu, đột nhiên chết ngoài trận. 

10. Té từ núi cao tổn hại tánh mạng. 

Mƣời chuyện kể trên đều là những chuyện bình thƣờng tai nghe mắt 

thấy, bất luận nam, nữ, Tăng, tục, ai cũng có. Hoặc do túc nghiệp chiêu 

cảm, hoặc do nghiệp hiện đời đẩy đƣa, thình lình hiện ra, chẳng có cách 

nào  tránh  khỏi.  Quý  vị  chẳng  phải  là thánh nhân  có thần  thông,  có  Túc 

Mạng  Thông  mà  biết  lúc  lâm  chung  có  nghiệp  hay  không  nghiệp!  Lại 

chẳng  có  Tha  Tâm  Thông,  Thiên  Nhãn  Thông  mà  biết  mình  lúc  lâm 

chung sẽ chết nhẹ nhàng hay chết đớn đau, khổ sở. 

Trong  mƣời  ác  duyên  nêu  trên,  chỉ  cần  gặp  một  duyên  liền  nhắm 

mắt xuôi tay, chẳng có cách nào xoay sở! Dù có thiện tri thức, Phật sống 





101 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đến cũng chẳng cứu đƣợc, vẫn phải tùy nghiệp thọ báo, rơi vào tam đồ bát 

nạn chịu khổ, chịu tội. Đến lúc đó, muốn nghe danh hiệu Phật cũng chẳng 

đƣợc. 

Nếu may mắn không gặp những ác duyên nói trên, chỉ vì bịnh nhẹ 

mà chết, cũng sẽ chẳng tránh khỏi bị gió đao cắt thịt, tứ đại phân ly, nhƣ 

rùa sống bị lột mai, nhƣ cua rớt xuống nồi canh nóng, đau khổ bức bách, 

sợ hãi cuống quýt, làm sao niệm Phật nổi? 

Hoặc may là không bịnh mà chết, nhƣng do bị duyên thế gian chƣa 

dứt, ý niệm lƣu luyến trần thế chƣa buông, tham sống, sợ chết, nhiễu loạn 

tấm lòng. Nếu là ngƣời thế tục hiềm vì của cải gia đình chƣa giải quyết ổn 

thỏa, hậu sự chƣa xong, vợ con than khóc, trăm mối ƣu tƣ, làm sao niệm 

Phật nổi? 

Nếu may mắn trƣớc lúc chết chỉ bị bịnh nhẹ, chịu đau, chịu khổ, kêu 

la rên xiết, tìm thuốc cứu chữa, cầu thọ sám hối, tạp niệm tơi bời, làm sao 

niệm Phật nổi? 

Nếu may mắn lúc già chƣa bịnh, nhƣng vì lớn tuổi già yếu, tƣớng 

suy  thoái  hiện  ra,  khốn  đốn,  lao  đao,  buồn  rầu,  than  vãn,  lo  nghĩ,  suốt 

ngày chỉ chăm chút lo cho tấm thân già yếu, làm sao niệm Phật nổi? 

Nếu  may  mắn  khi  chƣa  già,  lúc  còn  tráng  kiện,  đúng  là  lúc  niệm 

Phật tốt nhất, nhƣng vì tâm cuồng loạn chƣa dứt, mãi lo toan việc đời, lo 

đông lo tây, suy nghĩ vẩn vơ, nghiệp thức mù mờ làm sao niệm Phật nổi. 

Nếu may mắn đƣợc thanh nhàn tự tại, có chí tu hành, nhƣng đối với 

tƣớng trạng thế gian chẳng soi tỏ, chẳng buông nổi, chẳng nắm chắc, ngồi 

chẳng  yên,  một  khi  bất  ngờ  có  cảnh  giới  hiện  tiền,  chủ  nhân  chạy  theo 

cảnh điên đảo, làm sao niệm Phật nổi? 

Lúc  ngƣời  ta  già  bịnh,  hoặc  lúc  còn  trẻ  trung,  tráng  kiện,  thanh 

nhàn, chỉ cần có một chuyện gì đó vƣớng mắc trong tâm thì đã niệm Phật 

không đƣợc, huống chi lúc lâm chung? Huống hồ còn những kẻ nói trọn 

đời làm sự nghiệp thế gian, quả thật là ngƣời ngu si cùng cực, phát ngôn 

những lời lầm lạc vô cùng, tôi dám đoan quyết là họ đã dụng tâm lầm lạc 

mất  rồi! Vả lại, chuyện đời nhƣ  mộng, nhƣ huyễn, nhƣ  bóng, nhƣ  tiếng 

vang, không có gì là thật, chẳng có chuyện nào thay thế chuyện sống chết 

đƣợc hết! 





102 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Dù có xây dựng thiệt nhiều chùa chiền, nuôi nhiều Tăng thƣờng trụ, 

mong cầu danh lợi, kết thân với kẻ quyền thế, giàu sang, rồi cho đó là làm 

đƣợc nhiều Phật sự tốt mà không biết mình đã hủy phạm Nhƣ Lai, chẳng 

thấu đạt gốc đạo. Dựng nhiều ngôi già-lam, lại thêm giữ giới, nhƣng phải 

biết: Công đức hữu vi có nhiều lầm lỗi, thiên đƣờng chƣa đến, địa ngục đã 

thành, sống chết chƣa tỏ, đều thành gốc khổ, bỗng chốc xuôi tay, lúc chịu 

khổ  mới  hay  rằng  mọi  việc  đã  làm  trong  lúc bình  sinh  toàn  là  cái  gông 

chồng thêm cái cùm, xiềng xích chồng thêm xiềng xích, dƣới vạc dầu lại 

thêm  than  củi,  trong  rừng  kiếm  lại  thêm  gƣơm  dao.  Một  khi  cái  thân 

ngƣời làm kẻ tăng sĩ đã mất đi, muôn kiếp khó lại đƣợc làm thân ngƣời 

lần nữa! Sắt đá mà nghe đƣợc cũng phải rơi lệ. Tổ sƣ mỏi miệng khuyên 

ngƣời nhƣ vậy, lẽ đâu chấp nhận một đời bon chen sự nghiệp, đợi đến lúc 

lâm chung mới niệm Phật hay sao?" 

Qúy vị không thấy Tử Tâm thiền sƣ dạy sao? “Ngƣời trong thế gian 

tài sản nhiều nhƣ núi, thê thiếp đầy nhà, ngày đêm hoan lạc. Chẳng lẽ họ 

không  muốn  sống  lâu  trên  đời  hay  sao?  Hiềm  rằng  tiền  trình  hữu  hạn, 

trong  âm  thầm  thúc  giục.  Trát  đòi  vừa  tới,  chẳng  cho  nán  lại.  Ông  già 

Diêm Vƣơng chẳng nể nhân tình, Quỷ vƣơng Vô Thƣờng chẳng trọng mặt 

mũi. Dựa vào những gì ngƣời ta đích thân mắt thấy, tai nghe, hẻm trƣớc 

lối sau, những kẻ quyến thuộc thân tình, huynh đệ bằng hữu, bọn hậu sanh 

cƣờng tráng, biết bao nhiêu ngƣời đã chết? Ngƣời đời thƣờng nói „đợi tới 

già mới niệm Phật‟, biết chăng đƣờng đến suối vàng chẳng phân biệt già 

trẻ?  Hơn  nữa,  có  bao  nhiêu  ngƣời  có  thể  sống  đến  già?  Những  kẻ  chết 

non, chết yểu thiếu gì! 

Tử Tâm rát miệng khuyên ngƣời nhƣ vậy, thế mà cứ chịu bôn ba sự 

nghiệp để đợi tới lúc lâm chung mới niệm Phật hay sao? Hãy nghĩ ngƣời 

ở trên đời có thể sống đƣợc bao lâu? Chỉ trong tích tắc, chớp mắt là đã 

qua  đời.  Cần phải  ngay  trong  lúc  chƣa  già,  chƣa  bịnh,  hãy  gội  rửa  thân 

tâm, buông bỏ mọi việc đời, đƣợc một lúc lắng lòng, niệm đƣợc một danh 

hiệu, có một chút công phu, tu một chút Tịnh nghiệp. Lúc lâm chung, chết 

nhẹ nhàng hay khổ sở ta đều chuẩn bị chu đáo, con đƣờng phía trƣớc của 

ta bao la bằng phẳng. 

Nếu không nhƣ vậy, ngày sau có hối hận, cũng đã trễ rồi! 

Hãy nên đắn đo, suy nghĩ kỹ càng !” 





103 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Hỏi:  Đoạn trên có nói “hãy gội rửa thân tâm, buông bỏ việc đời”. 

Nay những ngƣời trên đời may mắn gặp cảnh duyên thuận tiện, thân ý an 

nhàn, có thể làm đƣợc chuyện ấy, còn những ngƣời không thể buông bỏ 

thì phải làm sao? 

Đáp: Ngƣời ta ở đời nếu chua xót nghĩ đến Vô Thƣờng, dụng tâm 

chân thành thiết tha thì không kể lúc vui hay buồn, lúc thuận hay nghịch, 

nhàn rỗi hay bận rộn, lúc làm việc công hay tƣ, tiếp đãi khách khứa, vạn 

duyên quấy rối, tám phía thù tạc đều chẳng trở ngại chuyện niệm Phật của 

ngƣời ấy. Ngƣời xƣa có nói: 

“Sáng cũng A Di Đà, 

Chiều cũng A Di Đà, 

Dẫu bận nhƣ tên bắn, 

Vẫn chẳng lìa Di Đà”. 

Lại nói 

Trúc dù rậm rạp không ngăn nƣớc, 

Núi cao há ngại bạch vân bay? 

Nếu ngƣời vƣớng duyên thế gian quá nặng, sức lực ít ỏi, cũng nên 

tìm thời gian để niệm Phật trong lúc bận rộn, tìm tĩnh lặng trong lúc ồn 

náo. Ấn định công khóa tụng niệm hằng ngày: hoặc ba vạn tiếng, một vạn 

tiếng, ba ngàn tiếng, hoặc một ngàn tiếng, chẳng bỏ sót ngày nào. Dẫu bận 

cách mấy, dẫu không có lúc nào nhàn hạ, cũng nên niệm theo cách Thập 

Niệm  mỗi  sáng.  Tích  lũy  lâu  ngày  thành  công,  chẳng  quên  bỏ.  Ngoài 

chuyện niệm Phật, có thể niệm kinh, lễ Phật, sám hối, phát nguyện, làm 

các chuyện kết duyên, làm phƣớc, bố thí tùy theo khả năng, tu các thiện 

sự để trợ duyên. Phàm làm đƣợc một  điều thiện, dù nhỏ đến mấy, cũng 

phải hồi hƣớng Tây Phƣơng. Dụng công nhƣ vậy thì không chỉ nhất định 

vãng sanh, mà còn tăng cao phẩm vị. 

7. Nắm chặt niệm Phật. 

Nhập Thai Kinh dạy: “Trong tuổi thọ một trăm năm của con ngƣời, 

có phân nửa thời gian bị mất đi trong giấc ngủ. Mƣời năm đầu lúc còn thơ 

ấu, vô tri chẳng có ý niệm muốn tu hành. Hai mƣơi năm cuối cuộc đời, 

tuổi già sức yếu, chẳng có tinh lực để tu hành. Hai mƣơi năm chính giữa 

lại  bị  phiền  não  buồn  lo  và  sân  giận  làm  tổn  hao  rất  nhiều  thời  gian. 





104 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Những lúc thân thể bị bịnh, lại tốn hao thêm một phần quang âm. Khấu 

trừ hết bảy tám phần, thời gian còn lại có thể tu hành chẳng đƣợc là bao!” 

Ngƣời xƣa nói: giả sử thọ mạng con ngƣời là sáu mƣơi năm, trong 

sáu mƣơi năm này, trừ đi giờ ăn uống, ngủ nghỉ, bịnh hoạn, thời gian còn 

lại có thể tu hành chẳng đƣợc tới năm năm. Trong năm năm này, chúng ta 

đều dùng để niệm Phật hay chăng? Mỗi câu Phật hiệu đều có đủ chân tín 

thiết nguyện sao? Đời Minh, Nhất Nguyên đại sƣ đã làm bài thơ nhƣ sau: 



Tây Phƣơng cấp cấp tảo tu trì 

Sanh tử Vô Thƣờng bất khả kỳ, 

Song ngoại nhật quang đạn chỉ quá 

Vi nhân năng hữu kỷ đa thời 

(Tây Phƣơng hãy gấp sớm tu trì 

Sanh tử vô thƣờng há đợi chi? 

Nắng tắt ngoài song trong chớp mắt, 

Đời ngƣời mấy chốc sẽ qua đi) 

 Thời thời khắc khắc phải nghĩ tới lúc lâm chung. 

Chỗ này sao chép một ít, bên kia sao chép vài hàng, chấp vá thành 

bài  báo  cáo  này,  chẳng  qua  chỉ  nhằm  giải  thích  rộng  thêm  chữ  “Tử” 

(Chết) của Ấn Quang đại sƣ. Chữ Chết này chứa đựng ý nghĩa vô cùng 

tận. Trong quá trình báo cáo, sợ còn có nhiều chỗ sai lầm, kính xin sƣ phụ 

thƣợng nhân và chƣ vị thiện tri thức phê bình, đính chánh, chẳng tiếc lời 

chỉ dạy. Mong quý vị từ bi, bố thí hoan hỷ. 

A Di Đà Phật. 

Bất tiếu đệ tử, Thích Tự Liễu khấu trình 



Lão Hòa thƣợng giảng: 

Bài báo cáo này của pháp sƣ Tự Liễu nhắc nhở chúng ta phải sớm 

chuẩn bị cầu sanh Tịnh độ. Đặc biệt là trong thời đại hiện nay, chúng ta 

nghe  tin  tức  thông  báo  trên  truyền  hình,  hoặc  hệ  thống  Internet;  tuy  tôi 

không tiếp xúc trực tiếp, nhƣng cũng có thể thấu hiểu đƣợc. Tối hôm qua, 

tôi có coi một dĩa DVD, thâu hình một khóa giảng tại Hongkong, chƣơng 





105 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trình  đƣợc  thực  hiện  rất  hoàn  hảo  nhằm  tuyên  dƣơng  văn  hóa  truyền 

thống. Trong đó, có chiếu một vài báo cáo và tin tức, tôi coi xong, có cảm 

xúc: Những đoạn tin tức báo cáo ấy, trên thực tế đã nhắc nhở chúng ta, 

động loạn trong xã hội sẽ tạo thành những tai nạn nghiêm trọng. Ngƣời có 

tâm địa thanh tịnh một  chút sẽ thấy rất  rõ ràng, đích thực là nhƣ  cổ đại 

đức đã nói “Mạng ngƣời ngắn ngủi chỉ trong vòng hơi thở”. Chúng ta có 

cái tâm cảnh giác cao độ ấy hay không? Rất ít ngƣời có tâm cảnh giác nhƣ 

vậy 

Mỗi ngày, tôi niệm Phật, lễ Phật, nhiễu Phật, mỗi ý niệm đều cầu A 

Di Đà Phật đến tiếp dẫn tôi vãng sanh. Tôi tin tƣởng, sẽ có một ngày tôi 

thấy A Di Đà Phật, Ngài sẽ dẫn tôi về Cực Lạc thế giới. Vì sao? Vì mỗi 

ngày tôi đều niệm Ngài. Đối với thế giới hiện tiền nhiều tai nhiều nạn này, 

tôi đã trải qua hơn tám mƣơi năm, chẳng có tơ hào quyến luyến. Vì sao 

còn một số việc tôi phải làm? Đó là tùy duyên, “tùy duyên tiêu nghiệp cũ, 

đừng  tạo  thêm  tai  ƣơng  mới”.  Những  chuyện  giúp  ích  cho  chánh  pháp 

trƣờng tồn, giúp ích tiếp dẫn đại chúng, đặc biệt là pháp môn Tịnh Tông, 

khi gặp gỡ, tôi sẽ làm. Nếu không gặp tôi sẽ không làm. Chuyện tôi đang 

mong  cầu  là  cầu  A  Di  Đà  Phật  sớm  có  ngày  đến  tiếp  dẫn  tôi,  những 

chuyện khác, tôi không để trong lòng. 

Do vậy, các vị đồng học cũng đừng nghĩ tới việc tôi có thể trụ thế 

bao lâu. Rất nhiều ngƣời hỏi tôi chuyện này, tôi trả lời: “Không biết! Tôi 

chẳng có thần thông, A Di Đà Phật biết. Không nhất định là tới lúc nào, A 

Di Đà Phật sẽ đến dẫn tôi đi, tôi chẳng có tơ hào gì lƣu luyến, chẳng có 

chút vƣớng bận!” Đó là thiệt. Vì sao? Mấy mƣơi năm nay, thuyết giảng 

kinh luận Đại Thừa tôi đã hoàn toàn hiểu rõ rồi, vạn sự vạn vật trong thế 

gian này đều là giả tƣớng, trên căn bản là chẳng tồn tại. 

Di  Lặc  Bồ  Tát  nói  rõ  ràng  nhất:  Hết  thảy  các  hiện  tƣợng  đều  là 

huyễn tƣớng sanh ra từ sự chấn động ở tần số cao. Hiện tƣợng vật chất và 

hiện tƣợng tinh thần đều chẳng rời một niệm bất giác. Một niệm bất giác 

chính là động tƣớng, một niệm bất giác chính là A Lại Da. Trong tự tánh, 

có  một  niệm  bất  giác  hay  không?  Không  có!  Một  niệm  bất  giác  là  giả, 

chẳng thiệt. Nhƣng sau khi mê mất tự tánh, ngƣời ta sẽ coi những thứ ấy 

là thiệt. Nếu thật sự biết đó là giả, tâm chúng ta sẽ định. “Định” nghĩa là 

gì? Thân tâm thế giới triệt để buông xuống, đó là “định”. Không chỉ pháp 

thế  gian  phải  buông  xuống,  Phật  pháp  cũng  phải  buông  xuống.  Ngƣời 





106 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

niệm kinh Kim Cang rất nhiều, trong kinh Kim Cang có nói: “Pháp còn 

phải xả, huống hồ phi pháp”. “Phi pháp” là pháp thế gian, “pháp” là Phật 

pháp. Vì sao? Phật pháp do nhân duyên sanh, Phật pháp là giả. Do chúng 

sanh mê mất tự tánh mà Phật pháp đƣợc kiến lập, nhằm giúp chúng sanh 

„quay đầu là bến bờ‟. Chỉ cần chúng sanh thật sự quay đầu, sẽ chẳng còn 

có Phật pháp nữa. Nếu còn nghĩ đến Phật pháp thì lại mê rồi, bị Phật pháp 

mê rồi. Đó là sai lầm. Trong tự tánh thanh tịnh tâm, chẳng lập một pháp, 

chẳng có một pháp nào hết, đó mới gọi là thanh tịnh. 

Nhƣng  tự  tánh  là  cảnh  giới  vi  diệu  chúng  ta  chẳng  có  cách  nào 

tƣởng tƣợng đƣợc. Tuy trong tự tánh một pháp cũng chẳng lập, nhƣng nó 

có thể hiện ra hết thảy pháp. Hiện nhƣ thế nào? Cảm ứng. Chúng sanh có 

cảm, tự tánh tự nhiên có ứng. Vì sao có cảm ứng? Vì chân và vọng là một 

Thể, chân tâm và vọng tâm là một. Chân tâm chẳng động, vọng tâm động, 

cho  nên  “một  niệm  bất  giác”  là  vọng  tâm  đã  động,  Phật  pháp  gọi  hiện 

tƣợng này là Căn Bản Vô Minh. Căn Bản Vô Minh chính là một niệm bất 

giác.  Trong  lớp  học,  chúng  ta  thƣờng  nói  đó  là  “khởi  tâm  động  niệm”. 

Nhƣng  chuyện  “khởi  tâm  động  niệm”  này  chẳng  dễ  hiểu,  ngƣời  thật  sự 

hiểu  đƣợc  chẳng  nhiều,  vì  sự  “khởi  tâm  động  niệm”  này  hết  sức  vi  tế. 

Theo cách nói của Di Lặc Bồ Tát, đó là hiện tƣợng sanh ra từ chấn động ở 

tần số cao. Hiện tƣợng này gồm có hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng vật 

chất, tần số cao cỡ nào? Hai ngàn một trăm triệu lần trong một giây, một 

giây  đồng  hồ  đấy  nhé!  Nay  chúng  ta  đang  xem  truyền  hình  mã  hóa 

(Digital TV), tần số thay đổi hình ảnh trong loại truyền hình tiên tiến nhất 

là một trăm lần trong một giây, tức là tần số sanh diệt là một trăm lần. Thế 

mà hiện  tƣợng thực tế của chúng ta là hai  ngàn một  trăm triệu  lần sanh 

diệt trong một giây, làm sao quý vị nhận biết đƣợc? Khi nó hiện tiền, kể 

cả thân thể chúng ta, hết thảy hiện tƣợng đều do sự chấn động với tần số 

cao này sanh ra, trên căn bản là chẳng tồn tại! 

Kinh Kim Cang nói “tam tâm bất khả đắc” (ba tâm chẳng thể đƣợc), 

cái tâm ở đây tức là một niệm. Niệm trƣớc đã qua, chẳng thể đƣợc. Niệm 

hiện  tại, hiện  tại đã trôi  qua, chẳng thể đƣợc. Vị lai còn chƣa đến. Tâm 

quá khứ chẳng thể đƣợc, tâm hiện tại chẳng thể đƣợc, tâm vị lai chẳng thể 

đƣợc, ba tâm đều chẳng thể đƣợc. Đây là nói thật, đây là chân tƣớng sự 

thật. Do vậy, tu hành là tu gì? Tám vạn bốn ngàn pháp môn đều là phƣơng 

tiện của Phật, đều là hoàng diệp chỉ đề (trao lá vàng cho con nít để nó nín 





107 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

khóc) mà thôi, chẳng phải chân thật, nhƣng đều thỏa mãn dục vọng của 

chúng  sanh,  chẳng  phải  là  pháp  rốt  ráo.  Pháp  rốt  ráo  nhất  định  là  phải 

buông xuống. Kinh Bát Nhã nói rất đơn giản, rất triệt để, rất viên mãn, hết 

thảy đều nhằm dẫn dắt chúng ta trở về tự tánh mà thôi! Khi thật sự trở về 

tự tánh, đức Phật đã đạt đƣợc mục đích hƣớng dẫn chúng ta. Tự tánh có 

dáng vẻ ra sao? Kinh Bát Nhã đã nói „bất khả đắc‟ (chẳng thể đƣợc); nếu 

có cái 'sở đắc', đó là sai lầm. Vì sao là vô sở đắc? Hết thảy pháp, hết thảy 

hiện tƣợng đều do tự tánh biến ra. Khi quý vị thật sự trở về tự tánh, quý vị 

sẽ biết toàn thể vũ trụ này do tự tánh của quý vị biến ra. 

Bởi lẽ này, ngày nay chúng ta còn chƣa giác ngộ, còn mê trong lục 

đạo, hết  thảy nhân quả trong lục đạo tự  mình phải  gánh chịu. Có Thiên 

Đƣờng hay không? Có. Thiên Đƣờng do đâu mà có? Do nghiệp thức của 

chính mình biến hiện. Có địa ngục hay không? Có, cũng là do nghiệp thức 

của chính mình biến hiện. Có Thƣợng Đế hay không? Có, do nghiệp thức 

của  chính  mình  biến  hiện.  Tất  cả  đều  chẳng  rời  nghiệp  thức.  Cái  năng 

hiện, năng sanh (cái có thể hiện, có thể sanh) chính là tự tánh. Huệ Năng 

đại  sƣ đã nói  rất hay:  “Nào ngờ tự tánh có thể sanh ra vạn pháp”. Trọn 

khắp pháp giới, hƣ không giới, tức là y báo và chánh báo trang nghiêm 

trong mƣời pháp giới toàn là do tự tánh sanh và hiện. Cái đƣợc sanh và 

hiện bởi tự tánh trên thực tế là Nhất Chân pháp giới. Chúng ta gọi nó là 

„chân‟, chỉ có cái này là „chân‟. Hết thảy mọi thứ khác đều là giả. Mƣời 

pháp giới là giả, lục đạo là giả, là mộng, huyễn, bọt, bóng. Vì sao có giả? 

„Giả‟ là thông qua A Lại Da, do A Lại Da biến ra. Tự tánh có thể hiện, có 

thể sanh, có thể hiện. A Lại Da có thể biến, biến thành mƣời pháp giới, 

biến Nhất Chân pháp giới trở thành mƣời pháp giới, biến Nhất Chân pháp 

giới thành lục đạo luân hồi, chẳng có liên quan đến bất cứ ai khác, đều do 

chính mình biến ra! 

Chính bản thân chúng ta trong đời sống sinh hoạt hằng ngày, khi đối 

diện với ngƣời, sự, vật, đấy là cảnh giới của chúng ta, khởi tâm động niệm 

hết sức trọng yếu. Phải dùng cái tâm nhƣ thế nào để đối đãi? Đề kinh của 

kinh Vô Lƣợng Thọ đã nói rất rõ ràng, rất minh bạch: Tâm thanh tịnh, tâm 

bình  đẳng,  tâm  chánh  giác  (tâm  giác  ngộ),  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác! 

Quý  vị  hoàn  toàn  sống  trong  chân  tƣớng.  Chân  tƣớng  ấy  chính  là  Thật 

Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ  tự nhiên  hiện  tiền. 

Khi quý vị khởi tâm động niệm, bèn bị giáng xuống một cấp. Pháp Thân 





108 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Đại Sĩ trụ trong Nhất Chân pháp giới, tức là Thật Báo Độ; các Ngài đều 

minh tâm kiến tánh, đều là Bồ Tát bất thoái, tức A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

Nếu khởi tâm động niệm, bèn bị giáng xuống một cấp. Giáng xuống một 

cấp, sẽ trở thành gì? Tam Thừa Bồ Tát. Tam Thừa Bồ Tát trụ ở đâu? Trụ 

trong Bồ Tát pháp giới và Phật pháp giới của mƣời pháp giới. Trụ trong 

hai chỗ này, nhƣng vẫn cao hơn chúng ta. Vì sao chúng ta chẳng bằng các 

Ngài?  Chúng  ta  không  chỉ  có  phân  biệt  mà  còn  có  chấp  trƣớc,  hết  thảy 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc đều có. Hết thảy đều có thì trụ 

nơi đâu? Trụ trong lục đạo luân hồi. 

Lục  đạo  luân  hồi  dễ  đọa  vào,  nhƣng  rất  khó  thoát  ra.  Ngày  nay 

chúng ta gặp gỡ Phật pháp, Phật pháp có vô lƣợng pháp môn, chỉ có một 

môn là có thể giúp chúng ta thoát ly lục đạo luân hồi, quay trở về Thật 

Báo Độ ngay trong một đời này. Vãng sanh Cực Lạc thế giới bèn quay trở 

về Thật  Báo Độ. Pháp môn này chẳng thể nghĩ  bàn!  Tuy nói pháp môn 

bình đẳng, chẳng có cao thấp, vì sao lại phải chọn lựa pháp môn Tịnh Độ? 

Môn  nào  cũng  có  thể  thông  đến  Thật  Báo  Độ,  nghĩa  là  vô  lƣợng  pháp 

môn, môn nào cũng có thể thông đạt, vấn đề là có con đƣờng dễ dàng, có 

con  đƣờng  khó  khăn,  chúng  ta  phải  biết  điều  này.  Pháp  môn  Tịnh  Độ 

chẳng nƣơng dựa vào chính mình, hoàn toàn nƣơng tựa đức Phật A Di Đà, 

cho nên gọi  là pháp môn Tha Lực, hoàn toàn nƣơng tựa A Di Đà Phật. 

Chỉ cần quý vị thật sự tin tƣởng, chẳng có tơ hào hoài nghi. Nếu có tơ hào 

hoài nghi, sẽ tạo thành chƣớng ngại khiến cho quý vị chẳng thể vãng sanh. 

Phải chân tín, thiết nguyện, tâm nguyện của tôi chân thật, tôi không muốn 

trụ trong thế giới này nữa, tôi cũng không muốn trụ trong mƣời pháp giới, 

tôi một lòng một dạ chỉ muốn cầu sanh Cực Lạc thế giới, thân cận A Di 

Đà Phật. Chỉ có một niệm ấy, ngoài niệm ấy ra, không còn có niệm thứ 

hai nào khác. Nhƣ vậy thì có thể vãng sanh đƣợc hay không? Nhất định 

đƣợc vãng sanh! Nếu trong thế gian này, quý vị còn ý niệm nào khác, vẫn 

còn  những  thứ  khác  chẳng  thể  buông  xuống,  chƣa  chắc  quý  vị  đã  vãng 

sanh đƣợc! Do vậy, làm sao để chúng ta đƣợc vãng sanh trong đời này? 

Bài  báo  cáo  này  đã  nói  rõ:  Phải  thƣờng  nghĩ  mạng  ngƣời  vô  thƣờng, 

chúng ta biết ngày mai chúng ta còn có mặt trên thế gian này hay không? 

Năm sau còn ở thế gian này không? Vì thế, nếu còn nghĩ cho ngày mai, 

nghĩ cho năm sau, nghĩ cho mƣời năm sau, hai mƣơi năm sau, đó là gì? 

Đó là nằm mộng, là mộng, huyễn, bọt, bóng. 





109 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nhƣng không thể chẳng suy nghĩ nhƣ vậy, suy nghĩ nhƣ vậy là nghĩ 

cho ngƣời khác, chứ không phải nghĩ cho mình, điểm này rất quan trọng. 

Hơi thở này của tôi còn chƣa dứt, tôi nghĩ dùm cho ngƣời khác, có lợi ích 

cho  ngƣời  khác,  tuyệt  chẳng  phải  nghĩ  cho  chính  mình.  Chúng  tôi  hiện 

nay đang suy nghĩ và phác họa kế hoạch làm việc trong vòng mƣời năm, 

hiện nay bắt đầu làm từ Giảng Đƣờng Đạo Đức. Hy vọng ba năm sau sẽ 

nâng cao thành luận đàn Đa Nguyên Văn Hóa. Ba năm sau nữa, chúng ta 

có  thể  chánh  thức  làm  một  Viện  Nghiên  Cứu  bồi  dƣỡng  các  giáo  viên. 

Chuẩn bị làm gì? Chuẩn bị lập trƣờng đại học. Đấy là những chuyện ông 

Trƣơng  Kỳ  Quân  đã  làm  ở  Đài  Loan  lúc  trƣớc,  tôi  thấy  vậy,  rất  khâm 

phục ông ta. Ông lập ra trƣờng Đại Học Văn Hóa, tiền thân của Đại Học 

Văn hóa là một Học Viện. Tôi đã dạy ở đó bốn năm, sau đó, qua Mỹ sống, 

nên nghỉ không dạy tiếp. Những giáo sƣ ở Học Viện này đều tốt nghiệp từ 

một  Sở Nghiên  Cứu do ông ta lập  ra trƣớc đó. Những ngƣời tốt  nghiệp 

học vị Tiến Sĩ, Thạc Sĩ ở Sở Nghiên Cứu nói trên đƣợc mời làm giáo sƣ 

tại Học Viện. Hiện nay, Học Viện này chánh thức trở thành một trƣờng 

đại học có tên là đại học Văn Hóa. Chúng tôi thấy đƣợc sự thành tựu ấy, 

cho nên mới nghĩ đến chuyện thành lập một sở nghiên cứu. Trong tƣơng 

lai, những sinh viên tốt nghiệp từ sở nghiên cứu này sẽ đƣợc tuyển chọn 

làm  giáo  sƣ.  Chúng  tôi  sẽ  thành  lập  một  đại  học  tôn  giáo.  Có  rất  nhiều 

ngƣời hỏi đại học tôn giáo đến khi nào mới đƣợc thành lập? Mƣời năm 

sau, chƣơng trình của chúng tôi là làm theo từng giai đoạn, mỗi giai đoạn 

thật sự có thể thực hiện tốt đẹp thì chuyện này sẽ thành công. Tôi sẽ có 

mặt để nhìn thấy ngôi trƣờng này không? Tôi không nghĩ tới vấn đề này. 

Nếu quý vị cảm thấy chuyện này hợp lý, cảm thấy có thể thực hiện, 

hãy  nỗ  lực  cố  gắng,  đây  là  một  chuyện  tốt  đẹp.  Mục  đích  của  chúng  ta 

chính là nhƣ đức Phật đã nói: Giúp đỡ hết thảy chúng sanh lìa khổ đƣợc 

vui, nhằm  mục  đích  này.  Muốn Phật pháp đƣợc  hƣng  vƣợng, phải  chấn 

hƣng văn hóa truyền thống, cần phải có xã hội an định. Nếu xã hội động 

loạn, sẽ chẳng dễ thực hiện đƣợc, xã hội nhất định phải an định. Đạo đức 

giảng  đƣờng  và luận  đàn  Đa  Nguyên Văn  Hóa  có  thể  giúp  cho thế giới 

hóa  giải  xung  đột,  khôi  phục  an  định,  hài  hòa,  có  thể  làm  đƣợc  chuyện 

này. Khi đã có cơ sở này, có hoàn cảnh nhƣ vậy, văn hóa truyền thống của 

chúng ta và Đại Thừa Phật pháp, thậm chí cho đến tất cả tôn giáo, tất cả 

những nền văn hóa truyền thống tốt đẹp trên thế giới đều có thể phát huy 





110 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

rộng rãi. Do vậy, đây là một chuyện tốt. Nhƣng chính chúng ta niệm niệm 

cầu sanh Tịnh Độ, đối với chuyện này đừng nghĩ là tôi phải làm cho bằng 

đƣợc, tôi chẳng nghĩ tới những chuyện này. Suy nghĩ những chuyện này 

mệt chết ngƣời, suy nghĩ chuyện này sẽ sanh phiền não, tôi chẳng mong 

sanh phiền não. Quý vị nhất định phải hiểu rõ. Hãy xem bài báo cáo này 

nhiều  lần,  xem  nhiều  thêm,  cố  gắng  học  tập,  sẽ  giúp  ích  rất  nhiều  cho 

chúng ta tu Tịnh Độ. Tốt lắm, chúng ta hãy coi bài kế tiếp. 

Trong quá trình chuyển ngữ, chắc chắn không tránh khỏi thiếu sót, 

xin các bậc thức giả hoan hỷ phủ chính. 





111 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

THƢỜNG NIỆM CHẲNG DỨT 

SẼ ĐẮC ĐẠO NHANH CHÓNG 

Lão hòa thƣợng Hải Hiền niệm câu A Di Đà Phật đến khắc cốt ghi 

tâm, thâm căn cố đế, từng năm, từng tháng, từng phút, từng giây, chƣa hề 

đánh mất. Ngƣợc lại, một câu A Di Đà Phật chúng ta cứ thƣờng đánh mất, 

thƣờng gián đoạn. Có khi đánh mất chẳng niệm hết mấy giờ đồng hồ; có 

khi đánh mất  cả  mấy ngày cũng chƣa khởi niệm lại; quên mất  câu Phật 

hiệu này! 

1. Trích Chú giải Kinh Vô Lƣợng Thọ của cụ Hoàng Niệm Tổ 

“Thƣờng niệm bất tuyệt, tắc đắc đạo tiệp. Ngã pháp nhƣ thị, tác nhƣ 

thị thuyết. Nhƣ Lai sở hành, diệc ƣng tùy hành. Chủng tu phƣớc thiện, cầu 

sanh tịnh sát” (Thƣờng niệm chẳng dứt thì đắc đạo nhanh chóng. Pháp ta 

nhƣ thế, nói ra nhƣ thế, cũng nên hành theo hạnh Nhƣ Lai hành, vun bồi 

phƣớc thiện, cầu sanh cõi tịnh). 

“Thƣờng niệm bất tuyệt, tắc đắc đạo tiệp” Tám câu trên đây chính là 

lời  tổng  kết  của  cả  bản  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  là  cƣơng  yếu  tu  hành  của 

Tịnh Tông. Toàn bộ phần trƣờng hàng do đức Thế Tôn nói ra trong pháp 

hội này đến đây là hết. Vì thế, tám câu trên chính là những lời nói tối hậu 

trong  Tịnh  Tông,  là  lời  kết  thúc  của  toàn  bộ  kinh  này.  Tám  câu  ấy  nêu 

trọn cả Lý lẫn Sự, chỉ rõ chánh hạnh và trợ hạnh, giãi bày trọn vẹn bí tạng 

của Nhƣ Lai. 

Trƣớc hết là “thƣờng niệm bất tuyệt” (thƣờng niệm chẳng dứt). Thứ 

nhất,  “thƣờng  niệm”  là  luôn  niệm  kinh  này,  nói  một  cách  rốt  ráo  thì 

“thƣờng niệm bất tuyệt” chính là niệm một câu danh hiệu này! “Bất tuyệt” 

là tịnh niệm tiếp nối. Hành nhân nếu thật sự phát tâm chân thật, niệm Phật 

chuyên ròng, chỉ giữ mỗi câu Phật hiệu này cho luôn liên tục trong mọi 

niệm  thì  nhất  định  “nhƣ  nhiễm  hƣơng  nhân,  thân  hữu  hƣơng  khí”  (nhƣ 

ngƣời nhiễm hƣơng, thân có mùi  hƣơng). Lúc lâm chung, Phật  đến tiếp 

dẫn, từ bi gia hựu, khiến tâm chẳng loạn, quyết đƣợc vãng sanh, chứng lên 

Bất Thoái, sanh trọn vẹn cả bốn cõi Tịnh Ðộ, rốt ráo Niết Bàn. 

Vì thế, Phật từ bi khai thị: “Thƣờng niệm bất tuyệt, tắc đắc đạo tiệp” 

(Thƣờng  niệm  chẳng  dứt  thì  đắc  đạo  nhanh  chóng).  “Tiệp”  là  nhanh 

chóng,  mau  lẹ,  chẳng  hạn  nhƣ  “tiệp  kính”  là  con  đƣờng  để  đi  tắt  cho 

nhanh.  Ở  đây,  ý  nói:  Một  pháp  Trì  Danh  là  đƣờng  tắt  tu  hành,  trì  danh 

ròng chắc sẽ đắc đạo rất nhanh chóng. Ðó  là do pháp Trì Danh này lấy 





112 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

“tâm này làm Phật, tâm này là Phật”, lấy Quả Giác làm nhân để phát tâm 

nên đắc đạo nhanh chóng. Ấy chỉ là vì pháp Trì Danh Niệm Phật này phát 

xuất từ chính bổn nguyện lớn lao của Phật Di Ðà, cho  nên thực hiện thật 

dễ  dàng,  thành  tựu  rất  dễ  dàng.  Bởi  thế,  nó  đƣợc  gọi  là  pháp  dễ  hành, 

đƣợc xƣng tụng là con đƣờng tắt nhất trong các con đƣờng tắt. 

Đoạn văn này của cụ Niệm Tổ quá hay, đã nói toạc bổn ý của Phật. 

“Thƣờng niệm bất tuyệt” nghĩa là thƣờng niệm kinh Vô Lƣợng Thọ, cũng 

nghĩa  là  thƣờng  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta  phải  thƣờng  niệm  chẳng 

dứt một câu Phật hiệu này, phải thƣờng niệm, chẳng đánh mất cái tâm cầu 

vãng sanh. 

2. Thƣờng niệm chẳng dứt lúc lâm chung và trong giấc mộng 

 a. Lời khai thị của Tử Bách đại sư về niệm Phật chẳng dứt lúc lâm 

 chung. 

Tử Bách đại sƣ, Liên Trì đại sƣ, Ngẫu Ích đại sƣ, và Hám Sơn đại 

sƣ đƣợc ngƣời đời sau tôn xƣng là Tứ Đại Cao Tăng cuối đời Minh. Có 

một  vị  xuất  gia  đến  thăm  Tử  Bách  đại  sƣ,  đại  sƣ  hỏi:  “Ông  xuất  gia  vì 

mục đích gì?” 

Đáp: “Vì muốn thoát khổ” 

Đại sƣ hỏi: “Dùng pháp nào để cầu thoát khổ?” 

Đáp: “Tôi thuộc hạng độn căn, chỉ niệm Phật” 

Sƣ hỏi: “Ông niệm Phật có thƣờng gián đoạn không?” 

Đáp: “Lúc nhắm mắt ngủ bèn quên không niệm” 

Sƣ nghiêm mặt, quở: “Nếu nhắm mắt liền quên thì niệm Phật nhƣ 

vậy  dù  có  niệm  một  vạn  năm  cũng  vô  ích!  Từ  nay  trở đi,  ông  cần  phải 

trong lúc ngủ cũng niệm Phật chẳng gián đoạn thì mới có phần thoát khổ 

đƣợc! 

Nếu trong giấc ngủ chẳng niệm Phật đƣợc, quên mất đi, thì khi mở 

mắt ra liền buồn khóc, nhỏm dậy ngay, đến trƣớc đức Phật dập đầu đến 

chảy cả máu, hoặc niệm ngàn tiếng, vạn tiếng, dốc cạn hết sức chính mình 

mới thôi. Làm nhƣ thế chừng hai ba chục lần, tự nhiên trong khi ngủ mê 

mệt, niệm Phật cũng chẳng bị gián đoạn. 

Ngƣời đời niệm Phật hoặc là hai, ba chục năm, hoặc suốt đời niệm 

Phật mà đến lúc lâm chung lại thành vô dụng là do lúc ngủ nghỉ chẳng hề 

có ý niệm nhớ đến Phật. Ngƣời sống nhƣ đang tỉnh, ngƣời chết nhƣ nằm 





113 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

mộng; bởi vậy, ngƣời nào trong mộng vẫn niệm Phật, lúc lâm chung sẽ tự 

nhiên chẳng loạn vậy!” 

Tử Bách đại  sƣ dạy chúng ta: “Lúc ngủ bèn quên Phật hiệu, niệm 

Phật nhƣ vậy một vạn năm cũng không thể vãng sanh. Phải trong lúc ngủ 

cũng niệm Phật không gián đoạn thì mới có hy vọng thoát khổ đƣợc”. 

Từ  chỗ này chúng ta  mới biết vấn đề nghiêm trọng cỡ nào!  Đừng 

nói lúc ngủ Phật hiệu đã gián đoạn, chúng ta ngay trong lúc tỉnh giấc Phật 

hiệu cũng thƣờng gián đoạn. Ngƣời thế gian niệm Phật suốt cuộc đời, đến 

lúc lâm chung không thể khởi câu Phật hiệu, đây là vì trong lúc nằm mộng 

chƣa từng niệm Phật bao giờ. Con ngƣời lúc sống cũng giống nhƣ lúc tỉnh 

giác, lúc chết cũng giống nhƣ nằm mộng, cho nên trong mộng có thể niệm 

Phật thì lúc lâm chung gần chết sẽ tự nhiên chẳng loạn. 

Câu  Phật  hiệu  này  phải  thƣờng  niệm  chẳng  dứt,  không  chỉ  là  lúc 

tỉnh giấc mà ngay trong giấc mộng cũng phải thƣờng niệm chẳng dứt. Thử 

hỏi mỗi sáng lúc chúng ta tỉnh giấc, ý niệm đầu tiên có phải là nghĩ đến A 

Di Đà Phật hay không? Cho nên lúc ngủ mở máy niệm Phật có một lợi 

ích,  nửa  đêm  tỉnh  giấc  nghe  tiếng  niệm  sẽ  nhắc  nhở  chính  mình  niệm 

Phật. Nghe nói ngƣời có công phu thành phiến ngủ nghê rất ít; hơn nữa, 

lúc họ ngủ, Phật hiệu vẫn miên miên mật mật từng câu tiếp nối lẫn nhau, 

dƣờng nhƣ đang ngủ mà chẳng ngủ. 

Chúng ta hãy bình tâm tỉnh táo, suy nghĩ thử coi: Ban đêm lúc mình 

đang ngủ, có thể làm chủ đƣợc hay không? Lúc hoan hỷ vui cƣời, lúc sợ 

hãi, có thể vì mộng cảnh kích thích làm cho tâm khởi lên câu Phật hiệu 

hay không? Giả sử không thể làm chủ, thì đến ngày Ba Mƣơi tháng Chạp 

(ví dụ lúc lâm chung), vợ con nhiễu loạn, bịnh tật hôn mê, phong đao cắt 

thịt, đau khổ bức bách, thêm vào những sự kiện trải qua lúc sanh tiền, và 

những trói  buộc  vƣơng  vấn  chƣa  dứt sau  khi  chết,  mỗi  thứ  này  đều  nổi 

dậy trong tâm, làm sao có thể làm chủ để niệm Phật cầu sanh Tây Phƣơng 

cho đƣợc? Phải biết: Nếu ban ngày có thể làm chủ, lúc nằm mộng làm chủ 

một nửa cũng không nổi. Dù lúc nằm mộng có thể làm chủ, lúc chết làm 

chủ một nửa cũng không đƣợc. Vì lúc nằm mộng là hôn mê một nửa, lúc 

chết là hoàn toàn hôn mê! 

Các vị đồng tu đã đích thân thấy rất nhiều ngƣời niệm Phật lâu năm, 

đến lúc lâm chung bị bịnh khổ quấy nhiễu, chẳng thể niệm Phật, thậm chí 

không  chịu  nghe  tiếng  Phật  hiệu,  hoặc  chỉ  nghĩ  nhớ  ngƣời  thân,  không 

chịu  nghĩ  nhớ  Phật,  niệm  Phật,  hoặc  hôn  mê  bất  tỉnh,  chẳng  thể  niệm 





114 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phật,  nghe  Phật.  Nếu  không  nghĩ  nhớ  duyên  thế  gian, bèn  lƣu  luyến  tài 

sản nhà cửa. Nếu không lâm vào tình trạng bịnh khổ khó chịu, bèn hôn mê 

chẳng tỉnh táo. Do vậy, tuy ngƣời ấy muốn vãng sanh, nhƣng không biết 

lại lƣu lạc sanh tử đến chốn nào? 

 b. Lâm chung Di Đà "từ bi gia hựu, lịnh tâm bất loạn" 

Pháp sƣ Linh Chi đời Tống nói: “Phàm ngƣời lâm chung, thần thức 

chẳng thể làm chủ. Hạt  giống nghiệp  thiện hay ác, không gì  chẳng phát 

hiện.  Hoặc  khởi  ác  niệm,  hoặc  khởi  tà  kiến,  hoặc  sanh  luyến  ái  hệ  lụy, 

hoặc phát ngông cuồng. Ác tƣớng chẳng giống nhau, hết thảy đều là điên 

đảo”. 

Nghĩa là phàm phu lúc lâm chung, tâm chẳng thể làm chủ, hạt giống 

thiện  ác  nghiệp  tập  trong  thức  điền  khởi  lên  tơi  bời.  Có  ngƣời  khởi  ác 

niệm, có ngƣời khởi tà kiến, chửi bới Phật, phỉ báng Pháp. Có ngƣời tham 

luyến  tài  sản,  quyến  thuộc,  có  ngƣời  tâm  thần  phát  cuồng.  Mọi  thứ  ác 

tƣớng  này  đều  là  điên  đảo.  Ngƣời  lúc  bình  sanh  tạo  trọng  tội,  lúc  lâm 

chung do ác nghiệp lực, thấy các ác tƣớng khủng bố, lông tóc dựng đứng, 

tay chân bấn loạn, không thể khống chế đại tiểu tiện, tay quờ quạng vào 

hƣ không, hai mắt trắng bệch, miệng sùi bọt... Hơn nữa, Tứ Đại phân tán, 

đau khổ cùng cực, giống nhƣ con trâu sống bị lột da, con rùa bị lột mai 

(con rùa bị lột mai rồi bỏ vào nƣớc đun sôi). Trong tình trạng nhƣ trên, ai 

có thể tâm không điên đảo, chánh niệm phân minh? Vì thế, đức Phật A Di 

Đà bố thí đại từ bi. Trong khi hành nhân bị khốn đốn lúc lâm chung, Ngài 

dùng Phật lực gia trì chúng sanh, làm cho tâm ngƣời ấy không điên đảo, 

lại đƣợc đại chúng vây quanh, khiến cho tâm ngƣời đó đƣợc an ổn, trong 

niềm hoan hỷ ấy bèn vãng sanh cõi Cực Lạc. 

Trong kinh Xƣng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ, đức Phật dạy: “Lúc 

mạng lâm chung, Vô Lƣợng Thọ Phật và và vô lƣợng Thanh Văn đệ tử, 

Bồ Tát  chúng cùng đến, trƣớc sau vây quanh, đến trƣớc ngƣời ấy, từ bi 

gia hựu khiến  cho ngƣời ấy tâm bất  loạn”. Từ  câu “từ bi gia hựu khiến 

cho  tâm  ngƣời  ấy  bất  loạn”,  có  thể  thấy  những  kẻ  bình  phàm  lúc  lâm 

chung đều nƣơng cậy Phật lực gia trì, khiến cho tâm ngƣời đó đƣợc bất 

loạn, chánh niệm phân minh. 

Sách Viên Trung Sao nói: “Tuy chúng sanh trong thế giới Sa Bà có 

thể niệm Phật, nhƣng Kiến Tƣ phiền não mạnh mẽ, mênh mông, chƣa thể 

phục đoạn. Lúc lâm chung có thể tâm chẳng điên đảo, vốn chẳng phải do 

tự lực có thể an trụ, mà hoàn toàn nhờ Phật Di Đà cứu bạt. Vốn chẳng có 





115 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chánh  niệm,  nhƣng  có  thể  sanh  khởi  chánh  niệm;  do  vậy,  có  thể  tâm 

chẳng điên đảo, cho nên liền có thể vãng sanh ngay trong lúc ấy”. 

Kinh  Bi  Hoa  nói  còn  rõ  ràng  hơn,  đức  Phật  A  Di  Đà  dạy:  “Lúc 

ngƣời ấy lâm chung, ta và đại chúng vây quanh, hiện ra trong tâm ngƣời 

vãng  sanh.  Ngƣời  ấy  thấy  Ta  đến  tiếp  dẫn,  nội  tâm  hoan  hỷ.  Lúc  ấy,  ta 

nhập Vô Ế Tam Muội, do tam muội lực bèn ở trƣớc ngƣời đó thuyết pháp. 

Nhờ  nghe  pháp,  ngƣời  đó  lập  tức  đoạn  hết  thảy  khổ  não,  tâm  sanh  đại 

hoan hỷ, bèn đắc Bảo Trí tam muội. Do sức  tam muội ấy, khiến cho tâm 

trụ trong chánh niệm và Vô Sanh Pháp Nhẫn, sau khi mạng chung, ắt sanh 

về cõi nƣớc của ta”. 

Vì thế, chỉ có ngƣời tu hành đầy đủ công năng đặc thù mới có thể 

dựa vào tự lực để lúc lâm chung tâm bất điên đảo, chánh niệm phân minh, 

nhƣ nhập Thiền Định. Chuyện này hạng bình phàm nghiệp nặng không có 

cách nào làm nổi, do vì lúc ban ngày không thể làm chủ, lúc nằm mộng 

bèn không thể làm  chủ. Trong mộng không thể làm chủ, lúc mang bịnh 

bèn không thể làm chủ. Trong lúc bị bịnh không thể làm chủ, lúc chết sẽ 

không thể làm chủ, vì lúc chết nỗi thống khổ sâu nặng nhất. Nhƣng nƣơng 

nhờ nguyện lực thù thắng của Phật gia trì, hành nhân Tịnh nghiệp lúc lâm 

chung tâm thức có thể thanh minh, an tƣờng, chẳng điên đảo, chẳng bấn 

loạn, chẳng trải qua thân Trung Ấm, hóa sanh trong hoa sen nơi thế giới 

Cực Lạc. Ngƣời tu Tịnh Độ đƣợc nhiều an lạc! Lúc sanh ra đã an lạc, lúc 

chết còn an lạc hơn, chẳng phải trải qua thân Trung Ấm. Ngƣời tu hành 

tốt đẹp có thể  biết trƣớc thời giờ vãng sanh, có thể ngồi, thậm chí đứng 

vãng sanh. Do nguyên nhân này, Phổ Hiền đại sĩ dạy đại chúng trong thế 

giới Hoa Tạng phát nguyện:    

“Nguyện ngã lâm dục mạng chung thời 

Tận trừ nhất thiết chƣ chƣớng ngại 

Diện kiến bỉ Phật A Di Đà, 

Tức đắc vãng sanh An Lạc sát” 

(Nguyện con lúc mạng sắp kết thúc, 

Diệt trừ hết thảy các chƣớng ngại 

Trông thấy đức Phật A Di Đà 

Liền đƣợc vãng sanh cõi An Lạc) 

 c. Nguyên nhân khiến cho Phật hiệu bị gián đoạn. 





116 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ngƣời  ta  ai  cũng  biết  nói  “một  câu  Phật  hiệu  niệm  đến  cùng”, 

nhƣng lúc thật sự niệm bèn chẳng thể nào niệm đến cùng, cứ thƣờng bị 

gián  đoạn, chƣa đến cùng đã bị gián đoạn. Nguyên nhân Phật  hiệu  gián 

đoạn gồm có: 

 c1. Tình chấp 

Câu Phật  hiệu  của chúng ta cứ  thƣờng bị tình chấp cắt  đứt, chẳng 

thể thƣờng niệm chẳng dứt. Đối với ngƣời khác, chúng ta đƣơng nhiên là 

có tình chấp, đối với sự, đối với vật, chúng ta cũng có tình chấp. 

Hành Sách đại sƣ dạy: 

“Nếu nhƣ sự nghiệp Sa Bà vẫn còn vƣơng vấn, một nóng mƣời lạnh, 

tâm  chẳng  chuyên  dốc,  lúc  gặp  ngũ  dục  bèn  nhƣ  keo,  nhƣ  sơn,  khi  gặp 

phải nghịch cảnh sẽ kết oán nuôi hận, mà muốn lúc mạng chung đức Phật 

đến tiếp dẫn, ắt chẳng thể đƣợc cứu! Há chẳng phải là chuyện khó ƣ? 

Xét theo đó, pháp môn Tịnh Độ là thuốc, nhƣng tham ái Sa Bà là 

chất kỵ thuốc ấy. Chúng sanh nghiệp bệnh tuân lời uống thuốc của đấng Y 

Vƣơng, vừa uống thuốc ấy xong liền ăn no ứ chất kỵ thuốc, có nên hay 

chăng?  Lúc  mạng  sắp  hết,  tâm  đặt  nặng  vào  đâu  sẽ  đọa  về  đó.  Do  tịnh 

nhân yếu nhỏ, khó thoát  khổ luân, bèn đổ ngƣợc Y Vƣơng khiến  ngƣời 

lầm lạc, Phật pháp chẳng linh! Xót thay! Bọn họ điên đảo đến cùng cực 

vậy!  Sao chẳng nghĩ  đến pháp xã nơi núi  Khuông  Lƣ,  mƣời tám vị  cao 

hiền, một trăm hai mƣơi ba ngƣời lƣu hiện điềm lành chép đầy trong sách 

vở. Cổ kim nhật nguyệt, cổ kim sơn hà, họ đã là trƣợng phu, sao ta chẳng 

đƣợc nhƣ họ? Phải biết rằng ta chẳng đƣợc nhƣ họ chỉ vì còn chƣa buông 

xuống đƣợc những điều mình đặt nặng đó thôi! 

Nhƣng tôi xem ra, hiện thời những kẻ phú quý, lanh lẹ, thành đạt, 

thì  hoặc  là  tham  mến  thanh  sắc  thô  tệ,  chẳng  biết  gốc  khổ,  hoặc  tham 

luyến danh tiếng nhỏ tí nhƣ cái sừng con ốc, chẳng biết là hƣ huyễn, hoặc 

lại thích trồng trọt, buôn bán kiếm lợi, toan tính kinh doanh. Phí hèn suốt 

cả đời này, tƣơng lai theo nghiệp lƣu chuyển; chẳng biết, chẳng nghe đến 

y báo, chánh báo trang nghiêm thắng diệu trong cõi Phật kia, từ sống đến 

chết chƣa từng khởi một tâm niệm hƣớng đến vãng sanh, chẳng bằng kẻ 

tối ngu, cùng quẫn, phần nhiều biết niệm Phật, từ chỗ tối vào chỗ sáng, 

chuyển sanh vào nơi thù thắng! 

Vì thế, nay tôi kính khuyên các bạn: Ai đã ghi danh vào Liên Xã, 

ngƣời ấy chính là hoa Ƣu Đàm trong nhà lửa, hãy nên đầy đủ ý nguyện 





117 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chân thật, phát tâm ƣa - chán, coi tam giới nhƣ lao ngục, coi vƣờn nhà nhƣ 

gông cùm, coi thanh sắc nhƣ trầm độc, coi danh lợi nhƣ xiềng xích, coi 

cảnh ngộ cùng quẫn - hanh thông trong mấy mƣơi năm hệt nhƣ giấc mộng 

đêm qua, coi một kỳ thọ báo trong cõi Sa Bà nhƣ nơi quán trọ, ngủ qua 

một đêm liền bỏ đi, chỉ lấy việc trở về nhà làm trọng. Nhƣ ý cũng đƣợc, 

chẳng nhƣ ý cũng xong, bỏ đƣợc những chuyện chỉ tồn tại trong chốc lát, 

nhất tâm niệm Phật. Nếu thật sự làm đƣợc nhƣ thế mà chẳng sanh Tịnh 

Độ thì chƣ Phật đều thành nói dối. Xin hãy cùng gắng sức!” 

 c2. Ngoại duyên 

Phật hiệu của chúng ta cứ thƣờng bị ngoại duyên cắt đứt, chẳng thể 

thƣờng niệm chẳng dứt. Lúc trƣớc, có một vị cƣ sĩ, ông ta là một ngƣời rất 

tốt, tổ chức rất nhiều Niệm Phật Đoàn, khuyên rất nhiều ngƣời niệm Phật. 

Nhƣng chính ông ta chẳng có thời gian niệm Phật, mỗi ngày đều có ngƣời 

đến mời ông sắp xếp công chuyện ở đạo tràng, hoặc mời ông đi thăm bịnh 

nhân,  hoặc  mời  ông  đi  hoằng pháp lợi  sanh.  Cả  ngày  chạy  tới  chạy  lui, 

ngoại  duyên  quá  nhiều,  thƣờng bận  rộn  đến nỗi  chẳng  có  thời gian  ngủ 

nghỉ. Lúc đó, có ngƣời cảnh cáo ông ta: “Nếu ông không lắng lòng niệm 

Phật, sẽ chết rất khó coi!” Đợi đến khi ông muốn từ chối các ngoại duyên, 

muốn đóng cửa tĩnh tu, căn bản là không thể nào yên tĩnh đƣợc. Có một 

lần, ông ngã bịnh, trong tâm nghĩ thừa lúc dƣỡng bịnh ở nhà an tĩnh mấy 

ngày để niệm Phật, không ngờ điện thoại từ sáng tới tối cứ reo hoài chẳng 

ngừng.  Cắt  dây  điện  thoại  liền  có  ngƣời  gõ  cửa  kiếm  ông,  nƣờm  nƣợp 

chẳng dứt, ngoại duyên nhiều đến nỗi chẳng thể nào cự tuyệt. Cuối cùng, 

trong một lúc gặp tai nạn ngoài đƣờng, ông chết đột ngột. Lúc chết, chẳng 

có một ngƣời thân hoặc đạo hữu nào ở kế bên. Sau khi chết liền bị đƣa 

đến phòng đông lạnh trong bịnh viện. Đợi đến lúc ngƣời thân đến mở tấm 

vải che mặt ông, thật đúng nhƣ lời ngƣời đã cảnh cáo ông lúc trƣớc “chết 

rất khó coi”. 

Chuyện này là một “tấm gƣơng của chiếc xe đằng trƣớc bị đổ” rất 

sâu sắc, đáng cho chúng ta suy gẫm, hy vọng chúng ta sẽ không đi theo 

dấu vết xe trƣớc. Rất nhiều ngƣời bận rộn tối ngày, họ không biết chuyện 

gì  mới  là  chuyện  lớn  nhất,  quan  trọng  nhất  trong  đời  này?  Trong  tâm 

chúng ta, tự mình phải phân biệt rõ ràng. Ngƣời thƣợng căn đƣơng nhiên 

có thể thƣờng niệm chẳng dứt trong hết thảy các  cảnh duyên bên ngoài. 

Nhƣng  chúng  ta  là  kẻ  hạ  căn,  nếu  muốn  thành  tựu,  tâm  nhất  định  phải 

kiên quyết, tạm thời phải cự tuyệt ngoại duyên. Tốt nhất là chẳng có ngoại 





118 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

duyên, đừng chủ động phan duyên! Một khi vƣớng vào các ngoại duyên, 

nó sẽ làm cho quý vị chẳng có cách nào chạy thoát. 

Do vậy, Tây Phƣơng Xác Chỉ có đoạn chép: “Tám chữ 'cƣỡng thuận 

nhân tình, miễn tựu thế cố' (miễn cƣỡng thuận theo nhân tình, gƣợng ép 

thuận  theo  thế  nhân),  đã  lầm  lẫn  đại  sự  của  đời  bạn.  Đạo  nghiệp  chƣa 

thành, vô thƣờng đã đến nhanh chóng. Hãy nên ẩn giấu tông tích, cất giấu 

tài năng, nhất tâm hƣớng về đạo, không thể lầm lẫn nữa”. 

Lúc  ngài  Tỉnh  Am  còn  tại  thế,  cƣ  sĩ  Mao  Tĩnh  Viễn  là  một  vị 

thƣờng đƣợc tán thán là một nhà đại từ thiện. Tỉnh Am đại sƣ viết một lá 

thơ khuyên ông niệm Phật nhƣ sau: 

“Cƣ sĩ dựng cầu xong có thể nói là không công nào lớn hơn, nhƣng 

tâm cƣ sĩ ham làm lành không chán; vừa xong một việc lành này, đã làm 

ngay việc lành khác, hay thì hay đấy, nhƣng việc lớn sanh tử thì nhƣ thế 

nào? 

Nếu chẳng coi việc lớn sanh tử là gấp, cứ cắm cúi làm lành, thì sự 

lành dù to nhƣ núi Tu Di, cũng đều là nghiệp duyên sanh tử, biết đến ngày 

nào xong? Thiện sự càng lắm, sanh tử càng rộng! Một niệm ái tâm, muôn 

kiếp trói buộc, có đáng sợ hay chăng? 

Cƣ  sĩ  tham  cứu  thấu  đạt  công  án  thế  gian  từ  lâu,  đã  tu  tập  Tịnh 

nghiệp Tây Phƣơng từ lâu, nhƣng cái tâm sanh tử chẳng thiết, gia duyên 

chƣa buông xuống đƣợc, tạ tuyệt nhân tình chƣa nổi, tâm niệm Phật chẳng 

chuyên là vì sao? Vì gốc lợi danh chƣa đoạn đó chăng? Vì ái niệm lôi kéo, 

ràng buộc đó chăng? 

Ðối với hai điều ấy, ông hãy nên để tâm suy xét kỹ. Nếu nhƣ chẳng 

thể  chặt  đứt  hết  thảy  gia  duyên,  thế  sự,  tận  lực  vâng  giữ  sáu  chữ  hồng 

danh  mà  mong  thoát  khỏi  Sa  Bà,  mong  sanh về  An  Dƣỡng  thì  khó  lắm 

đấy! 

Chẳng  sanh  về  An  Dƣỡng  mà  muốn  thoát  khỏi  sanh  tử,  đã  chẳng 

thoát khỏi sanh tử mà muốn khỏi bị đọa lạc, xét ra, càng khó hơn nữa! Ví 

dù  một  đời,  hai  đời  chẳng  đánh  mất  thân  ngƣời,  liệu  có  kham  nổi  mãi 

không? 

Than ôi! Cƣ sĩ huệ tâm lanh lợi, sáng suốt nhƣ thế, gia duyên sung 

túc  nhƣ  thế,  con  cháu  hiền  năng  nhƣ  thế,  việc  gì  cũng  vừa  ý,  mà  còn 

chẳng thể buông nổi vạn duyên, nhất tâm niệm Phật thì là trời phụ ngƣời, 

hay ngƣời đã phụ trời vậy? 





119 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Chẳng lấy việc niệm Phật làm gấp, chỉ lấy chút điều lành nhỏ trong 

đời làm gấp, chẳng lấy việc lớn sanh tử làm đầu, chỉ coi phƣớc báo nhân 

thiên là trọng, thì là hạng chẳng hiểu trƣớc, sau vậy! 

Tuy  cƣ  sĩ  chẳng  cầu  phƣớc,  nhƣng  thƣờng  làm  phƣớc,  tuy  muốn 

thoát sanh tử, nhƣng lại bị trở vào trong sanh tử, đều là do ông chẳng biết 

rằng  mình  đã  lơ  là  cõi  kia,  coi  trọng  cõi  này,  đến  nỗi  bánh  xe  đã  xoay 

ngƣợc mà vẫn cứ mong tiến lên! 

Bây giờ, việc chính của cƣ sĩ là hãy nên tạ tuyệt việc đời, nhất tâm 

niệm Phật, kèm thêm hai chữ “trì trai” thì mới thật là tận mỹ! 

Nói chung, chẳng thể dùng tán thiện khơi khơi để đạt đến cõi Phật 

Tây Phƣơng, chẳng thể cậy vào lƣời biếng để thoát khỏi vạn kiếp sanh tử 

đƣợc! Vô thƣờng nhanh chóng, ngày đêm xảy tới ngay, há chẳng sớm lo 

liệu hay sao?” 

 c3. Vọng tưởng 

Phật hiệu của chúng ta cứ thƣờng bị vọng tƣởng cắt đứt, chẳng thể 

thƣờng niệm chẳng dứt. Ấn Quang đại sƣ dạy: 

“Con ngƣời ở trong thế gian chẳng thể siêu phàm nhập thánh, liễu 

sanh thoát tử, đều do vọng niệm gây ra. Hiện nay lúc niệm Phật hãy nghĩ 

là mình đã chết và chƣa vãng sanh. Trong mỗi ý niệm, hết thảy những ý 

niệm tình chấp trong thế gian đều gạt hết ra ngoài. Ngoại trừ một câu Phật 

hiệu này, chẳng để cho có một niệm nào khác! Làm sao có thể thực hiện 

điều này? Hãy nghĩ mình đã chết rồi, hết thảy vọng niệm đều chẳng cần 

thiết. Nếu có thể nghĩ nhƣ vậy, ắt sẽ có lợi ích lớn. 

Còn lúc thƣờng ngày có quá nhiều vọng tƣởng, muốn có thần thông, 

có danh tiếng, có pháp duyên, đắc đạo... Nhƣ vậy là dùng vọng tƣởng làm 

bổn tâm của mình, càng dõng mãnh tinh tấn, các vọng tƣởng ấy sẽ càng 

lớn, càng nhiều. Nếu không giác chiếu dập tắt vọng niệm ấy, sau này sẽ bị 

ma dựa phát cuồng, đâu phải chỉ là vọng tƣởng mà thôi! Do vậy, phải gấp 

buông bỏ những vọng tƣởng quá mức ấy. 

Phàm những lúc có ý niệm phẫn nộ, dâm dục, háo thắng, uất ức tình 

cờ khởi lên, lập tức hãy nghĩ: 'Mình là ngƣời niệm Phật, sao lại khởi lên 

những ý niệm nhƣ vậy?' Khi ý niệm ấy vừa khởi lên liền bị dập tắt, lâu 

ngày,  phàm  những  ý  niệm  mệt  óc,  tổn  thân  sẽ  chẳng  khởi  lên  nữa.  Cả 

ngày do đƣợc công đức chẳng thể nghĩ bàn của Phật gia trì thân tâm, tôi 

dám bảo đảm, không đầy mƣời ngày, liền thấy hiệu quả to lớn tức khắc. 





120 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nếu lâu lâu mới niệm một câu, hai câu, mà muốn có hiệu quả, đó là tự gạt 

mình và lừa dối ngƣời”. 

Liên Trì đại sƣ dạy: “Vọng niệm là bịnh, niệm Phật là thuốc. Bịnh 

lâu  ngày,  chẳng  thể  chỉ  dùng  một  thang  thuốc  liền  trị  lành  đƣợc!  Vọng 

niệm tích lũy lâu ngày, chẳng thể dùng một ý niệm tạm thời mà có thể diệt 

trừ, cùng một đạo lý! Đừng để ý lo nghĩ về những vọng niệm lung tung 

này, chỉ quý ở chỗ niệm Phật tinh tấn, thiết tha. Từng chữ rõ ràng, từng 

câu nối tiếp nhau, ra sức chấp trì thì mới có phần xu hƣớng. Tích lũy chân 

thật lâu ngày, đến một ngày nào đó, hoát nhiên thành tựu, ví nhƣ mài chày 

thành  kim,  luyện  sắt  thành  gang,  nhất  định  sẽ  chẳng  sai.  Nhập  đạo  có 

nhiều cửa, chỉ có một cửa này là đƣờng tắt. Không thể chểnh  mảng, coi 

thƣờng!” 

 c4. Hỷ nộ 

Câu Phật hiệu của chúng ta cứ thƣờng bị cắt đứt bởi hỷ nộ, không 

thể thƣờng niệm chẳng dứt. Chúng ta hãy coi  một đoạn khai thị của Tử 

Bách đại sƣ:     “Pháp môn Niệm Phật, giản dị, thuận tiện bậc nhất. Nhƣng 

ngƣời niệm Phật  hiện  nay đều chẳng có ý chí  quyết  định. Do  vậy, trăm 

ngàn ngƣời niệm Phật, chẳng có một hai ngƣời thành tựu! Một câu Phật 

hiệu này, hết thảy Bồ Tát, hết thảy chƣ thiên, hết thảy mọi ngƣời, phàm 

những ngƣời đƣợc sanh Tây Phƣơng, không ai chẳng nhờ một câu A Di 

Đà Phật này mà đƣợc thoát khổ hải. Nhƣng tâm niệm Phật có chân thật 

hay không, có thể khám nghiệm trong hai lúc hoan hỷ và phiền não; tâm 

ấy  chân thật  hay không, liền có thể nhận biết. Ngƣời thật  sự  dùng chân 

tâm  niệm  Phật  thì  lúc  hoan  hỷ,  phiền  não,  vẫn  niệm  niệm  không  gián 

đoạn. Phiền não không thể khuấy động ngƣời đó, hoan hỷ cũng không thể 

phá khuấy ngƣời đó. Phiền não và hoan hỷ đã không thể động tâm, thì khi 

gặp cảnh duyên sanh tử, sẽ tự nhiên chẳng kinh sợ. Ngƣời niệm Phật hiện 

nay khi gặp một chuyện hỷ nộ nhỏ, câu A Di Đà Phật bèn ném ra ngoài 

sau ót, vậy thì làm sao  niệm Phật linh nghiệm đƣợc? Nếu niệm nhƣ tôi 

nói, nếu quả thật lúc yêu thích hay oán ghét cũng chẳng mất câu A Di Đà 

Phật, mà hiện tại không đạt đƣợc thọ dụng, lúc lâm chung chẳng thể vãng 

sanh, thì lƣỡi tôi nhất định sẽ bị tan rã. Nếu quý vị chẳng thực hành theo 

lời tôi nói, niệm Phật chắc chắn sẽ chẳng linh nghiệm, lỗi ở nơi quý vị, 

chẳng liên can gì đến tôi”. 

 d. Thường niệm bất tuyệt chính là "  như con nhớ mẹ "   





121 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ấn Quang đại sƣ khai thị: Đại Thế Chí Bồ Tát dùng ví dụ 'nhƣ con 

nhớ mẹ'. Tâm đứa con chỉ nghĩ về mẹ, những cảnh duyên khác đều chẳng 

để trong lòng, cho nên có thể cảm ứng đạo giao. Ví nhƣ con thơ nhớ mẹ, 

cả ngày không lúc nào chẳng nghĩ nhớ tới mẹ mình. Dù lúc ngủ nghê, tắm 

rửa,  làm  vệ  sinh,  sao  có  thể  để  tâm  mình  hoàn  toàn  quên  bẵng  chuyện 

niệm  Phật  cho  đƣợc?  Đã  ghi  nhớ  chẳng  chƣớng  ngại,  trong  tâm  niệm 

thầm  cũng  chẳng  ngại.  Ngƣời  tu  Tịnh  Độ  tùy  phần  tùy  sức,  há  cứ  phải 

buông hết vạn duyên mới có thể tu trì hay sao? Ví nhƣ hiếu tử nghĩ nhớ 

mẹ, kẻ dâm mê gái đẹp, tuy trong hằng ngày trăm việc bận rộn, một niệm 

này chẳng khi nào quên mất. Ngƣời tu Tịnh Độ cũng vậy. Mặc cho suốt 

ngày bận rộn, phiền toái, quyết chẳng quên mất niệm Phật, nhƣ vậy là đã 

đạt đƣợc điểm trọng yếu. 

 e. Tiểu kết 

Nếu quả thật tâm vì sanh tử khẩn thiết, chỉ sợ đọa vào ba đƣờng ác, 

chịu khổ vô lƣợng, mong thoát ra chẳng đƣợc, ắt sẽ thƣờng niệm chẳng 

dứt  câu  Phật  hiệu  này.  Nếu  quả  thật  chua  xót  nghĩ  tới vô  thƣờng  giống 

nhƣ cứu đầu đang bị cháy, lúc nào cũng nghĩ đến lúc lâm chung, câu Phật 

hiệu  này  ắt  sẽ  thƣờng  niệm  chẳng  dứt.  Nếu  quả  thật  có  chân  tín,  thiết 

nguyện, niệm niệm đều cầu sanh Tịnh độ, một khắc cũng chẳng chịu dừng 

lại  ở  cõi  Sa  Bà  này,  câu  Phật  hiệu  này  ắt  sẽ  thƣờng  niệm  chẳng  dứt. 

Ngƣợc lại, câu Phật hiệu này cứ thƣờng bị gián đoạn, thƣờng quên mất, 

tín nguyện của chúng ta đã có vấn đề, phải hạ thủ công phu nơi chân tín, 

thiết nguyện. Nếu quả thật có thể thƣờng niệm chẳng dứt, ắt sẽ đắc đạo 

nhanh chóng, giống nhƣ lão hòa thƣợng Hải Hiền vậy. 

Cuối cùng xin cúng dƣờng đại chúng một đoạn văn của Liên Trì đại 

sƣ:     “Ngƣời xƣa dạy thân cận minh sƣ, cầu thiện tri thức. Nhƣng thiện 

tri thức thật ra sẽ không miệng truyền, tâm trao pháp môn bí mật, chỉ giúp 

ngƣời ta tháo dính mắc, cởi trói buộc mà thôi, đó là bí mật. Ngày nay tám 

chữ „chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn‟ chính là pháp môn tháo dính 

mắc, cởi trói buộc, chính là con đƣờng lớn để thoát ly sanh tử. Sáng niệm, 

tối niệm, đi niệm, ngồi niệm, niệm niệm nối tiếp, sẽ  tự thành tam muội, 

đừng tìm nơi nào khác nữa”. 

Báo  cáo  tới  đây,  kính  xin  sƣ  phụ  thƣợng  nhân  và  chƣ  vị  thiện  tri 

thức phê bình, đính chánh, chẳng tiếc lời chỉ dạy. 





122 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

A Di Đà Phật. 

Bất tiếu đệ tử, Thích Tự Liễu khấu trình 

Lão Hòa thƣợng giảng: 

Các  vị  đồng  học  chúng  ta  đều  coi,  đều  nghe  bài  báo  cáo  này  của 

pháp sƣ Tự Liễu, hãy quay đầu lại ngẫm nghĩ, chúng ta có phải là những 

ngƣời  đƣợc  nhắc  đến  trong  bài  báo  cáo  này  không?  Trong  sáu  thời,  có 

phải là câu Phật hiệu thƣờng bị đánh mất hay không? Đúng là có lúc đánh 

mất cả mấy giờ đồng hồ, vừa mất là mấy lần hai mƣơi tiếng đồng hồ, đây 

là chuyện bình thƣờng. Pháp môn Tịnh Tông vô cùng thù thắng, câu danh 

hiệu vô cùng thù thắng này, có phải là chúng ta đã thật sự hiểu rõ rồi hay 

chƣa? Nếu thật sự hiểu rõ, trong sáu thời sẽ không bao giờ đánh mất câu 

Phật  hiệu  này,  giống  nhƣ  cổ  đại  đức  đã  nói  “ban  đêm  nằm  mộng  cũng 

niệm Phật”. Vì sao lại đánh mất? Thật ra, đối với pháp môn này, chúng ta 

chỉ hiểu phân nửa, cần phải giáo dục từ chỗ này. 

Lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ hà tất phải hội tập kinh này? Có cần thiết hay 

không? Nếu ngƣời học Phật chúng ta, hiểu rõ ràng, hiểu rành rẽ bộ kinh 

này một cách rốt ráo, đó là hiện tƣợng gì? Tín tâm kiên định, nguyện tâm 

chẳng đổi dời. Ngẫu Ích đại sƣ đã dạy: Tín nguyện là điều kiện tiên quyết 

để  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  có  tín  có  nguyện,  nhất  định  sẽ  đƣợc  vãng  sanh. 

Còn công phu niệm Phật sâu hay cạn, sẽ quyết định phẩm vị cao hay thấp 

khi  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc.  Do  đó,  có  thể  thấy  chuyện  quan  trọng 

nhất của ngƣời niệm Phật là chân tín, thiết nguyện, chúng ta nẩy sanh vấn 

đề ở chỗ này! Lão hòa thƣợng Liên Công hội tập kinh này, mục đích là 

gì? Mục đích là giảng rõ ràng, giảng rành rẽ, giảng thấu suốt về hai thế 

giới Cực Lạc và thế giới Sa Bà, để cho chúng ta lắng lòng tƣ duy, chọn 

lựa. 

Thế giới Sa Bà, đặc biệt là trong xã hội ngày nay, cả địa cầu động 

loạn, chẳng yên ổn. Lần động loạn này chƣa hề có trong lịch sử thế gian, 

đã loạn đến mức cùng cực rồi. Con ngƣời sống trong thế gian giàu nghèo, 

sang hèn, có ai không khổ? Ngƣời bần cùng đã khổ, ngƣời giàu sang càng 

khổ  hơn,  có  đáng  để  lƣu  luyến  hay  không?  Niềm  vui  của  thế  giới  Cực 

Lạc,  mỗi  ngày  chúng  ta  đọc  kinh  đều  nghe  nói  tới,  vì  sao  chẳng  khẳng 

định hạ quyết tâm mong muốn vãng sanh? Vì bán tín bán nghi: “Có thiệt 

hay  không?  Thật  sự  giống  nhƣ  trong  kinh  diễn  tả  hay  sao?  Có  thiệt 





123 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

không?” Vấn đề ở chỗ này! Vì sao? Tuy chúng ta nghe kinh, niệm kinh rất 

nhiều, vẫn hoài nghi chẳng dứt! Thiệt đó! Có ngƣời suốt đời đến lúc gần 

chết đều chẳng thể đoạn nổi. Lúc gần chết niệm A Di Đà Phật, lại nghĩ 

“Phật có thiệt hay không? Ngài sẽ đến tiếp dẫn tôi sao?” Vẫn còn niềm 

nghi ngờ ấy. Do vậy, chữ Tín này, khó lắm, khó lắm! 

Tôi đã từng nói, hai năm sau khi xuất gia, tôi mới thọ giới. Cả đời 

tôi tùy duyên, duyên thọ giới lúc đó đã chín muồi. Sau khi thọ giới xong, 

trở về Đài Trung đảnh lễ thầy tôi, cảm ơn thầy đã dạy dỗ, vun bồi. Thầy ở 

Thƣ Viện Từ Quang. Tôi đến Thƣ Viện, vừa bƣớc đến ngoài cổng, thầy ở 

bên  trong  nhìn  thấy,  thầy  lấy  tay  chỉ  tôi:  “Này  con,  con  phải  tin  Phật 

nghe!”  Thầy  nói  câu  ấy  cả  mƣời  mấy  lần.  Tại  sao  tôi  học  Phật  hết  bảy 

năm, đã xuất gia rồi, xuất gia xong liền đi dạy ở Phật Học Viện, đã dạy ở 

Phật Học Viện hết hai năm, nay thọ giới xong, về thăm Thầy, tại sao Thầy 

lại dạy tôi phải tin Phật? Tôi rất ngạc nhiên, chẳng hiểu vì sao thầy nói 

nhƣ vậy. Tôi bƣớc vào bên trong, thầy bảo tôi ngồi xuống, nói: 

“Con có hiểu lời thầy hay không?” 

Tôi thƣa chƣa hiểu, suy nghĩ chẳng thông suốt. Thầy bèn dạy: 

“Có nhiều vị lão hòa thƣợng tới lâm chung cũng còn chƣa tin!” 

Đó là sự thật, chẳng giả, chứng tỏ niềm tin rất là khó. Trong Tịnh 

Độ Tông, Tín là căn bản, là điều thứ nhất trong ba tƣ lƣơng. Nếu chẳng có 

Tín, Nguyện và Hạnh ở phía sau sẽ chẳng còn nữa, lấy đâu ra Nguyện và 

Hạnh? Nguyện tức là cầu sanh Tịnh Độ, Hạnh tức là thật thà niệm Phật. 

Câu Phật hiệu này cứ quên mất hoài, chứng tỏ Tín Nguyện đã có vấn đề. 

Chúng ta thiệt có phƣớc, thiệt có thiện căn, thiệt có duyên phận tốt 

đẹp, vì sao? Chúng ta có thể đọc bản báo cáo này, nghe những âm thanh 

này, chẳng dễ dàng! Đây là bạn tốt của chúng ta, thiện tri thức, giờ phút 

nào  cũng  có  ngƣời  nhắc  nhở  chúng  ta.  Khóa  giảng  lần  thứ  tƣ  chúng  ta 

dùng phƣơng thức này, học viên trao đổi tâm đắc trong lớp học tập, thực 

hiện những tâm đắc đã tiếp nhận trong lớp học tập này nhƣ thế nào? Làm 

thế  nào  để  thật  sự  thực  hiện?  Trong  khi  thật  sự  thực  hiện,  sẽ  xuất  hiện 

nhiều vấn đề, giải quyết những vấn đề ấy ra sao? Làm thế nào để giúp cho 

chúng  ta  không  đi  đƣờng  vòng,  không  lạc  vào  đƣờng  tà?  Đấy  chính  là 

phƣớc  báo  thật  sự,  đấy  chính  là  đức  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Trong  nhóm 

đồng học, đích thực là có những ngƣời có tâm đắc, họ chia sẻ tâm đắc với 





124 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chúng ta. Họ đạt đƣợc thọ dụng, họ chẳng tự tƣ tự lợi, chia sẻ thọ dụng 

của họ với chúng ta, công đức ấy mới là viên mãn, mới rốt ráo. Hy vọng 

trong tƣơng lai, chúng ta ở trong thế giới của Phật A Di  Đà, có thể họp 

mặt ở thế giới Cực Lạc lần nữa, thành tựu đạo nghiệp trong giảng đƣờng 

của Phật A Di Đà. 

Vì thế, sau khi đã hiểu rõ ràng, chúng ta sẽ triệt để buông xuống. Có 

buông xuống,  công  phu  mới  đắc  lực.  Không  buông  xuống,  công  phu sẽ 

không đắc lực. Tôi thấy vậy, rất đau lòng, chỉ có thể đau lòng rát miệng 

hƣớng dẫn đại chúng bằng những lời kinh. Trong các đồng học, có ngƣời 

nghe xong đã hiểu rõ, hiểu rành rẽ, bèn chia sẻ tâm đắc khiến cho chúng 

ta  tăng  trƣởng  tín  tâm,  giúp  cho  nguyện  tâm  chúng  ta  thêm  vững  chắc, 

thƣờng niệm câu Phật hiệu chẳng dứt. Thƣờng niệm chẳng dứt, mới có thể 

nắm chắc vãng sanh bất thoái thành Phật trong đời này. 

Do vậy, những bài báo cáo này, tức là những báo cáo tâm đắc học 

tập, đều đƣợc lƣu giữ. Chúng ta sẽ chọn lựa, tuyển chọn những bài quan 

trọng  nhất  rồi  in  thành  sách,  thƣờng  cung  cấp  cho  đồng  tu  tham  khảo. 

Chuyện này rất cần thiết. Đến cuối năm nay, mỗi năm sẽ in một cuốn. Lần 

giảng  thứ  tƣ  này,  vì  thời  gian  giảng  kinh  chỉ  còn  một  nửa,  lúc  trƣớc  đã 

giảng bốn giờ đồng hồ, nay chỉ còn hai giờ. Khóa học kinh này viên mãn 

phải mất hai năm. Mức tiến triển này không thành vấn đề, quan trọng nhất 

là kiên định Tín Nguyện, phải  học tới mức trong hết  thảy thời, hết  thảy 

chỗ, đều có thể chẳng đánh mất câu Phật hiệu giống nhƣ lão hòa thƣợng 

Hải  Hiền.  Đối với chuyện thế gian, thậm chí  những Phật sự, tôi  thƣờng 

nói, đều phải tùy duyên. Nếu hữu duyên, nếu chuyện ấy có lợi ích thật sự 

đối với Chánh Pháp, đối  với chúng sanh, thì phải  làm, chẳng thể không 

làm.  Nếu  không  làm,  sẽ  chẳng  có  tâm  từ  bi.  Nếu  làm,  có  chƣớng  ngại 

chuyện  niệm  Phật  hay  không?  Không  chƣớng  ngại.  Nếu  chuyện  ấy  cần 

suy  nghĩ,  hãy  buông  Phật  hiệu  xuống.  Làm  xong  việc,  lại  đề  khởi  Phật 

hiệu trở lại. Nhƣ vậy là đúng, nhƣ vậy không tính là “đánh mất” Phật hiệu 

(gián đoạn). Sự việc càng ít càng tốt, nhiều một chuyện không bằng ít một 

chuyện, ít một chuyện không bằng chẳng có chuyện gì, đừng kiếm thêm 

chuyện! 

Hiện nay, chúng tôi cƣ trú ở Toowoomba. Cái duyên ở Toowooba 

này hình nhƣ đã chín muồi, chỉ cần ra sức thêm một chút, tất cả sẽ đi vào 

nề nếp, cái duyên ấy chính là sự đoàn kết tôn giáo. Ý nghĩa đoàn kết tôn 





125 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

giáo ở chỗ nào? Dùng sức mạnh của giáo dục tôn giáo để giúp đỡ xã hội 

hóa giải xung đột, thúc đẩy an định hòa bình. Chỉ có xã hội an định hòa 

bình thì mới có thể thành tựu Phật pháp. Khi xã hội động loạn, Phật pháp 

không thể vun bồi gốc rễ. Ngày nay, chúng ta chẳng sánh bằng ngƣời xƣa, 

nguyên  nhân  là  gì?  Nguyên  nhân  thứ  nhất,  vào  thời  cổ,  xã  hội  an  định. 

Khi xã hội an định, nhân tâm sẽ an định, thành tựu dễ dàng. Ngày nay, xã 

hội bất an, rối loạn, tâm chúng ta loạn theo, thành tựu rất khó. Cho nên 

những gì có thể giúp cho xã hội an định, hài hòa, chúng ta phải làm. Đấy 

là tự lợi lợi tha, tự lợi là giúp cho Phật pháp xây dựng, phát triển, lợi tha là 

hy vọng đại chúng đều có thể  lìa khổ đƣợc vui, trở về an định, hòa hài. 

Phải quý tiếc duyên phận của chúng ta! Quý vị hãy xem khi chúng ta gặp 

tai nạn, gặp nghi hoặc, gặp xung đột, bèn có ngƣời nhắc nhở chúng ta, đấy 

đều là Phật lực gia trì, Phật Di Đà gia trì. Chúng ta vĩnh viễn phải cảm ơn, 

cảm ơn đức Thế Tôn, cảm ơn Di Đà, cảm ơn mƣời phƣơng chƣ Phật, cảm 

ơn hết thảy thiện hữu. 

Tốt lắm, chúng ta hãy xem bài kế tiếp. 

Trong quá trình chuyển ngữ, chắc chắn không tránh khỏi thiếu sót, 

xin các bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho. 





126 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phần thứ ba 

CHIA SẺ NHỮNG LỜI PHÁP VÀNG NGỌC 

TỪ CÁC BUỔI GIẢNG CỦA LÃO HÕA THƢỢNG TỊNH KHÔNG 



A. LỜI PHÁP THỨ NHẤT 

Pháp sƣ Tịnh Không khai thị: Đồng tu học Phật nhất định cần 

ghi nhớ vững vàng, thời thời khắc khắc phải có tánh cảnh giác, thân 

ngƣời  khó  đƣợc,  thật  khó  đƣợc,  quyết  định  không  phải  là  giả.  Cho 

nên nhất định phải trân quý lần này đƣợc thân ngƣời, nghe đƣợc Phật 

pháp, lại rất may mắn gặp đƣợc Tịnh độ, gặp đƣợc Tịnh độ, bạn còn 

gặp đƣợc bản hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, bạn còn gặp đƣợc tập chú 

của Lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, bạn lại còn gặp đƣợc biểu pháp của 

Hòa thƣợng Hải Hiền.  

Ngài  truyền  trao  quy  y  cho  ngƣời  khác,  dạy  ngƣời  ta  “quy  y 

Giác, quy y Chánh, quy y Tịnh”, Ngài chẳng nói “quy y Phật, Pháp, 

Tăng”. 

Ta thật sự quy y, quy y là bái sƣ, bái ai làm thầy? Bái A Di Đà 

Phật làm thầy, bái Thích Ca Mâu Ni Phật làm thầy. Quy y chính là 

bái sƣ, quy y Tam Bảo, chẳng nói quy y vị pháp sƣ nào! 

Quy  là  quay  đầu,  Y  là  nƣơng  cậy,  quay  đầu  nƣơng  theo  gì? 

Nƣơng theo trí huệ và đức tƣớng trong tự tánh, chẳng phải là cậy vào 

bên ngoài, ngàn muôn phần các đồng học phải ghi nhớ điều này! Nếu 

quy y một vị pháp sƣ hay hòa thƣợng nào đó, hỏng bét rồi, vị ấy có 

đại triệt đại ngộ hay không? Vị ấy có minh tâm kiến tánh hay không? 

Nếu vị ấy chƣa đại triệt đại ngộ, chƣa minh tâm kiến tánh, vị ấy là 

phàm phu trong lục đạo, ta quy y vị ấy chẳng phải là vẫn tạo nghiệp 

lục đạo ƣ? Thầy tạo nghiệp lục đạo, dẫn dắt quý vị vẫn tạo nghiệp lục 

đạo, chẳng ra khỏi đƣợc! Vì thế, đối với chánh pháp do đức Phật đã 

nói,  chẳng  thể  không  học  tập,  chớ  nên  không  hiểu  rõ  ràng;  sau  khi 

hiểu rõ bèn phải thực hiện, ta chẳng tiếc thân  mạng cũng phải thực 

hiện. 

Chúng ta đứng ngoài thấy rất rõ ràng, sƣ phụ tôi tốt, sƣ phụ nào 

cũng  không  bằng  sƣ  phụ  tôi,  quan  niệm  này  là  gì?  Quan  niệm  này 

chính quan niệm là cầu sinh địa ngục a tỳ. Quí vị nghĩ xem có phải 





127 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

vậy không? Sƣ phụ quí vị còn có sƣ huynh, sƣ đệ, sƣ huynh đệ của 

ông ấy cùng một thầy truyền xuống, quí vị gọi ngài là tổ sƣ. Những 

sƣ huynh sƣ đệ này, mỗi vị lập một môn phái riêng, mỗi ngƣời đều có 

đệ tử của riêng mình, độc lập với nhau, không thể dung hoà với nhau, 

tất cả đều là tạo nghiệp địa ngục. Vậy là họ đang tu pháp môn gì? Tu 

pháp môn địa ngục. Tƣơng lai họ sẽ đi về đâu? Sẽ vào địa ngục Vô 

gián, không thể không biết. 

1. Tôi giảng Kinh thƣờng hay phụng khuyến các vị. 

Một  môn  thâm  nhập,  trƣờng  kỳ  huân  tu”.  Không  có  nền  tảng 

này, bạn muốn không bị những tà tri, tà kiến, tà hạnh của xã hội này 

mê hoặc thì e rằng không có ngƣời nào làm đƣợc, trừ khi bạn là Phật 

Bồ Tát tái sanh; nếu bạn không phải là ngƣời tái sanh, bạn không thể 

nào thoát khỏi bàn tay của ma, bạn chắc chắn sẽ đọa vào ma đạo. Do 

đó, giáo học là phƣơng tiện cứu độ tất cả chúng sanh tốt nhất. 

Thật  là  trong  Tam  chuyển  pháp  luân,  Thị  chuyển,  Khuyến 

chuyển  và  Tác  chứng  chuyển  tất  cả  bạn  đều gặp  cả,  không  thể  nào 

không cầu vãng sanh, tâm cầu vãng sanh phải khẩn thiết. 

Khi đến nơi này, việc khác đều đừng bận tâm, một lòng một dạ 

chỉ cầu A Di Đà Phật đến tiếp dẫn tôi, cái ý niệm này từng phút từng 

giây đều đừng nên đánh mất, mới không còn đi con đƣờng oan uổng 

nữa. Phải biết rằng đời này vãng sanh, duyên này cũng không là dễ 

dàng.  Trong  Kinh  Đại  thừa  Thế  Tôn  thƣờng  nói,  mỗi  ngƣời  vãng 

sanh, bao gồm hạ hạ phẩm, đều là trong quá khứ ở vô lƣợng kiếp đã 

từng cúng dƣờng vô lƣợng chƣ Phật Nhƣ Lai. Trong Kinh A Di Đà 

xác thật có nói một câu rằng: "Không thể nào ít thiện căn phƣớc đức 

nhân  duyên  mà  đƣợc  sanh  nƣớc  đó".  Nhiều  thiện  căn,  nhiều  phƣớc 

đức đến mức độ nào, Phật cho chúng ta biết rõ ràng rồi, từ vô lƣợng 

kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp gặp đƣợc duyên cúng dƣờng chƣ Phật 

Nhƣ Lai. 

Đời này gặp đƣợc Tịnh tông, chƣ Phật Nhƣ Lai uy thần gia trì, 

làm bạn tin đƣợc, nguyện đƣợc, hoan hỷ trì danh, cầu sanh Tịnh độ. 

Thế là chúng ta có thể hiểu đƣợc thiện căn phƣớc đức nhân duyên là 

tu nhiều đời nhiều kiếp mới tích tụ đƣợc, đời này nếu nhƣ chúng ta 

nắm  vững  chắc,  nhất  định  đƣợc  sanh  Tịnh  độ.  Không  còn  vì  hoàn 





128 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

cảnh bên ngoài mà dao động, bất luận là hoàn cảnh vật chất hay hoàn 

cảnh nhân sự, kể cả tôn giáo khác hoặc là pháp môn khác, chúng ta 

đều không dao động nữa, một câu Phật hiệu niệm đến cùng. 

Vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc thân cận A Di Đà Phật, đây là 

nguyện vọng duy nhất của ngƣời niệm Phật nhƣ chúng ta. 

Phải buông xuống cái thế giới này, đừng nên bận tâm, đặc biệt là 

quyết định đừng nên có tất cả ý niệm không thiện. Có ý niệm không 

thiện,  đem  lại  là  quả  báo  của  không  thiện,  phiền  não  và  nghiệp 

chƣớng, còn mang lại thiên tai nhân họa để chúng ta tự chịu, lại còn 

làm ngƣời khác cũng chịu liên quan, cái nghiệp tội này sẽ rất nặng. 

Hiểu rõ cái đạo lý này, biết đƣợc chân tƣớng của sự thật, chúng 

ta đem tất cả ý niệm không thiện buông xuống, buông xuống lời nói 

không thiện, buông xuống hành vi không thiện. 

Thiện  trung  chi  thiện,  cái  thiện  vô  cùng  thù  thắng  nhất,  tức  là 

niệm A Di Đà Phật, một câu A Di Đà Phật này từ sáng đến tối không 

đánh mất, một câu tiếp theo một câu, đó tức là tu cứu cánh viên mãn 

của đại thiện. 

Thiện này là của ai? Đây là thiện của chƣ Phật Nhƣ Lai, thế xuất 

thế gian thiện pháp không gì hơn cái này, rất quan trọng, thật là quá 

tốt! Chúng ta có duyên gặp đƣợc, hy vọng mọi ngƣời từ nay trở đi cố 

gắng chăm chỉ niệm Phật, vạn duyên buông xuống, nhất tâm chuyên 

niệm. 

Niệm nhất Phật danh hoán trừ bách thiên vạn ức vọng tƣởng tạp 

niệm 

- Niệm  một câu Phật để hoán trừ trăm ngàn vạn ức vọng tƣởng 

tạp niệm. Đây chính là đem tác dụng của niệm Phật nói ra. Tại vì sao 

phải niệm Phật? Vì khi bạn không niệm Phật thì bạn có vô lƣợng vô 

số vọng tƣởng tạp niệm. Cái vọng tƣởng tạp niệm này chính là nhân 

của sáu cõi luân hồi, bạn có nhiều vọng tƣởng tạp niệm đến nhƣ vậy 

là bạn đang liên tục tạo ra sáu cõi luân hồi, cho nên bạn với sáu cõi 

luân hồi nó vĩnh viễn tồn tại, nó không thể tiêu mất. Do nguyên nhân 

gì?  Vì  bạn  ngày  ngày  đang  tạo  ra.  Hiện  tại  bảo  bạn  đem  ý  niệm 

chuyển đổi lại, chuyển thế nào? Chuyên niệm A Di Đà Phật, niệm A 

Di Đà Phật là tạo ra Thế Giới Cực Lạc, còn vọng tƣởng tạp niệm là 





129 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tạo ra sáu cõi luân hồi. Thế Giới Cực Lạc là A Di Đà Phật, bạn nhất 

tâm  chuyên  chú  ắt  sẽ  thành  tựu.  Chúng  ta  ngày  nay  nếu  cũng  nhất 

tâm  chuyên  chú  thì  tƣơng  ƣng  với  A  Di  Đà  Phật,  liền  có  thể  vãng 

sanh Thế Giới Cực Lạc. Cái đạo lý này nếu bạn hiểu, bạn liền chịu 

niệm Phật, liền thật niệm Phật. Vốn dĩ là bạn không chịu niệm Phật, 

nhƣng  sau  khi  làm  cho  rõ  ràng,  làm  cho  tƣờng  tận  rồi  thì  bạn  phải 

nên  buông  xả.  Buông  xả  cái  gì?  Buông  xả  luân  hồi,  không  còn  tạo 

luân hồi nữa. 

-  Niệm  một  câu  Phật  hiệu  này  thế  nào?  Chúng  ta  phải  học  Lão 

Hoà Thƣợng Hải Hiền, ngài đã thật làm, 92 năm Niệm một câu Phật 

hiệu này, nhằm mục đích là gì? Mục đích là để chúng ta thấy rõ ràng, 

thấy  tƣờng  tận,  bảo  chúng  ta  làm  giống  nhƣ  ngài  vậy  thì  đƣợc  rồi. 

Việc này vô cùng đơn giản, vì sao thế? Ngài không biết chữ, không 

có đi học, ngài cả đời không có đọc kinh, cũng không có đọc qua chú, 

chỉ một câu A Di Đà Phật thì viên mãn thành tựu nên nếu học nhƣ 

ngài  thì  bất  cứ  nam  nữ,  già  trẻ,  hiền  ngu,  bất  tiếu,  các  ngành  các 

nghề,  thảy  đều  làm  đƣợc,  đều  không  có  chƣớng  ngại,  chỉ  cần  bạn 

chịu làm thì ngay đời này bạn liền có thể bất thoái làm Phật. 

 Chúng ta liền tường tận, Bổn Kinh là lấy Phát bồ đề tâm nhất 

 hướng chuyên niệm làm Tông.  

Di Đà kinh yếu giải của Ngẫu Ích Đại Sƣ, lấy hai câu này dung 

thành  một  câu  càng  đơn  giản  hơn,  Ấn  Quang  Đại  Sƣ  vô  cùng  tán 

thán. Ngài đem hai câu tám chữ này, dung thành Tín nguyện trì danh, 

Tín  nguyện  chính  là  phát  bồ  đề  tâm,  trì  danh  chính  là  nhất  hƣớng 

chuyên niệm,  càng đơn  giản,  càng thẳng tắt.  Nói rõ  Pháp  môn này, 

không những là tất cả Pháp đƣợc Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết trong 

49 năm, đây là Pháp môn đại tổng trì trong tất cả Pháp, quả thật là, 

Tam căn phổ bị, lợi độn toàn thâu. Chỉ cần bạn đầy đủ điều kiện này, 

không  một  ai  không  thành  tƣu,  hơn  nữa  liền  trong  một  đời  này. 

Không cần phải trải qua thời gian rất dài, nhiều đời nhiều kiếp, không 

cần thiết, một đời liền viên mãn thành tựu, là Pháp môn một đời viên 

mãn thành tựu. Chỉ có một môn này, không có môn thứ hai, điều này 

chúng ta nhất định phải làm rõ ràng, làm minh bạch. Sau đó mới có 

thể phù hợp với điều kiện tu học của Bổn Tông, đó chính là không 





130 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hoài nghi, không xem tạp, không gián đoạn. Ngƣời căn tánh nhƣ thế 

nào  mới  có  thể  thành  tựu?  Nam  nữ  lão  ấu,  hiền  ngu  bất  tiếu,  các 

ngành các nghề, chỉ cần đầy đủ tín nguyện trì danh, mỗi mỗi đều là 

ngƣời đƣơng cơ của Pháp môn này. Hay nói cách khác, không một ai 

không thành tựu, quả nhiên là những điều đƣợc nói trên Kinh luận. 





2. Điều quan trọng nhất trong việc tu hành là tâm khẩn thiết 

vì sanh tử. 

Nếu  tâm  sanh  tử  không  khẩn  thiết,  làm  sao  dám  nói  tới  niệm 

Phật thành phiến? Từ vô lƣợng kiếp tới nay, chúng sanh niệm niệm 

vọng tƣởng, tình căn cứng chắc che lấp. Từ lúc sanh ra cho đến nay, 

đã từng có một niệm thống thiết vì sanh tử hay chăng? Cả ngày niệm 

niệm quay vòng quanh chữ Tình, chƣa từng phản tỉnh. Muốn dùng tín 

tâm  hời  hợt  để  đoạn  dứt  sanh  tử  nhiều  kiếp,  giống  nhƣ  dùng  giọt 

nƣớc để dập tắt đống củi lửa đang cháy, há có lẽ ấy? Nếu tâm vì sanh 

tử khẩn thiết, niệm niệm giống nhƣ cứu đầu đang bị cháy, lo sợ một 

khi mất thân ngƣời, trăm kiếp khó thể có lại đƣợc. Phải cắn chặt câu 

Phật hiệu ấy, nhất định chống chọi vọng tƣởng. Trong hết mọi chỗ, 

mọi niệm, câu Phật hiệu lúc nào cũng hiện tiền, chẳng bị vọng tƣởng 

che  lấp,  chƣớng  ngại.  Hạ  công  phu  khổ  cực  tha  thiết  nhƣ  vậy,  lâu 

ngày  thuần  thục,  tự  nhiên  sẽ  tƣơng  ứng.  Làm  đƣợc  nhƣ  vậy,  dẫu 

chẳng cầu thành phiến, cũng tự thành phiến. Chuyện này giống nhƣ 

ngƣời  uống  nƣớc,  nóng  lạnh  tự  biết,  chẳng  thể  nói  cho  ngƣời  khác 

biết, hoàn toàn phải do chính mình nỗ lực. Nếu chỉ niệm Phật hời hợt 

ngoài da, đến năm con lừa cũng chẳng thể nào thọ dụng đƣợc! Trong 

mƣời  hai  con  giáp,  chẳng  có  năm  con  lừa,  tức  là  tận  hết  đời  vị  lai 

cũng không thể thọ dụng đƣợc. Phải dũng mãnh tinh tấn, càng không 

nên trì trệ nghi ngờ”. 

  

 a)  Vì thế chúng ta biết rằng, khoa học kỹ thuật càng phát đạt, 

 vãng sanh càng khó khăn? 

Cơ hội này vô cùng hi hữu khó đƣợc, nếu bạn không tin, hãy tỉ 

mỉ quan sát trái đất của chúng ta hiện nay trái đất này không lớn ở 

trong thái không chỉ là một tinh cầu nhỏ cƣ dân ở nơi này nhân khẩu 





131 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

của trái đất hiện nay có 7 tỉ ngƣời  trong 7 tỉ ngƣời này có bao nhiêu 

ngƣời tin Phật? 

Ngƣời ngoại quốc có thống kê là thống kê tín ngƣỡng tôn giáo 

ngƣời  tín  ngƣỡng  tôn  giáo  nhiều  nhất  là  thiên  chúa  giáo  và  cơ  đốc 

giáo, hai tôn giáo này gộp lại vƣợt qua 2 tỉ, tín đồ của hồi giáo có 1, 5 

tỉ, tín đồ của Phật giáo đại khái khoảng 6-7 trăm triệu vì thế Phật giáo 

từ số ngƣời mà tính, xếp hàng thứ tƣ, cho dù là 7 trăm triệu, mới chỉ 

chiếm 1/10 số ngƣời trên thế giới, 7 trăm triệu trong 7 tỉ, trong 7 trăm 

triệu  ngƣời  này,  những  tông  phái,  giáo  phái  khác  của  Phật  giáo  rất 

nhiều,  có đại thừa tiểu thừa,  tông  môn giáo hạ,  hiển giáo  mật giáo, 

ngƣời tín ngƣỡng  Tịnh độ tông đƣợc bao nhiêu ngƣời. Cứ từng lớp 

từng lớp bị đào thải, đến sau cùng chẳng đƣợc mấy ngƣời theo đánh 

giá chung hiện nay trong tín ngƣỡng Phật giáo, mật tông với Tịnh độ 

có nhiều hơn một chút. Chúng tôi tính ngƣời niệm Phật của Tịnh độ 

tong,  ngƣời  niệm  Phật  rất  nhiều,  đối  với  đạo  lý  tịnh  tông,  phƣơng 

pháp tịnh tong, chân thật tin tƣởng mà không hề hoài nghi, lại đƣợc 

bao nhiêu ngƣời? 

Nếu  dùng  điều  kiện  này  để  nói,  có  thể  không  đến  7  trăm  ngàn 

ngƣời,  so  với  1,  3  tỷ  nhân  khẩu  của  trung  quốc  liền  kém  rất  xa  lại 

phải  nói  đến  vãng  sanh,  vãng  sanh  mới  đƣợc  tính  vào,  không  thể 

vãng sanh thì không đƣợc tính. Trong 7 trăm ngàn ngƣời này, đƣợc 

mấy ngƣời có thể vãng sanh? 

Sau  đó  mới  biết,  những  điều  đƣợc  Phật  nói  trong  kinh,  thân 

ngƣời khó đƣợc, Phật pháp khó nghe, gặp đƣợc chân thật không dễ 

dàng, thật sự gặp đƣợc, điều này giống nhƣ trúng độc đắc vậy 

Tại vì sao? Thật sự đem giáo lý hiểu cho tƣờng tận, thâm nhập 

kinh tạng, thâm nhập kinh tạng của Tịnh độ tông, là 5 kinh một luận, 

hiểu  rõ  ràng,  hiểu  minh  bạch,  không  còn  hoài  nghi,  nhất  hƣớng 

chuyên niệm, cầu sanh Tịnh độ, những ngƣời đó đã không còn nhiều. 

Thế  gian  này  trƣớc  đây  lão  sƣ  Lý  thƣờng  hay  nhắc  nhở  chúng 

tôi.  Ngƣời  niệm  Phật  chúng  ta,  10  ngàn  ngƣời  niệm  Phật,  đại  khái 

chân thật có thể vãng sanh chỉ có 5-3 ngƣời, đó là lời nói của 60 năm 

trƣớc 





132 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ngày  nay  sau  60  năm  nếu  ngƣời  ta  hỏi  tôi,  đại  khái  trong  10 

ngàn ngƣời chỉ có 1-2 ngƣời,  60 năm  trƣớc có 5-3 ngƣời,  hiện nay 

chỉ có 1-2 ngƣời 

Tại  vì  sao?  Càng  về  sau  càng  khó  khan,  hoàn  cảnh  quấy  nhiễu 

quá  nghiêm  trọng,  bạn  không  vƣợt  qua  đƣợc,  bạn  không  buông  xả 

đƣợc,  sự  quấy nhiễu của 60 năm trƣớc so với hiện nay nhẹ hơn  rất 

nhiều. Lúc đó trung quốc vẫn chƣa phổ biến ti vi, thậm chí đến điện 

thoại cũng không có, điện thoại di động chƣa đƣợc phát minh, truyền 

đạt tin tức rất không thuận tiện, 60 năm trƣớc còn phải đánh điện báo, 

hiện nay không còn ngƣời sử dụng nữa 

Vì thế chúng ta biết rằng, khoa học kỹ thuật càng phát đạt, vãng 

sanh  càng  khó  khan,  sức  quấy  nhiễu  của  nó  quá  lớn.  Cho  nên  Hải 

hiền lão hòa thƣờng, vì chúng ta thị hiện sự vi diệu, thật quá diệu, chỉ 

cần dùng phƣơng pháp đó của ngài, phƣơng pháp đó của ngài là chân 

thật vạn duyên buông xuống 

Lão Hòa Thƣợng Hải Hiền ngài dạy ngƣời chỉ bằng 1 lời, niệm 

Phật cho tốt, mọi thứ khác đều là giả không luận gặp loại ngƣời nào, 

không luận vào lúc nào bất kể trong trƣờng hợp nào ngài cũng chỉ có 

1 câu nhƣ thế bình đẳng phổ độ hết thảy chúng sanh. chúng sanh nếu 

nhƣ nghe hiểu rồi, y giáo phụng hành đời này nhất định vãng sanh. 

  

 b) Phàm là không thể vãng sanh chỉ có thể nói: Ấy đều là do 

 không lão thật vọng tưởng, tạp niệm của bản thân quá nhiều, nhiều 

 chủ ý, sai rồi.   

Chƣ  vị  hãy  nghĩ  mà  xem,  chúng  tôi  mấy  năm  nay,  vì  sao  lại 

buông bỏ kinh hoa ngiêm, tất cả kinh giáo đều ko học nữa, chỉ có mỗi 

bộ kinh vô lƣợng thọ này thôi, nhƣ thế ít vọng tƣởng, ít tạp niệm. mọi 

hoạt động tôi đều không tham gia. 

Phải tranh thủ từng giây từng phút niệm Phật, mỗi phút đều là A 

Di Đà Phật,  mỗi giây đều là  A Di Đà Phật, 1 giây niệm 1 câu Phật 

hiệu, không để luống qua 1 giây nào, 1 giây khởi vọng tƣởng thì sai 

rồi.  tại  sao  không  ráng  niệm  Phật  cho  tốt  chứ,  chúng  ta  chỉ  có  1 

phƣơng hƣớng, đó là tây phƣơng thế giới cực lạc. chỉ có 1 mục tiêu, 

là vãng sanh thế giới cực lạc, thân cận A Di Đà Phật, buông xả hết, 

cái gì cũng phải buông xả, vãng sanh Tịnh Ðộ, cùng chứng Ðại Giác. 





133 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thầy ngộ hoằng gửi tôi xem 1 bản tƣ liệu, 1 đứa bé 13 tuổi niệm 

Phật vãng sanh, đứa trẻ này vƣớng phải căn bệnh nặng cả nhà chẳng 

ai tin vào tôn giáo bị bệnh nặng, là bệnh ung thƣ di căn rồi. Bệnh viện 

nói với mọi ngƣời trong nhà, đứa bé đó chỉ còn sống đƣợc 1, 2 tháng, 

lúc đó, họ lại gặp đƣợc vài ngƣời bạn học Phật khuyên họ hãy buông 

bỏ trị liệu đến đạo tràng ở, rồi niệm Phật cháu bé cũng đồng ý, ở đó 

nghe kinh bộ kinh này giới thiệu tây phƣơng thế giới cực lạc. Cháu 

nghe  hiểu,  càng  nghe  càng  hoan  hỷ  thật  sự  chịu  ăn  chay  cảm  động 

cha mẹ, cả nhà đều học Phật. quả thật 60 ngày bạn xem, từ lúc nghe 

đƣợc pháp, rồi tin nhận làm theo tổng cộng là 60 ngày. 

Thật vậy, A Di Đà Phật đến tiếp dẫn cháu đến thế giới cực lạc 

bệnh ung thƣ là căn bệnh rất thống khổ, 60 ngày này, tuy trong ngƣời 

có  bệnh  nhƣng  cháu  bé  không  hề  đau  đớn,  bác  sĩ  bảo  cháu  uống 

thuốc giảm đau. cũng ko còn cách nào khác, không thể không uống. 

Về  sau  không  uống,  ko  chích  thuốc  giảm  đau,  60  ngày  này,  cháu 

không uống thuốc, cũng không chích thuốc nhƣng mỗi ngày đều vui 

vẻ hoan hỷ, cùng với mọi ngƣời niệm Phật, thật sự niệm đƣợc A Di 

Đà Phật đến. 

Vãng sanh rồi, đứa bé này rất thông minh lúc ra đi, không để cho 

cha mẹ, chị gái, và 1 số anh chị em đến xem, chỉ để bạn bè học Phật 

giúp cháu trợ niệm cùng cháu niệm Phật 

Vì sao phải làm vậy? Vì sợ thấy mặt sẽ động tâm, vậy thì không 

thể vãng sanh đƣợc đây là cách làm vô cùng thông minh. Vãng sanh 

đƣợc 1, 2 ngày ngƣời nhà đến thăm cháu lúc thấy cháu, toàn thân đều 

mềm mại, gƣơng mặt nhƣ lúc còn sống đứa trẻ này cũng là vì chúng 

ta thị hiện nói với chúng ta vãng sanh không khó, chỉ cần dùng chân 

tâm 

Đối với thế gian này không đƣợc có chút lƣu luyến nào, có mảy 

may lƣu luyến sẽ trở thành chƣớng ngại. Tuyệt đối không  phải A Di 

Đà Phật không từ bi. Chúng ta phải biết A Di Đà Phật không lúc nào 

không có, không nơi nào không  có 

Vì  sao?  Ngài  là  pháp  thân,  pháp  thân  ở  khắp  mọi  nơi  chúng  ta 

đều đang sống trong pháp thân của  A Di Đà Phật làm gì có chuyện 

ngài không hay biết gì. Chỉ cần bạn đầy đủ những điều kiện này, Phật 





134 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

liền  hiện  thân,  điều  kiện  là  gì?  Là  cảm  Phật  liền  có  ứng.  Đều  kiện 

không đầy đủ, năng lƣợng cảm của các vị không đến mức, dù Phật 

đang ở trƣớc mặt cũng không thể hiện đƣợc, thật sự dùng chân tâm 

để cảmChuyện thế gian chỉ là hƣ vọng,  là vọng tâm cảm vọng tâm 

không cách gì cảm động đƣợc chân tâm 

Công  đức  này  vô  lƣợng  vô  biên,  mấy  tuần  trƣớc  chúng  tôi  có 

nghe ở Liêu Ninh 1 bé gái 13 tuổi niệm Phật vãng sanh. Từ lúc nghe 

đƣợc Phật pháp đến khi vãng sanh là 2 tháng. 60 ngày, thật vãng sanh 

rồi,  thấy  Phật  vãng sanh.  Mấy năm  trƣớc,  chúng tôi nghe đƣợc câu 

chuyện có 1 bé gái 10 tuổi niệm Phật vãng sanh, cháu bé 10 tuổi rất 

thông minh, ngƣời nhà cháu tin Phật, cha mẹ tin theo Phật, ngƣời ba 

nói với cháu về y chánh trang nghiêm của thế giới cực lạc, nên cháu 1 

lòng hƣớng về đó 1 nơi tốt nhƣ vậy, thật muốn đi xem thế nào. Hỏi 

ba làm sao mới có thể đi đƣợc, ngƣời ba bèn dạy cháu niệm A Di Đà 

Phật,  cháu  niệm  đƣợc  3  năm,  đến  khi  10  tuổi  biết  trƣớc  ngày  giờ, 

không có bệnh tật. 

Trƣớc lúc vãng sanh 1 ngày, nói với ba rằng ngày mai A Di Đà 

Phật đến đón con về nhà, xin ba mời những bạn bè thân thiết của gia 

đình tới xem cháu vãng sanh. Ngày thứ 2 thì ra đi thậtkhông hề giả là 

sự thật 100% không khó đi. 

Nhất  định phải  hiểu  đƣợc  đạo  lý,  lợi  ích  của  bộ kinh  vô  lƣợng 

thọ này chính là đem lịch sử hình thành của thế giới cực lạc, những 

căn cứ lý luận, với phƣơng pháp tu hành của cõi cực lạc, cảnh giới 

sanh đến tây phƣơng thế giới cực lạc, giảng rõ ràng tƣờng tận, thông 

suốt thấu đáo. 

Mục đích học kinh giáo là gì, để nhằm nhận thức đƣợc thế giới 

cực lạc, bạn chân thật biết đƣợc, tƣờng tận rồi, bạn mới hƣớng về nơi 

đó, chân thật muốn đi, có cái ý niệm chân thật muốn đi liền có thể đi 

thật. 

Ngẫu Ích Đại sƣ nói rất hay, có thể vãng sanh hay không toàn do 

tín nguyện có hay không, ta có tín, thật sự tin tƣởng, 1 chút hoài nghi 

cũng không có, ta thật muốn đi, nhƣ thế thì điều kiện vãng sanh thế 

giới cực lạc liền đầy đủ. Sanh đến cực lạc, phẩm vị cao hay thấp, đó 





135 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

là do công phu niệm Phật của chúng ta sâu hay cạn, chứ không phải 

nhiều hay ít. 

Công phu niệm Phật sâu hay cạn là bàn đến cái gì? đó là: có phải 

bạn  thật  tâm  niệm  hay  không?  Bạn  có  thật  muốn  vãng  sanh  hay 

không?  Nếu  nhƣ  là  thật  tâm,  thật  muốn  vãng  sanh,  nhƣ  thế  sẽ  rất 

nhanh, thật sự là cầu đƣợc ƣớc thấy. 

Pháp  sƣ  oánh  kha  triều  tống  chỉ  niệm  Phật,  3  ngày  3  đêm  liền 

thành  công,  thật  nhƣ  kinh  di  đà  có  nói,  hoặc  1  ngày,  hoặc  2  ngày, 

hoặc 3 ngày, 3 ngày ngài liền thành công. Chúng ta niệm Phật sở dĩ 

không    thể  vãng  sanh,  là  do  buông  không  nổi  thế  gian  này.  Buông 

không nổi tình chấp,  buông không nổi danh văn lợi dƣỡng,  chỉ cần 

buông không nổi 1 việc thôi, là bạn đã đi không đƣợc rồi. 

Chuyện độ chúng sanh cũng phải buông xả, công phu niệm Phật 

của ta thành thục rồi, vậy không buông xả là vì cái gì? Không buông 

xả chính vì biểu pháp bản thân chân thật nắm chắc, quyết định vãng 

sanh, lúc nào vãng sanh cũng đƣợc vãng sanh tự tại đây mới có thể ở 

lại thế gian biểu pháp. Nếu đến việc vãng sanh của chính mình còn có 

vấn đề,  vậy bạn biểu cái gì đây,  cái pháp  mà bạn biểu đó,  chính là 

niệm Phật cả 1 đời, đến sau cùng vẫn là rớt lại vào vòng luân hồi 6 

nẻo, nhƣ thế thì sai rồi, sai hoàn toàn. 

Mục  đích  chúng  ta  học  kinh  giáo  là  để  làm  gì?  chính  vì  nhận 

thức đƣợc cõi ta bà này, nhận thức đƣợc tây phƣơng thế giới cực lạc, 

kèm theo đó nhận biết 10 phƣơng chƣ  Phật sát độ, chúng ta mới có 

thể chân thật lựa chọn thế giới cực lạc, ngoài cõi cực lạc ra, ta chẳng 

muốn đến nơi nào khác 

 3. Câu nói ở phía sau quan trọng, không niệm Phật chính là 

tạo lục đạo luân hồi. 

Một  câu  này  phải  nhớ  kỹ,  bạn  xem,  chúng  ta  có  cần  phải  niệm 

Phật  không?  không  niệm  Phật,  bạn  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ 

tạo tác toàn là lục đạo, rất đáng sợ, niệm A Di Đà Phật, niệm đƣợc rõ 

ràng. không có vọng tƣởng, không có vô minh. Một  câu  Phật hiệu, 

không những phá vọng tƣởng, mà còn đoạn đƣợc vô minh, tác dụng 

không thể nghĩ bàn. niệm 1 câu Phật hiệu, ngƣời cõi tây phƣơng, chữ  

ngƣời cõi tây phƣơng này. ý chỉ cho ngƣời của thế giới cực lạc. 





136 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Đừng cho rằng phƣơng đông của chúng ta, thì tây phƣơng nghĩa 

là  châu  âu,  không  thể  nhầm  lẫn  đƣợc,  đây  là  nói  về  tây  phƣơng  thế 

giới cực lạc. Thế giới cực lạc, cho dù là ngƣời hạ hạ phẩm vãng sanh, 

cũng nghe đƣợc rất rõ ràng, chúng ta ở nơi này niệm Phật, ngƣời của 

thế giới cực lạc đều nghe rất rõ, ngƣời hạ hạ phẩm cũng nghe đƣợc 

tƣờng tận, huống hồ là A Di Đà Phật? A Di Đà Phật sẽ hoan hỷ!đến 

khi chúng ta đƣợc công phu thành phiến, mối duyên của chúng ta với 

A Di Đà Phật liền sâu, ngài sẽ đến ngay, đến báo cho ta rất nhiều tin 

tức,  ngài  biết  đƣợc  bạn  sắp  thành  Phật  rồi,  sẽ  nhanh  thôi,  không 

những  nhƣ  vậy,  chƣ  Phật  ở  10  phƣơng  thế  giới  cũng  hộ  niệm  cho 

bạn, các vị thần hộ pháp có thể không ủng hộ bạn sao? 

Có  ngƣời  niệm  Phật  nhƣng  gặp  phải  ma  chƣớng:  Đó  là  do 

nguyên nhân gì? Do tâm của bạn không thanh tịnh, do dự không quả 

quyết, bạn có hoài nghi, niệm Phật mà còn nghĩ đến những thứ khác, 

không  cảm  ứng  với  Phật  bồ  tát,  ma  thấy  đƣợc,  ma  cũng  biết,  nhìn 

thấy rồi liền đùa vui với bạn 1chút, nếu nhƣ có lòng kiên định, ý niệm 

cầu sanh tây phƣơng, cái tâm này,  ma không dám đến quấy phá, vì 

sao  vậy?  Bạn đƣợc  oai  thần  bổn nguyện,  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì, 

bạn đƣợc long thiên thiện thần bảo vệ, ma không dám đến gần bạn. 

Tâm của bạn bất chính ma  mới đến trêu đùa bạn, do đó, ở chỗ này 

nói,  chúng  tự  nhiên  lìa  khỏi,  hoặc  ngƣợc  lại  còn  sanh  khởi  tâm  tôn 

trọng bạn, đây cũng đang nói về ma. Bạn thật làm, ma tôn trọng bạn, 

ma cũng lễ kính bạn, vào thời loạn thế, khổ không kể xiết, tai nạn rất 

nhiều, chẳng cách gì dự báo đƣợc, biết rõ hoàn cảnh nơi chốn, nơi ở 

hiện nay của chúng ta thuộc vào hoàn cảnh gì?  ngoài phƣơng pháp 

này  ra,  quả  thật  chẳng  còn  phƣơng  pháp  nào  khác  có  thể  giải  cứu 

chúng ta. 

Cho nên lần này đến nơi đây, các đồng học muốn tôi giảng kinh, 

tháng sau tôi đến thăm nhật bản, cũng là đi giảng kinh, giảng cái gì 

đây? tôi cũng giảng phẩm này, phẩm thứ 6 phát đại thệ nguyện, chỉ 

giới thiệu 1 phẩm này, giảng nhiều 1 chút, nghe nhiều 1 chút, có thể 

nghe đƣợc toàn bộ bộ kinh này đƣơng nhiên tốt, nhƣng toàn kinh thì 

quá dài, từ đầu đến cuối, gần nhƣ mất hơn 1 ngàn giờ đồng hồ, hiện 

tại càng giảng càng kỹ, càng kỹ càng tốt. 





137 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nhất  định  phải  hiểu  cho  rõ,  hiểu  cho  tƣờng  tận,  kiên  định  tín 

tâm, kiên cố nguyện tâm,  một đời này có thể thành tựu, vì vậy nhất 

định phải biết, chỉ có pháp môn này, quả thật hiệu quả, ổn định nhanh 

chóng,  sáng  tối  6  thời  đều  niệm  Phật,  chính  là  thiện  căn  bất  khả  tƣ 

nghì, một khi có cơ hội liền phải báo Phật ân, vừa có cơ hội liền đem 

pháp môn này giới thiệu cho ngƣời khác, cho nên kinh điển tháng nào 

chúng tôi cũng in đem tặng cho mọi ngƣời, họ chỉ cần niệm câu Phật 

hiệu  này,  chủng  tử  kim  cang  liền  đƣợc  trồng  xuống,  làm  mọi  việc 

thiện dù lớn hay nhỏ  tất cả đều hồi hƣớng trang nghiêm Tịnh độ, vào 

phút lâm chung, 10 niệm hay 1niệm đều có thể vãng sanh, nhƣng có 

rất nhiều ngƣời bệnh vào phút lâm chung bị hôn mê, ngay cả ngƣời 

nhà  cũng  không  nhận  ra,  làm  sao  niệm  đƣợc,  nếu  muốn  phút  lâm 

chung  có  thể  đắc  lực,  lúc  bình  thƣờng  phải  dụng  công,  tuyệt  đối 

không đƣợc cầu may.  . 

Hơn nữa còn phải có 3 điều kiện, 3 điều kiện này, điều thứ nhất, 

phút lâm chung đầu óc tỉnh táo không mê muội, thứ 2, lâm chung có 

thiện tri thức nhắc nhở, thứ 3, họ vừa nghe đƣợc lập tức tiếp nhận, 3 

điều kiện này nếu thiếu 1 thứ, đều không thể vãng sanh, vậy thì giây 

phút lâm chung, lại trở về 6 nẻo luân hồi, điều này rất đáng sợ. 



Có ngƣời nói, tôi còn rất nhiều việc phải xử lý, đừng nghĩ nữa, 

không cần xử lý nữa, xóa sổ cho rồi. Quí vị còn xử lý, tâm quí vị lại 

loạn  thêm.  Tôi  không  cần  nữa,  đều buông  bỏ  hết,  tôi chỉ  niệm  một 

câu A Di Đà Phật, bây giờ tôi liền đến Thế giới Cực Lạc. Quyết tâm 

nhƣ  vậy  mới  đƣợc  việc.  Nói  buông  xuống  là  buông  xuống,  buông 

xuống  triệt  để,  công  đức  của  quí  vị  liền  viên  mãn.  Tôi  vẫn  còn  rất 

nhiều  tài  sản  muốn  làm  một  ít  việc  tốt,  việc  tốt  không  bằng  không 

việc, việc có tốt thế nào, cũng không bằng việc quí vị niệm Phật A Di 

Đà,  việc  này  tốt  hơn.  Quí  vị  làm  những  việc  oan  uổng  này,  vì  sao 

không nâng cao phẩm vị của mình? Có làm việc tốt nhiều thế nào đi 

nữa,  cũng  không  thể  giúp  quí  vị  nâng  cao  phẩm  vị.  Trƣớc  đây  lúc 

giảng  kinh  tôi  có  nói  qua,  không  chỉ  nói  qua  một  lần,  thân  thể  này 

đang sống là của tôi, chết rồi thì không phải của tôi nữa, tôi bận tâm 

làm gì? Áo quần mặc trên ngƣời là của tôi, không mặc trên ngƣời nữa 

đều không phải của tôi. Một ít tiền mang trên ngƣời là của tôi, không 





138 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

phải bỏ trong túi áo trên ngƣời đều không phải của tôi, tâm quí vị mới 

sạch sẽ đƣợc. Căn nhà này, tôi trú ở đây, căn nhà là của tôi, tôi rời 

căn  nhà  này,  thì  căn  nhà này  không  phải  của  tôi.  Chẳng  bận  tâm  tí 

nào, tâm niệm của quí vị mới có thể tập trung”. Chế tâm nhất xứ, vô 

sự bất biện”, “nhất xứ”này chính là A Di Đà Phật, tâm đặt tại Phật A 

Di Đà, ngoài A Di Đà Phật ra không có gì nữa. Chúng ta hƣớng đến 

mục tiêu này, hƣớng đến phƣơng hƣớng này để đi, vậy là đúng. Vẫn 

còn ngày mai, vẫn còn sang năm, sai rồi. 

Đời này nếu chúng ta không thể vãng sanh, nghĩa là tiếp tục luân 

chuyển trong lục đạo, đây là chân tƣớng sự thật. 

4. Chúng ta dùng phƣơng pháp gì, khế nhập thâm sâu trung 

đạo, chánh định thƣờng tịch, dùng phƣơng pháp gì? 

Sáu câu sau chính là bƣớc khởi đầu của chúng ta. Chúng ta học 

Phật bắt đầu học từ đâu? Bắt đầu từ thiện hộ tam nghiệp. đặt “thiện 

hộ ý nghiệp”lên hàng đầu, vì sao vậy? Ở đây nói rất rõ ràng: “Lấy ý 

nghiệp thanh tịnh vô nhiễm, ý nghiệp thanh tịnh, thân khẩu theo đó 

cũng đƣợc thanh tịnh. Đối với khẩu nghiệp là không tìm lỗi ngƣời”. 

Đƣa câu này lên đầu tiên, vậy chúng ta biết, tu hành bắt đầu từ đâu? 

Bắt đầu tu từ thiện hộ khẩu nghiệp. Không tìm lỗi ngƣời, quan trọng 

nhất. Nhƣ Pháp Bảo Đàn Kinh Đại sƣ Huệ Năng nói: “Ngƣời tu đạo 

chân chánh, không thấy lỗi thế gian”. Thật sự có thể không thấy lỗi 

của thế gian,  nhƣ vậy sẽ  không tạo khẩu nghiệp,  không còn nói lỗi 

của ngƣời. Trong bộ kinh này Đức Thế Tôn cũng khuyên chúng ta, 

thấy  ngƣời  khác  có  lỗi  phải  nhƣ  thế  nào?  Phật  nói:  “Tiên  nhân  bất 

thiện, không biết đạo đức, không có ngƣời dạy, không thể trách họ”, 

không thể trách họ. 

Phiền  phức  lớn  nhất,  khó  khăn  lớn  nhất,  chính  là  chỉ  thấy  lỗi 

ngƣời,  không  thấy  lỗi  mình,  đây  là  nguyên  nhân  chủ  yếu  trong  đời 

này  chúng  ta  tu  hành  không  thể  thành  tựu.  Ngƣời  tu  hành  phải  đổi 

ngƣợc cách nhìn này, thấy ngƣời khác đang làm điều sai lầm, chúng 

ta nghĩ nhƣ thế nào? Đó là Bồ Tát làm cho chúng ta thấy, mình có lỗi 

này hay không? Có thì sửa đổi, không có cần cố gắng hơn. 

Thế nên “Kinh Vô Lƣợng Thọ”giảng đƣợc càng rõ ràng. Bởi vì 

kinh văn dài, trong phẩm thứ tám nói “khéo giữ ba nghiệp”, chúng ta 





139 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

xem  thấy  thí  dụ  này  không giống  với  Kinh  Đại  thừa  thông  thƣờng. 

Trong kinh giáo đại thừa, Phật nói ba nghiệp đều là nói thân, khẩu, ý, 

nhƣng ở bổn kinh này Phật lạinói là khẩu, thân, ý. Đem khẩu nghiệp 

để thứ nhất, đây là có ý nghĩa đặc biệt. Vì sao? Vì khẩu nghiệp rất dễ 

dàng  phạm.  Cho  nên  khẩu nghiệp  có  tới  bốn  điều,  còn  thân  nghiệp 

chỉ  có  ba  điều,  ý  nghiệp  cũng  là  ba  điều,  nhƣng  khẩu  là  bốn  điều. 

Chính vì khẩu nghiệp rất dễ dàng phạm nên ngƣời học Phật,  ngƣời 

niệm Phật, công đức đã niệm đều từ trong miệng lƣu xuất ra, nhƣng 

nếu vẫn không thể bao dung, không thể dung nhẫn, ƣa thích phê bình, 

thì niệm Phật cả đời vẫn không thể vãng sanh. 

Lão Hòa Thƣợng Hải Hiền, cả đời ngài 92 năm niệm Phật, ngài 

là  tích  lũy  mà  không  hề  bị  tiêu  mất,  cái  công  đức  này  thật  lớn  biết 

bao? Chúng ta là một mặt niệm Phật, nhƣng một mặt lại tiêu mất, vì 

tạo khẩu nghiệp. Cho nên Phật đem khẩu nghiệp xếp hàng thứ nhất, 

để  đặc  biệt  răn  dạy  ngƣời  niệm  Phật,  bởi  vì  đây  là  thông  đạo  mau 

chóng đặc biệt, thông đạo mau chóng thành Phật. Trong mƣời nghiệp 

thiện, thứ này quan trọng hơn bất cứ thứ gì “Khéo giữ khẩu nghiệp, 

không nói lỗi ngƣời”, cũng chính là không vọng ngữ, không nói hai 

chiều, không nói thêu dệt, không nói ác khẩu, phải giữ lấy. Tại sao có 

thể  tạo  nghiệp?  Đƣơng  nhiên  ý  nghiệp  là  chủ,  bạn  khởi  tâm  động 

niệm  bất  thiện,  ý  nghiệp  là  tham-sân-si,  tự  tƣ,  tự  lợi.  Tham-sân-si-

mạn-nghi  năm  độc  đầy  đủ,  khởi  tâm  động  niệm  rất  dễ  dàng,  rất  tự 

nhiên đều là nghĩ đến tổn ngƣời lợi mình, vậy thì hỏng rồi, vậy thì tạo 

nghiệp ba đƣờng ác. Chính mình không hề biết, nên hữu ý hay vô ý 

ngày  ngày  đang  tạo,  không  tích  lũy  đƣợc  công  đức,  thời  gian  niệm 

Phật ít, thời gian tạo nghiệp dài, sức niệm Phật mỏng yếu, sức mạnh 

tạo ác hùng hậu, vậy thử hỏi bạn làm sao có thể rời khỏi ba đƣờng 

ác? Nói ra lời nói hơi khó nghe, bạn làm sao có thể rời khỏi địa ngục? 

Toàn là tạo nghiệp địa ngục. Kinh nghe có hiểu hay không? Không 

hề hiểu,  vì sao?  Biến số nghe chƣa đủ.  Tại vì sao không đủ?  Là vì 

dùng tâm tán loạn để nghe, dùng tâm tán loạn để niệm Phật, cho nên 

nghe kinh, niệm Phật không có đƣợc hiệu quả. 





140 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

5. Biết đƣợc cảnh giới này không phải thật, là giả. 

Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng, nhất thiết hữu vi pháp nhƣ 

mộng huyễn bào ảnh. A la hán biết rõ ràng và tƣờng tận vì thế họ ko 

để  những  thứ đó vào  trong  tâm.  Sơ  quả  tiểu  thừa  thứ  sau  cùng  cần 

phải phá là tà kiến cho nên tất cả kiến giải sai lầm, họ đều ko khởi 

lên,  chỉ  dùng  1  cách,  đó  là  không  sanh,  1  niệm  cũng  không  sanh, 

chính là pháp môn niệm  Phật  của chúng  ta. Phƣơng pháp này tuyệt 

diệu đến cùng tột, đem tất cả ý niệm đều quy về A Di Đà Phật. 

Ý niệm không khởi thì thôi vừa động niệm liền thành  A Di Đà 

Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, cái gì cũng không có đây gọi là gì? Là 

công phu thành phiến. Niệm Phật niệm đến công phu thành phiến bạn 

nhất định đƣợc vãng sanh. Điều kiện vãng sanh thế giới cực lạc, bạn 

đã có đầy đủ trọn vẹn rồi, lúc này khẳng định giống nhƣ lời Đại Thế 

Chí Bồ Tát nói, hiện tiền thấy Phật. 

Công phu đạt đến cảnh giới này Phật nhất định đến báo tin cho 

bạn, dùng thuật ngữ của  Phật giáo nghĩa là thọ ký. Thọ ký cho bạn 

tức là nói với bạn, thọ mạng của bạn còn đƣợc bao nhiêu, đợi đến lúc 

mạng chung Phật sẽ đến tiếp dẫn bạn, bạn có đƣợc sự bảo đảm của 

Phật, bạn sẽ rất hoan hỷ, biết đƣợc, mình còn lƣu lại thế gian này bao 

nhiêu năm nữa. biết rất rõ 

Trong  này  có  1  số  ngƣời,  kiểu  ngƣời  này  cũng  không  phải  ít, 

thấy đƣợc Phật rồi Phật bảo với họ vẫn còn bao nhiêu thọ mạng, họ 

liền thƣa với Phật, con không cần thọ mạng nữa, bây giờ con đi ngay 

với ngài. Đƣợc!... Phật rất từ bi, sẽ đồng ý với bạn bảo rằng, tốt…. 7 

ngày sau ta đến đón con, hoặc 3 ngày, hoặc 10 ngày sau ta sẽ đến tiếp 

dẫn con, Phật báo cho bạn thời gian, y chắc không sai. Đến lúc đó, 

ngài thật đến đƣa bạn đi chúng ta niệm đến công phu này thấy đƣợc 

A Di Đà Phật đến. 

Đừng bao giờ để cơ hội này luống qua,  phải nên thỉnh cầu  với 

Phật, con muốn đi. Trong chiếc đĩa của Lão Hòa Thƣợng Hải Hiền 

mọi ngƣời cứ nghe cho kỹ càng, chiếc đĩa này hiện nay có rất nhiều 

phiên bản khác nhau, tôi xem qua thấy có ít nhất 3 bản khác nhau đều 

có chỗ hay của nó. Tôi nghe thấy đích thân ngài nói, tôi thấy đƣợc A 

Di  Đà  Phật,  đã  mấy  lần  tôi  xin  lão  nhân  gia  cho  tôi  vãng  sanh  xin 





141 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngài mang tôi đến thế giới cực lạc, nhƣng lão Phật gia không đồng ý. 

Nói tôi tu hành không tệ, bảo tôi ở lại thế gian này thêm vài năm để 

biểu pháp, làm tấm gƣơng tốt cho mọi ngƣời xem. Trong này, chúng 

tôi đặc biệt chú ý, cũng đã mấy lần. Ngài không phải chỉ 1 lần thấy 

Phật, không chỉ xin Phật 1 lần, tôi ƣớc tính giúp ngài bởi vì thiện căn, 

phúc đức, nhân duyên của ngài không thể nghĩ bàn. Ngài có đầy đủ 3 

điều kiện này,  thế nào là thiện căn?  Là thật thà,  nghe lời,  thật làm, 

đây  là  thiện  căn,  chẳng  phải  thứ  mà  ngƣời  bình  thƣờng  có,  nhƣng 

ngài đều có đủ. 

Lão Hòa Thƣợng Hải Hiền biểu pháp cho chúng ta, ngƣời niệm 

Phật ở thế gian này, thấy tất cả mọi ngƣời đều nhƣ A Di Đà Phật, sự 

tôn kính của tôi đối với A Di Đà Phật biểu hiện ở nơi đâu? Biểu hiện 

đối với tất cả ngƣời sự vật. Tất cả ngƣời, tất cả sự, tất cả vật đều toàn 

là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật là tự tánh, tự tánh có thể sanh ra vạn 

pháp, vạn pháp tức là tự tánh, không có tơ hào sai biệt, đó mới có thể 

vào cảnh giới Phật. Công phu này thâm sâu, một niệm tức đƣợc vãng 

sanh. 

Một  ngày  niệm  mƣời  vạn  tiếng  Phật  hiệu,  niệm  hai  mƣơi  vạn 

tiếng  Phật  hiệu,  đối  với  cái  thế  gian  này  còn  lƣu  luyến,  đối  với  cái 

thân thể này còn lƣu luyến, tham sống sợ chết, đối với thế gian lƣu 

luyến, trong tâm không buông xả, những ngƣời này không thể vãng 

sanh, vì họ có chƣớng ngại. 

Trong cái đĩa này nói về Lão Hoà Thƣợng Hải Hiền, các bạn hãy 

dùng  tâm  xem,  ngài  nói  bao  nhiêu  câu  khuyên  ngƣời  niệm  Phật 

“Niệm Phật là thật ngoài ra cái gì cũng đều giả cả ", câu này ngài nói 

biết bao nhiêu lần! 

Đây là lời nói Thiền ở đầu môi của ngài, bất luận đối với ngƣời 

nào  đều  là  khuyên  họ  niệm  Phật  đi,  không  có  lời  khác  để  nói.  Bạn 

xem tín tâm của ngài đầy đủ trọn vẹn biết bao! Đời sống của ngài ở 

nơi đâu? Đời sống của ngài ở thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc ở 

nơi  nào?  Chính  ở trƣớc  mắt,  tại  vì  sao  nói  đời  sống  của  ngài  ở  thế 

giới  Cực  Lạc?  Vì  ngài  không  có  khổ,  không  có  phân  biệt.  Ngƣời 

không có tốt xấu, là bình đẳng, việc cũng không có tốt xấu, vạn pháp 

bình đẳng, tại vì sao? Là con số không bằng nhƣ nhau. Tất cả pháp, 





142 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thiện  pháp  là  số  không  bằng  nhƣ  nhau,  ác  pháp  cũng  là  số  không 

bằng nhƣ nhau, số không cùng số không là bình đẳng, tại vì sao? Vì 

nó không tồn tại. 

Thế nào là phúc đức? Nghĩa là chân thành, nên biết rằng 1 ngƣời 

thật thà, chân thành, là ngƣời có phƣớc báu, là ngƣời có phƣớc báu 

sâu dày, cung kính, đối ngƣời đối sự đối vật, đối việc, đối vật nghiêm 

túc đầy đủ trách nhiệm chính là cung kính. Đối với ngƣời, chẳng luận 

là kẻ ác hay ngƣời thiện, ngài đều bình đẳng cung kính, ngƣời này có 

phƣớc báu  ngài đều bình đẳng cung kính, ngƣời này có phƣớc báu . 

Đầy  đủ  thiện  căn  phƣớc  báu,  về  phần  nhân  duyên,  đó  là  1  cái 

miếu  nhỏ  ở  vùng  quê  Nam  Dƣơng,  cái  nhân  duyên  này  tốt  vì  sao 

vậy?  Vì  đây  là  vùng  quê  nghèo  hẻo  lánh,  không  ngƣời  chiếm  đoạt, 

cũng  chẳng  ai  muốn.  Cái  miếu  này  có  cho  ngƣời  ta,  ngƣời  ta  cũng 

không cần, ngƣời ta đều coi thƣờng, tâm của ngƣời chân thật tu hành 

liền đƣợc an ổn. Ở nơi này với ngƣời vô tranh, với đời vô cầu cuộc 

sống hoàn toàn dựa vào trồng trọt, ngài lại vô cùng cần mẫn, rất am 

hiểu  đối  với  ngành  nông.  Từ  nhỏ,  ngài  đã  học  đƣợc  cách  thức  làm 

nông, đƣợc học từ nhỏ, nên kiến thức về phƣơng diện trồng trọt của 

ngài vô cùng phong phú. Thu hoạch mùa màng cũng đủ nuôi thân rồi, 

không cần cầu ngƣời, do đó, không cần ngƣời khác cúng dƣờng, bạn 

nói xem tốt biết bao, trong hoàn cảnh nhƣ thế lại gặp đƣợc thiện tri 

thức. Lão sƣ của ngài nhìn trúng ngài rồi đây là đại căn khí, tƣơng lai 

có thể thành Phật. Nên chỉ đơn giản dạy ngài 1 câu Nam Mô A Di Đà 

Phật,  cứ  thế  mà  niệm  tiếp  tục,  ngài  thật  nghe  lời,  đã  niệm  suốt  92 

năm. Cả 1 khoảng thời gian dài nhƣ vậy ngài thấy A Di Đà Phật đƣợc 

bao nhiêu lần, vậy chúng ta thử nghĩ xem, Đại Sƣ Huệ Viễn là sơ tổ 

tịnh  tông  của  chúng  ta  1  đời  thấy  Phật  4  lần.  Hiền  công  lão  hòa 

thƣợng niệm Phật suốt 92 năm theo ƣớc tính của tôi, ngài thấy Phật 

sẽ không ít hơn 10 lần. Bạn xem, chính ngài nói tôi mấy lần cầu Phật 

cho tôi đến thế giới cực lạc nhƣng ngài không chịu. Bạn xem trong 

này có tiết lộ 1 tin không phải 1 lần,  mà đến  mấy lần,  mỗi lần gặp 

Phật  ngài  đều  nói  ra  ƣớc  nguyện  của  mình,  nhƣng  Phật  vẫn  không 

mang ngài đi.  Tôi  tin tƣởng,  thọ mạng của  ngài không dài nhƣ thế, 

tuổi thọ của ngài có lẽ khoảng 7,  8 mƣơi tuổi,  nhƣng vì sao lại dài 





143 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhƣ vậy. Vì A Di Đà Phật đã kéo dài thọ mạng của ngài ra. Tại sao 

phải làm thế? Vì muốn ngài biểu pháp. tại sao phải làm thế? Làm ra 

tấm  gƣơng  cho  cái  thời  đại  này,  đây  là  thời  kỳ  mà  cả  trái  đất  đều 

động loạn, phải nên học Phật thế nào, làm sao mới có đƣợc thành tựu, 

làm giống nhƣ ngài liền sẽ thành tựu. Tôi phải nói cho thật rõ chẳng 

luận là làm nghề gì, vĩnh viễn phải tuân giữ bổn phận của mình, thu 

nhập của bạn chỉ cần dùng dủ cho cuộc sống là đƣợc rồi. Đừng nên 

tham lam, đừng có tâm tham, ta chỉ cần ăn đƣợc no, mặc đƣợc ấm, có 

1 ngôi nhà nhỏ có thể che mƣa tránh gió, nhƣ thế đủ rồi, những thứ 

khác đều không cần, tâm sẽ là định, sẽ không bị cảnh giới bên ngoài 

làm dao động. 

Trong  cái  thế  giới  phù  hoa  này.  Chúng  ta  bị  lây  nhiễm  từ  chỗ 

nào? Từ phƣơng tiện truyền thông, bạn xem ở các đô thị trên các con 

đƣờng  đầy  dẫy  quảng  cáo,  chính  vì  thế  nên  đã  ô  nhiễm  bạn,  đồng 

nghĩa bảo bạn phải khởi tâm động niệm,  các bản nhạc,  rồi  đến báo 

chí tạp chí, cho đến 1 số sách vở, chẳng có thứ nào là không dạy bạn 

sát đạo dâm vọng, chẳng có thứ nào mà ko dạy bạn tài sắc danh lợi. 

Dạy  bạn  đi  tranh đoạt,  dạy  bạn  đi  tranh  đấu,  thậm  chí  còn  dạy  bạn 

chiến tranh, dạy bạn tạo nghiệp 3 đƣờng ác nơi 6 nẻo, gây nghiệp địa 

ngục,  chính  là  bảo  bạn  làm  những  thứ  này.  Nếu  chúng  ta  là  ngƣời 

chân thật học Phật, niệm Phật, phải nhất loạt cự tuyệt những thứ này, 

tôi tuyệt đối không tiếp xúc đến. Ngƣời niệm Phật nhƣ chúng tôi đã 

không còn xem báo chí, ti vi nữa ngƣời niệm Phật nhƣ chúng tôi đã 

không  còn  xem  báo  chí,  ti  vi  nữa,  ti  vi  của  chúng  tôi  chỉ  dùng  để 

chiếu video, chỉ phát băng giảng kinh, niệm Phật. Nếu đối với kinh 

giáo vẫn còn hoài nghi, tín tâm lại chƣa kiên định hãy nghe kinh, nếu 

nhƣ tín tâm đã vững chắc rồi, không còn nghi ngờ nữa, kinh có thể 

không  cần  nghe,  cứ  1  câu  Phật  hiệu  niệm  đến  cùng  y  nhƣ  lão  hòa 

thƣợng hải hiền vậy, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Tôi xem vị 

lão  nhân  này,  thấy  đƣợc  trên  chiếc  đĩa  vào  lúc  nào  thì  ngài  đạt  tới 

cảnh  giới  này  đại  khái  vào  khoảng  40  tuổi,  là  ngài  đã  đại  triệt  đại 

ngộ, vạn duyên buông xả. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc 

toàn bộ đều buông bỏ, cả đời này không bị trôi qua vô ích, quá viên 

mãn rồi. Biểu pháp sau cùng có ý nghĩa gì? là để cứu tịnh tông, cứu 





144 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đồng học Tịnh độ, là để cứu tịnh tông, cứu đồng học Tịnh độ, vì sao 

vậy? Vì hiện nay nội bộ tịnh tông rất ồn ào, phê bình lẫn nhau, chứ 

không  phải  tán  thán  nhau  đây  là  gì?  Đây  chính  là  hiện  tƣợng  Phật 

pháp muốn tuyệt diệt rồi, nội bộ tranh cãi, chẳng còn ai hòa hợp nữa, 

tam quy, ngũ giới, thập thiện thảy đều chẳng còn, đại chúng trong xã 

hội nhìn thấy cả rồi ngƣời học Phật các anh đều biến thành nhƣ vậy, 

còn  không  bằng  ngƣời  tại  gia.  Họ  sẽ  thế  nào?  Sẽ  thối  tâm,  không 

muốn học nữa, sách cổ của tịnh tong mọi ngƣời phê bình, hủy báng 

nhau nhƣ thế khiến mọi ngƣời chẳng còn tin vào kinh điển, anh thì 

nói, đây là thật, kia là giả. Ngƣời kia lại bảo, đây mới thật, kia là giả, 

vậy rốt cuộc ai thật ai giả, bỏ đi, vậy tôi chẳng coi, chẳng học nữa, về 

nhà lão thật niệm Phật vậy, cũng sẽ có thành tựu thôi! 

Ngài  hải  hiền  đã  làm  ra  tấm  gƣơng  cho  tôi  xem,  kinh  giáo  gì 

cũng  không  cần,  mấy  ngƣời  tranh  là  chuyện  của  mấy  ngƣời,  mấy 

ngƣời làm loạn cũng là chuyện của mấy ngƣời, tôi không tham gia, 

tôi  xin  rút  lui  hoàn  toàn.  Lão  hòa  thƣợng  1  câu  Phật  hiệu  niệm  đến 

cùng, thật sự có thể niệm đến công phu thành phiến, niệm đến sự nhất 

tâm bất loan, lý nhất tâm bất loạn,  có thể niệm đƣợc  A Di Đà Phật 

xuất  hiện.  Bạn  mà  thấy  đƣợc  A  Di  Đà  Phật  tín  tâm  sẽ  trọn  đủ,  sẽ 

không còn nghi ngờ này nọ. 

6. Cổ đại đức đã cảnh báo chúng ta về tam học hƣng vong. 

Trƣớc đây, tôi từng nói qua với mọi ngƣời muốn Phật pháp hƣng 

chúng ta phải tán thán nhau, học tập nhau, đó là dấu hiệu của sự hƣng 

vƣợng.  Còn  nếu  phỉ  báng  lẫn  nhau  trong  Bồ  Tát  Giới  Kinh  có  nói: 

khen mình chê ngƣời, chê bai ngƣời khác, đây là phạm vào đại giới, 

phạm vào giới trọng. Hình nhƣ mọi ngƣời đã không còn tin vào giới 

luật,  cũng  chẳng  màng  đến  giới  luật,  nếu  giới  luật  không  còn  trói 

buộc nổi ngƣời xuất gia tức là Phật pháp sắp diệt rồi. Cho nên, chúng 

ta  phải  đi  con  đƣờng  của  giác  ngộ,  đi  con  đƣờng  của  Phật.  Phải  tự 

giác. . phải tự giác, Hải Hiền lão hòa thƣợng là ngƣời tự giác, tự giác 

nhìn thấy cái gì cũng tốt. Cả đời chƣa hề nổi cơn nóng giận, cả đời 

chƣa hề phê bình ngƣời, ngƣời khác làm sai, hãy tha thứ cho họđừng 

để trong tâm, đừng tính toán với họ. 





145 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Trong  chiếc  đĩa  có  1  câu  chuyện  lão  hòa  thƣợng  đi  thăm  cánh 

đồng ngô, đúng lúc gặp phải 1 nông dân đang ăn trộm ngô của ngài, 

chẳng may lần này bị lão hòa thƣợng bắt gặp. Ngƣời thanh niên này 

rất bối rối không biết phải làm sao, lão hòa thƣợng nhẹ nhàng an ủi 

anh  ta,  không  sao  đâu,  anh  cứ  chọn  trái  nào  lớn  mà  hái.  Bạn  xem 

xem, ngài liền xoay ngƣời bỏ đi. Ngƣời thanh niên này từ đó về sau 

khâm phục lão hòa thƣợng đến 5 vóc sát  đất, ngài không có đòi lại 

bắp mà bạn hái, cũng không mắng bạn 1 trận, đều không phải, mà là 

tặng cho bạn, bạn thích thì cứ chọn trái lớn mà hái, tâm lƣợng to lớn 

biết  bao.  Khiến  ngƣời  ta  vĩnh  viễn giữ  lấy  cái  tâm  biết  ơn,  cái  tâm 

phải mang ơn huệ về sau sẽ không dám ăn trộm nữa, nếu cần, cứ đến 

xin lão hòa thƣợng, ngài sẽ bảo bạn, anh cứ hái đi, đúng rồi! Đây mới 

thật là buông xả‟ 

Ngài trồng hơn 100 mẫu đất  bản thân làm gì ăn nhiều đến thế, 

cái miếu nhỏ chỉ có 5 ngƣời, hầu nhƣ đều đem cúng dƣờng cho đại 

chúng, đem chia hết cho  mọi ngƣời, điều này phải biếtVì thế,  mang 

ơn huệ của ngài có hàng ngàn hàng vạn ngƣời, tài bố thí, pháp bố thí, 

vô úy bố thí, 3 loại bố thí ngài đều làm đƣợc. Lão hòa thƣợng ngày 

ngày  sanh  tâm  hoan  hỷ,  thƣờng  sanh  tâm  hoan  hỷ,  thế  chẳng  phải 

thích  lắm  sao!Cho  nên,  cuộc  sống  của  ngài,  chẳng  khác  gì  thế  giới 

cực lạc, thế giới cực lạc ở đâu? Chính ngay chỗ này. Tất cả pháp từ 

tâm tƣởng sanh, cảnh tùy tâm chuyển điều này đức Phật đã giảng rất 

rõ ràng, rất minh bạch 

7.  Hiện  nay,  ngƣời  học  tốt,  nhiều  ngƣời  dụng  công  cũng  rất 

nhiều, nhƣng chẳng có lấy một ngƣời khai ngộ. 

Vì sao? Vì họ cầu là tri thức, không có trí huệ, vọng tâm, tâm tạp 

loạn. . cầu tri thức thì có thể đƣợc, cầu trí huệ thì không đƣợc. Tại vì 

sao?  Trí  huệ  phải  dùng  tâm  thanh  tịnh  để  cầu,  phải  dùng  tâm  cung 

kính để cầu, dùng tâm chân thành để cầu. Không có 3 điều kiện này, 

Phật  sẽ  không  dạy  bạn,  tại  vì  sao?  Gọi  là  lời  thừa  thải,  bạn  nghe 

không  hiểu,  bạn  không  thể  tiếp  nhận.  Tâm  chân  thành,  cung  kính, 

thanh  tịnh  mới  có  thể  tiếp  nhận.  Bạn  đầy  đủ  những  điều  kiện  này, 

Phật, bồ tát sẽ đến tìm bạn, giúp bạn đại triệt đại ngộ, không đầy đủ 

những điều kiện này, bạn có tìm các Ngài, các Ngài cũng không nói 





146 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

với bạn, bạn có hỏi Ngài, các Ngài cũng sẽ nói ta không biết. Đây là 

do  lý  niệm  dạy  học  của  xƣa  và  nay  khác  nhau,  phƣơng  pháp  khác 

nhau, đƣơng nhiên kết quả không giống nhau. Lý niệm phƣơng pháp 

kết quả của cổ nhân là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Phƣơng 

pháp  ngày  nay  dùng  không  có  sự  chân  thành,  không  có  cung  kính, 

cũng không có tâm thanh tịnh, học rộng biết nhiều chỉ có thể có đƣợc 

tri  thức,  không  thể  có  đƣợc  trí  huệ.  Hiện  nay  ngƣời  chân  thật  khai 

ngộ muốn tìm học tròbiết đến nơi đâu mà tìm? Quá khó rồi. 

Lúc tôi còn trẻ có gặp phải 1 khúc mắc, bản thân thƣờng ở nƣớc 

ngoài  hoằng  pháp,  cảm  thấy  rất  cô  đơn  không  có  lấy  1  ngƣời  đồng 

tham đạo hữu, vì thế mỗi lần từ nƣớc ngoài trở về Đài Loan, việc đầu 

tiên  phải  làm  là  đi  thăm  lão  sƣ.  Tôi  cũng  có  nói  qua  rất  nhiều  lần, 

thỉnh cầu thầy bồi dƣỡng thêm mấy vị học trò, chúng tôi có sƣ huynh 

đệ, có thể hổ trợ cho nhau. Thầy đều gật đầu,... nhƣng không có hành 

động,  tôi  đã  nói  quá  nhiều  lần,  đến  lần  cuối  cùng  thầy  nói  với  tôi, 

không phải ta không chịu dạy, con hãy thay ta tìm học trò đi. Câu nói 

này khiến tôi lúng túng, tôi biết đi đâu tìm một học trò, chịu nghe lời 

giống nhƣ tôi vậy, chân thật thật thà, nghe lời, thật làm, tôi tìm không 

đƣợc. Cho nên từ đó về sau,... khi gặp thầy tôi không còn nhắc đến 

chuyện này nữa, thầy nói với tôi học trò tìm 1 lão sƣ tốt... Khó,... lão 

sƣ muốn tìm 1 học trò tốt... càng khó hơn, lời nói này là thật. 

Vì  thế  truyền  thống  văn  hóa  Trung  Quốc  vì  sao  lại  suy  thoái, 

Phật  pháp  vì  sao  bị  suy  thoái?  Suy  thoái  ở  chỗ  không  có  ngƣời, 

không có ngƣời thật sự thật thà, nghe lời, thật làm. Ngƣời học Phật 

rất nhiều, nhƣng thật thà, nghe lời, thật làm thì không có. Không đầy 

đủ  3  điều  kiện  này,  ngƣời  học  Phật  nhiều...  đến  nơi  nào  cũng  thấy 

đƣợc, học Phật học cả 1 đời vẫn là làm lục đạo luân hồi nhƣ cũ. Họ 

không  tin  tƣởng,  đầu  tiên  là  không  tin  tƣởng  ở  bản  thân,  cho  rằng 

chính  mình,.  .  một  thân  đầy  nghiệp  chƣớng,  không  dám  thừa  nhận 

những lời Phật nói, không dám thừa nhận tất cả chúng sanh vốn dĩ là 

Phật.  Nghiệp  chƣớng  của  tôi  sâu  nặng,  tội  nghiệt  của  tôi  cũng  sâu 

nặng,  biết  rằng  sâu  nặng,...  lại  không  biết  sám  hối,  tội  chƣớng  này 

mỗi năm càng làm cho nó sâu hơn. 





147 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Học  Phật  pháp  lại  hiểu  sai  Phật  pháp,  chú  giải  của  cổ  đại  đức 

không sai, họ lại nghĩ nó sai rồi, họ xem thấy nó sai, liền dùng ý riêng 

của  mìnhđể  giải  thích  văn  tự  của  cổ  nhân.  Hoàn  toàn  không  phải 

nguyên chất nguyên màu của cổ nhân, huống hồ là kinh Phật. Kinh 

Phật  là  đại  trí  huệ,  từ  trong  trí  huệ  cứu  cánh  viên  mãn  lƣu  xuất  ra, 

hạng phàm phu làm sao có thể hiểu đƣợc? Phật có đến nói cho chúng 

ta,... chúng ta cũng không hiểu 

Nguyên nhân vì sao? chúng ta không có đầy đủ điều kiện để làm 

1 ngƣời đệ tử. Lão sƣ yêu cầu chúng tôi ba điều kiện: Chúng ta có thể 

tiếp nhận hay không? Lão sƣ Lý đặt ra 3 điều kiện cho tôi, nếu nhƣ 

hôm nay tôi cũng yêu cầu nó với mọi ngƣời. Điều kiện của thầy rất 

đơn giản: 

Điều kiện thứ nhất: Những gì anh từng học qua, không quản là 

học với ai, tôi đều không thừa nhận, tất cả không đƣợc dùng đến. Tôi 

đã  học  qua  với  2  vị  lão  sƣ,  trƣớc  khi  học  với  lão  sƣ  Lý,  tiên  sinh 

phƣơng  đông  mỹ  dạy  tôi  triết  học,  ngài  chƣơng  gia  Đại  sƣ  dạy  tôi 

Phật pháp. Tôi không có học nhiều, chỉ có 2 vị lão sƣ, nhƣng lão sƣ 

Lý nói không đƣợc, 2 ngƣời họ dạy, tôi cũng không thừa nhận, anh 

có  thể  tiếp  nhận  nó  không?  Từ  đây  về  sau  chỉ  có  thể  nghe  1  mình 

thầy đây là điều kiện thứ nhất. 

Điều  kiện  thứ  hai:  Bất  kì  một  đại  đức  tại  gia  hay  xuất  gia  nào 

đến đài trung giảng kinh thuyết pháp, anh không đƣợc phép đi nghe, 

anh chỉ có thể nghe 1 mình tôi. 

Điều kiện thứ  ba: Kể từ ngày hôm nay trở đi,  anh xem văn tự, 

chính là đọc sách, bất luận là sách của thế gian, hay kinh Phật, không 

đƣợc sự đồng ý của tôi anh cũng không đƣợc xem. Chính là ba điều 

kiện này, anh có thể chấp nhận hay không? 

Có lẽ nếu nhƣ nghe xong 3 điều kiện này mà quay đầu bỏ đi, cái 

duyên này liền không còn, liền bị đoạn mất rồi. 

Tôi lúc đó còn trẻ không biết, cứ cho rằng đây là điều kiện nhập 

môn  của lão sƣ Lý,  cũng không có đi nghe ngóng những đồng học 

khác. Thầy không hề đƣa cho họ những điều kiện nhƣ vậy. Chỉ yêu 

cầu 3 điều kiện này với 1 mình tôi, tôi cũng cảm thấy kỳ lạ, nghĩ hết 

mấy phút vẫn là chấp nhận. Tại vì sao? Tôi đến đài trung gặp mặt lão 





148 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

sƣ Lý, là do Sám Vân pháp sƣ giới thiệu và lão cƣ sĩ Chu Kính Trụ 

giới  thiệu.  Hai  vị  đại  đức  này  đều  là  những  ngƣời  tôi  vô  cùng  tôn 

kính. Lão sƣ lý đối với Phật giáo đài loan cũng rất có danh tiếng, vì 

thế  nghĩ  đến  hai  vị  giới  thiệu  này,  tôi  liền  tiếp  nhận,  lƣu  lại  ở  đài 

trung. 

Sau khi tiếp nhận, thầy nói việc này cũng có thời hạn, vậy thì còn 

tốt, có thời hạn, thời gian bao lâu? 5 năm. Nếu tuân thủ 3 điều kiện 

này  của  thầy  thì  phải  giữ  trong  vòng  5  năm.  Sau  5  năm  bạn  liền 

không cần tuân thủ nữa, bất kì ai giảng kinh bạn đều có thể nghe, bất 

kì sách gì bạn đều có thể đọc, không còn chịu sự hạn chế nữa,  sự hạn 

chế này có thời hạn là 5 năm. Mấy năm sau đó, tôi mới hốt nhiên đại 

ngộ, vào thời Trung Quốc xƣa,  lão sƣ  thu nhận  học trò  nói phải trì 

giới 5 năm,  là những giới gì?  Chính là 3 giới điều này,  3 giới điều 

này để bạn thay hồn đổi xác. 

Cái  gì  cũng  không  đƣợc  xem,  cái  gì  cũng  không  đƣợc  nghe, 

những  gì  học  trƣớc  đây  đều  không  tính,  tất  cả  bắt  đầu  lại  từ  đầu, 

không cho bạn xem, không cho bạn nghe, 3 tháng liền có hiệu quả. 

Bản thân cảm giác đƣợc điều gì? tâm thanh tịnh, tạp niệm ít đi, 

vọng  tƣởng  cũng  ít  đi,  bởi  vì  không  cho  bạn  xem,  không  cho  bạn 

nghe, đƣợc nữa năm, tôi liền rất bái phục, phƣơng pháp này của Thầy 

thật hay, tâm càng ngày càng thanh tịnh, phiền não càng ngày càng ít, 

trí  huệ  dần  dần  khai  mở.  Trƣớc  đây  xem  không  hiểu,  hiện  nay  khi 

xem có thể thâm nhập đƣợc, có chiều sâu rồi, nghe giảng cũng có thể 

nghe ra đƣợc mùi vị, nghe ra đƣợc pháp vị, thật sự rất hoan hỉ, 5 năm 

đến rồi, tôi nói với thầy, tôi nói:con hoàn toàn hiểu rồi, con còn muốn 

tuân thủ thêm 5 năm nữa. Vì thế tôi tuân thủ phƣơng pháp này của 

thầy  10  năm,  thầy  rất  vui,  5  năm  là  vừa  mới  định  xuống  đƣợc,  10 

năm liền có thể khế nhập cảnh giới. Mở quyển kinh ra, muốn gấp lại 

mà không đƣợc, thật sự sanh tâm hoan hỷ, thật sự không mệt không 

chán. 

Hiện nay, tuổi tác lớn rồi, thể lực kém hơn trƣớc đây, trƣớc đây 

sức khỏe còn tốt, trƣớc năm 70 tuổi, sức khỏe còn tốt, thời gian ngủ 

tuy không nhiều, nhƣng tinh thần dồi dào, ƣa thích đọc sách, 10 năm 

sau không còn tiếp nhận sự giới hạn này nữa, xem rất nhiều thứ, thầy 





149 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 


cũng  không  còn  yêu  cầu  tôi  nữa.  Nếu  nhƣ  thầy  yêu  cầu  tôi,  tôi  sẽ 

nghe lời, sẽ thật làm, thầy chỉ yêu cầu tôi cái gì? 1 môn thâm nhập, 

một đời chỉ nên chuyên chú 1 môn, nhƣ vậy tôi rất có thể đƣợc đại 

triệt đại ngộ. Tại vì sao? Một môn thì tâm đƣợc định, xem quá nhiều, 

đó chính là tri thức rất phong phú, nhƣng lại chƣớng ngại chứng đắc 

tam muội, chƣớng ngại đại triệt đại ngộ. Vì thế 1 đời này của tôi nếu 

nhƣ  lại  gặp  đƣợc  ngƣời  có  đầy  đủ  những  điều  kiện  này,  chân  thật 

chịu học, tôi sẽ còn chu đáo hơn lão sƣ Lý, tôi sẽ giúp họ minh tâm 

kiến tánh, giúp họ đại triệt đại ngộ. Tôi đi đƣờng vòng, nên không thể 

để  họ  đi  vào,  tôi  phải  giúp  họ  đi  con  đƣờng  tắt,  đi  con  đƣờng  gần 

nhất, là con đƣờng thành công. Con đƣờng này Hải Hiền pháp sƣ đã 

làm ra rồi, chúng ta xem thấy rồi, đây là do có những chỗ tôi không 

nhƣ Ngài. Con đƣờng Ngài đi là chính xác, 2 ngƣời chúng tôi duyên 

không giống nhau, nếu nhƣ tôi có cái duyên giống nhƣ Ngài, tôi nhất 

định cũng có thành tựu giống nhƣ vậy. Ngài còn có cái đạo tràng nhỏ, 

có thể an thân lập mệnh, còn có mấy mẫu đất có thể trồng trọt, cuộc 

sống không thành vấn đề, một đời tôi trải qua là cuộc sống lƣu lạc rất 

vất vả không ổn định. 

8. Pháp sƣ Đạo Tuyên thuộc triều Đƣờng: Đây là Sơ tổ Luật 

tông. Đạo Tuyên pháp sƣ của núi Chung Nam cũng đƣợc xƣng là 

luật sƣ, ngài từng nói: Hễ thế giới nào mà có ngƣời nữ, ắt sẽ có 

địa ngục. 

Đức Phật trong kinh cũng nói nhƣ vậy, trƣớc đây ngƣời nữ chịu 

nhiều khổ nạn, ở trung quốc và ấn độ đều nhƣ thế, ngày nay, xã hội 

mở cửa, nam nữ bình đẳng. 

Ngƣời học Phật có thành tựu, đầu tiên kể đến là chúng nữ tại gia, 

thời kỳ mạt pháp, mọi thứ đều đảo lộn cả rồi. Lão cƣ sĩ Hoàng Niệm 

Tổ nói với tôi, thời xƣa, ngƣời học Phật có thành tựu xếp hàng đầu, 

ngƣời thành tựu nhiều nhất là chúng nam xuất gia. Kế đó là chúng nữ 

xuất gia, tiếp nữa là chúng nam tại gia, ít nhất là đến chúng nữ tại gia. 

Hiện nay thì khác rồi, quay ngoắc 180 độ, thời nay ngƣời học Phật có 

thành  tựu,  chân  thật  vãng  sanh,  xếp  đầu  tiên  là  chúng  nữ  tại  gia. 

Đứng thứ 2 là chúng nam tại gia, đứng thứ 3 là chúng nữ xuất gia, 

xếp sau cùng là chúng nam xuất gia. Lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ đã nói 





150 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

với tôi nhƣ thế, đảo lộn cả rồi, đó có phải sự thật không vậy? Là sự 

thật. 

Chúng ta hãy quan sát 1 cách cẩn thận, bạn xem, chúng nữ tại gia 

niệm  Phật  thành  tựu  rất  nhiều,  chúng  nam  thì  không  nhiều  bằng 

chúng nữ. Ngƣời xuất gia thì càng thảm hại hơn, xuất gia mang cái 

hình tƣớng này, nhƣng lại đi ngƣợc với Phật pháp, chuyện này không  

thể không  biết, không  thể không cảnh giác. Chúng ta xem tiếp xã 

hội hiện nay mở cửa, nam nữ bình đẳng, ngƣời học Phật có thành tựu, 

xếp đầu tiên là chúng nữ tại gia. 

Quyển  sách  này  đƣợc  lƣu  thông  với  số  lƣợng  lớn  cả  trong  và 

ngoài nƣớc, tôi lại gặp đƣợc chú giải của lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, 

chú đƣợc quá hay, chúng tôi hoan hỷ tán than. Về sau, y theo chú giải 

của lão cƣ sĩ tôi đã giảng qua vài lần, sau năm tôi đƣợc 85 tuổi, tôi 

buông bỏ kinh hoa nghiêm, không giảng nữa, chỉ chuyên giảng kinh 

này.  Mục  đích  chính  là  cầu  sanh  Tịnh  độ,  tự  lợi  lợi  tha,  làm  tấm 

gƣơng tốt cho mọi ngƣời. Trong tất cả kinh tôi chọn bộ kinh nào? chỉ 

chọn  1  bộ  này,  chỉ  chọn  khoa  chú  của  kinh  vô  lƣợng  thọ,  cả  đời  1 

lòng 1 dạ chuyên giảng bộ kinh này. Giảng xong 1 lần lại giảng tiếp 

lần 2, hiện nay tôi giảng khoa chú, lần này là lần thứ 4 rồi. Tóm lại  

không rời bộ kinh này, không rời câu A Di Đà Phật, chúng ta liền sẽ 

thành  tựu.  Nhất  định  phải  biết  giống  nhƣ  Hải  Hiền  lão  hòa  thƣợng 

nói,  niệm  Phật  cho  tốt,  cầu  sanh  Tịnh  độ,  thành  Phật  là  thật,  những 

chuyện khác toàn bộ là giả. 

Đặc biệt là Phẩm thứ 6 “Phát đại thệ nguyện”, phần này là tinh 

hoa trong tinh hoa, chúng tôi in ấn với số lƣợng lớn hy vọng các đồng 

học, có thể đem nó chia sẽ cùng với mọi ngƣờ. Bất kể họ có tin hay 

không, cũng chẳng sao cả, ngƣời chịu tin sẽ đƣợc lợi  ích thù thắng, 

ngƣời không tin, thì họ cũng đã trồng đƣợc thiện căn. Bởi vì, quyển 

sách này rất mỏng, ngƣời bình thƣờng sẽ chịu đón nhận, chỉ cần họ 

niệm 1 câu  Phật hiệu, chủng tử kim cang liền đƣợc gieo trồng, làm 

mọi việc thiện dù lớn hay nhỏ nhất loạt đều hồi hƣớng trang nghiêm 

cõi Tịnh độ. Đến lúc lâm chung, 10 niệm hay 1 niệm đều có thể vãng 

sanh, nhƣng có rất nhiều ngƣời bệnh, lúc lâm chung bị hôn mê, đến 

ngƣời nhà cũng không nhận ra, làm sao niệm Phật đƣợc, nếu muốn 





151 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lúc lâm chung có thể đắc lực, bình thƣờng phải chịu dụng công. Nếu 

muốn  lúc  lâm  chung  có  thể  đắc  lực,  bình  thƣờng  phải  chịu  dụng 

công, tuyệt đối không đƣợc cầu may, hơn nữa nhất định phải có đủ 3 

điều  kiện.  Muốn  phút  lâm  chung  10  niệm,  hay  1  niệm  đƣợc  vãng 

sanh nhất định phải chuản bị đầy đủ điều kiện. 



-  Điều  kiện  thứ  nhất:  Phút  lâm  chung,  đầu  óc  phải  tỉnh  táo, 

không đƣợc hôn mê,  nếu không gặp đƣợc thiện tri thức họ cũng sẽ 

không bị đọa vào 3 đƣờng ác, cho nên gọi là chết dễ dàng, sanh thuận 

lợi, nếu phút lâm chung  không có chƣớng ngại mà không thể vãng 

sanh, thì họ cũng đƣợc về 2 cõi, cõi ngƣời và cõi trời. 

-  Điều  kiện  thứ  2:  Lâm  chung  có  thiện  tri  thức  đến  nhắc  nhở, 

phải nhanh chóng niệm Phật, trƣờng hợp này, hiện nay vẫn có. 



-  Điều  kiện  thứ  3:  Vừa  nghe  thấy,  lập  tức  giác  ngộ  tiếp  nhận 

không phản đối. 

(3 điều kiện này), thật sự trong ngàn vạn ngƣời khó gặp đƣợc 1. 

Vì thế, bình thời phải nên buông xả, lúc lâm chung mới có thể nắm 

chắc phần vãng sanh. Mọi chuyện nơi cõi này càng xem nhẹ càng tốt, 

mỗi  ngày  khi  đi  ngủ  chúng  ta  nên  nghĩ  đến  việc  ta  phải  cầu  vãng 

sanh. Ngày ngày nghĩ, nghĩ mãi cho đến thật có 1 ngày A Di Đà Phật 

đến  tiếp  dẫn  bạn,  hoan  hỷ  không  gì  bằng,  làm  sao  có  chuyện  hốt 

hoảng sợ hãi đƣợc. 

Lão  cƣ  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  trƣớc  lúc  vãng  sanh  2  tháng,  ngài 

toàn tâm toàn lực niệm Phật, mỗi ngày niệm 14 vạn tiếng Phật hiệu 

đây là thị phạm, biểu diễn cho chúng ta xem. 

Ngẫu  Ích  Đại  sƣ  từng  nói:  có  thể  vãng  sanh  hay  không,  phải 

xem tín nguyện có hay không. Phần đƣợc đề cập trong này rất quan 

trọng, thật tin, thật muốn đến thế giới cực lạc, đây chính là điều kiện 

nhất định phải đủ. Khi vãng sanh thế giới cực lạc, phải thật lòng, mọi 

thứ  đều  đƣợc  kiến  lập  trên  chữ  <thật>  này,  thật  tin,  thật  nguyện. 

Phẩm vị cao  hay thấp nằm ở công phu niệm  Phật  sâu hay cạn,  chứ 

không phải niệm Phật nhiều hay ít, ngài nói đến là cạn hay sâu, cạn 

sâu đều là từ trên tín nguyện hạnh mà nói. Ta tin sâu nguyện tha thiết, 

công phu niệm  Phật  không gián đoạn,  1 câu  tiếp nối 1 câu,  từ sớm 





152 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đến tối niệm không ra tiếng,  niệm thầm trong tâm đều đƣợc,  ngƣời 

bên ngoài không biết, đây gọi là công phu. 

Giống nhƣ cụ Hoàng niệm 1 ngày niệm 14 vạn tiếng Phật hiệu 

đây  là  công  phu,  những điều  này  quyết  định  phẩm  vị  khi  bạn  vãng 

sanh đến thế giới cực lạc. Hiểu đƣợc đạo lý này, thì chúng ta nên biết, 

thế gian này đừng tranh nhau làm gì, đều là giả cả mà! 

Sau  cùng  chỉ  là  khoảng  trống  không,  thứ  gì  cũng  không  mang 

theo đƣợc, phải gấp rút niệm Phật, cho nên Hải Hiền lão hòa thƣợng 

biểu pháp cho chúng ta cả ngày đến tối, Phật hiệu ko rời môi. Đừng 

thấy  miệng ngài không niệm,  nhƣng trong tâm ngài  Phật  hiệu chƣa 

từng  gián  đoạn,  đây  gọi  là  công  phu,  cho  nên  ngài  vãng  sanh.  Tuy 

ngài ko biết chữ, cả đờichƣa từng nghe giảng kinh lần nào, cũng chƣa 

hề đọc kinh qua, chỉ có 1 câu Phật hiệu, ngài niệm suốt 92 năm. Ngài 

niệm đến trình độ nào niệm đến lý nhất tâm bất loạn,  thế nào là lý 

nhất tâm bất loạn, mọi ngƣời biết rằng, cảnh giới cao nhất trong thiền 

tong  là  minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ.  Tịnh  tông  niệm  Phật, 

niệm đến lý nhất tâm bất loạn là cùng 1 cảnh giới, với cảnh giới này 

đều  giống  nhƣ  nhau.  Hay  nói  cách  khác,  ngài  thành  Phật  rồi,  niệm 

Phật là nhân, thành Phật là quả, nói không sai chút nào. . 

Đây là điều chúng ta phải lƣu ý, phải đặc biệt chú ý, công phu 

cạn gọi là thành phiến, niệm thành 1 khối, Hải Hiền lão hòa thƣợng 

vì chúng ta thị hiện công phu thành phiến. Trong tâm ngài không có 

tạp niệm, không có vọng tƣởng, khởi tâm động niệm toàn là A Di Đà 

Phật, đây gọi là công phu thành phiến. Từ công phu thành phiến này 

lại hƣớng lên 1 bậc gọi là sự nhất tâm bất loạn, sự nhất tâm bất loạn 

sẽ  sanh vào phƣơng tiện hữu dƣ độ.  Sâu hơn  nữalà phá 1 phẩm vô 

minh, chứng 1 phần pháp thân đây là cảnh giới của bồ tát từ hàng sơ 

trụ của viên giáo trở lên 

, gọi là lý nhất tâm bất loạn, sanh vào cõi 

thật báo trang nghiêm. tiếp tục hƣớng đến cảnh giới của Phật, gọi là 

thƣờng tịch quang độ, đây là Phật quả cứu cánh viên mãn. 

Ngẫu  Ích  Đại  sƣ  trong  di  đà  yếu  giải  nói  một  cách  đơn  giản 

trọng yếu nhất: Ngài nói cái tâm chân thật phát nguyện cầu sanh tây 

phƣơng thế giới cực lạc, cái tâm này chính là tâm bồ đề. Tôi nói là sự 

thật không  hề giả, nếu nhƣ A Di Đà Phật bây giờ đến đây, tôi lập tức 





153 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

theo ngài đi ngay, đối với thế giới này, tôi chẳng còn chút mảy may 

lƣu  luyến  nào,  đây  gọi  là  tâm  bồ  đề.  Chẳng  thể  nhƣ  A  Di  Đà  Phật 

xuất hiện rồi, ta lại còn cùng ngài mặc cả, ở đây con còn mấy chuyện 

chƣa dặn dò, chƣa làm xong, còn có ngƣời thân của con, vẫn chƣa đi 

từ biệt họ, nhƣ thế không đƣợc những chuyện khiến ta phải canh cánh 

trong lòng, toàn là chƣớng ngạ, không  có những chuyện đó, mới thật 

là buông đƣợc xuống. Gặp đƣợc A Di Đà Phật, thứ gì cũng ko màng 

đến, liền theo ngài đi  thế mới đúng, liền đến thế giới cực lạc. Ngẫu 

Ích Đại sƣ dạy chúng ta pháp môn này thật đơn giản đến cực độ, tín 

nguyện trì danh, 4 chữ này thật sự tin có thế giới cực lạc, có A Di Đà 

Phật  đây là tín,  nguyện là chúng ta thật  muốn đến thế giới cực lạc, 

nóng lòng muốn đi ngay bây giờ, trì danh chính là lão thật niệm Phật, 

1 đời 1 câu  Phật  hiệu niệm đến cùng,  đó gọi là  lão thật niệm  Phật. 

Tức là tâm của chúng ta niệm niệm đều là A Di Đà Phật, không  hề 

có 1 tạp niệm nào, cũng, không  có bất kỳ vọng niệm nào đây gọi là 

trì danh. Do đó,  những gì ngài nói là thật, từ vãng sanh truyện thấy 

đƣợc, có, không ít ngƣời niệm Phật vãng sanh, nhất là những cụ bà 

dƣới quê có ngƣời đứng mà đi, có ngƣời ngồi mà đi, đều có đủ. Các 

cụ tuyệt, không  biết thế nào là tâm bồ đề, nhƣng các cụ thật sự phát 

tâm, đó chính là phát bồ đề tâm. Vì sao? Vì họ 1 lòng 1 dạ cầu sanh 

tây  phƣơng  đó  chính  là  tâm  bồ  đề,  các  cụ  1  lòng  cầu  sanh  tây 

phƣơng, nên quả thật phù hợp với yêu cầu trong kinh vô lƣợng thọ. 

Tức là phát bồ đề tâm, nhất hƣớng chuyên niệmhọ làm đƣợc rồi, 1 lời 

của  ngẫu  ích  Đại  sƣ  đã  nói  trọn  tất  cả,  thật  lòng  phát  nguyện  cầu 

sanh. 

9. Chữ tín quan trọng hơn bất cứ thứ gì? 

Vấn đề của ngày nay toàn bộ xuất phát từ lòng tin. Ngƣời không 

tin ngƣời, cha con không tin nhau, không có chữ tín, anh em chị em 

cũng không tin nhau. Thân thích bạn bè cũng không tin, phiền phức 

này lớn rồi, vì thế duyên thối thất rất nhiều. Ngƣời niệm Phật nhiều, 

ngƣời vãng sanh rất ít,  nguyên nhân là vì cái gì?  Nguyên nhân đầu 

tiên, chính là bản thân đối với việc vãng sanh có hoài nghi, hoài nghi 

đối với thế giới Cực Lạc, hoài nghi đối với việc A Di Đà Phật đến 

tiếp dẫn. Một khi hoài nghi, thảy đều chẳng còn gì nữa, không thể có 





154 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

1  chút  nghi  ngờ  nào,  ai  có  thể  làm  đƣợc?  Ngƣời  làm  đƣợc,  khẳng 

định có thể vãng sanh, đến thế giới Cực Lạc thành Phật dễ dàng, vãng 

sanh thế giới Cực Lạc nhất định sẽ không bị thối chuyển. 

Chúng ta trong luân hồi là xa vời không kì hạn điều này quá khổ, 

quá đáng sợ. Ngày nay chúng ta gặp đƣợc pháp môn tịnh tông, chúng 

ta biết đƣợc có thế giới Cực Lạc, biết đƣợc có A Di Đà Phật. Lại có 1 

phƣơng pháp vô cùng xảo diệu, chúng ta niệm Phật nếu đƣợc vãng 

sanh Tịnh độ, liền vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, so với chứng đƣợc 

sơ quả còn dễ dàng hơn, chứng đƣợc sơ quả thật không phải dễ. Bạn 

xem liệu bạn có năng lực đoạn đƣợc thân kiến hay không? thân kiến 

đoạn rồi, còn phải đoạn biên kiến, còn phải đoạn kiến thủ kiến, giới 

thủ  kiến,  lại  phải  đoạn  tà  kiến,  5  loại  lớn  này.  Thời  kì  mạt  pháp  là 

điều  không  thể,  do  tập  khí  phiền  não  của  chúng  sanh  quá  nặng,  ác 

duyên  ở  bên  ngoài  để  bạn  thấy  đƣợc,  nghe  đƣợc,  tiếp  xúc  đƣợc, 

không có thứ nào không khiến bạn sanh phiền não. Phiền não là cái 

gì?  là  tự  tƣ  tự  lợi,  thị  phi  nhân  ngã,  tham  sân  si  mạn,  thất  tình  ngũ 

dục,  bạn  có  thể  buông  xả  đƣợc  không?  Hoàn  cảnh  hiện  nay,  giống 

nhƣ vừa rồi nói về phiền não, chúng chỉ khuyến khích bạn, giúp bạn 

tăng trƣởng them, chứ tuyệt không giúp bạn buông xả. Đây chính là 

duyên thối thất, duyên thối thất này quá nhiều rồi, bạn buông không 

đƣợc. Phiền não của chúng ta đoạn không nổi, phiền não ngày ngày 

đều tăng trƣởng, không hề nói phiền não ngày ngày giảm thiểu đi,... 

không  hề  có,  trong  tâm  của  chúng  ta  cần  phải  có  sự  cân  nhắc,  con 

đƣờng này đi không đƣợc thật khó biết bao. Nhƣng nếu nhƣ có thể 

chân thật đem lý luận phƣơng pháp và cảnh giới của Tịnh độ tong, cả 

thảy  làm  rõ  ràng,  làm  minh  bạch,  bạn  quyết  chí  một  lòng  tin  thật 

nguyện thiết, nhất hƣớng chuyên niệm A Di Đà Phật. 

Tôi xem thấy đĩa của Hải Hiền pháp sƣ cảm xúc của tôi rất sâu 

sắc, pháp sƣ Hải Hiền, pháp sƣ Hải Khánh của chùa Phật Lai, còn có 

mẹ của Ngài. Tôi cho rằng họ đều đạt đƣợc địa vị niệm bất thối. Ngài 

hải hiền đã tu nhƣ thế nào? chính là thật tin thật nguyện, một câu Phật 

hiệu. Nói rõ ngƣời này trong tâm ngoài một câu Phật hiệu ra không 

còn  cái  gì  khác,  tâm  của  ngài  là  tâm  gì?  Trên  đề  kinh vô  lƣợng  thọ 

chúng  ta  thƣờng  nói,  ngài  là  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng.  Tâm 





155 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thanh tịnh không có nhiễm ô, tâm bình đẳng thì không dao động, bình 

đẳng,  đây  là  chân  tâm.  Ngài  cái  gì  cũng  biết,  đó  chính  là  giác  mà 

không mê, đây là cảnh giới gì? là biệt giáo sơ địa, và viên giáo sơ trụ, 

chí ít chính là cảnh giới này. Ngài vãng sanh thế giới Cực Lạc là sanh 

vào thật báo trang nghiêm độ, Ngài không biết chữ, không có đi học 

qua, cũng chƣa hề nghe giảng kinh, điều này chẳng có liên quan gì. 

Chƣ vị tỉ mỉ mà xem chiếc đĩa này, bạn xem, ba ngƣời này, Pháp sƣ 

Hải Khánh, Pháp Sƣ Hải Hiền, và Mẹ của ngài Hải Hiền, bạn tỉ mỉ 

quan sát 3 ngƣời này. 

Vì thế vãng sanh đến thế giới cực lạc nhất định, không thể không 

đi, không đi thì bạn sai rồi. Không gặp đƣợc thì không có gì để nói, 

do không có duyên. Gặp đƣợc mà không đi thì đáng tiếc biết bao, gặp 

đƣợc nhất định không thể không đi, hơn nữa đi cũng rất dễ chứ không 

khó, nhất định 1 đời thành Phật. Ý nghĩa này vẫn chƣa nói hết phía 

sau trong yếu giải có nói, kẻ ngũ nghịch, thập ác,  mƣời niệm thành 

tựu đới nghiệp vãng sanh, (thuộc vào hạ hạ phẩm, đều đạt đƣợc tam 

bất thối), Chúng ta xem thấy điều này có thể không đi sao? Thế giới 

này cái gì cũng là giả, không nên lƣu luyến bất cứ thứ gì, chúng ta 

phải làm  minh bạch,  làm rõ  rang.  Chúng ta ở thế giới này chỉ có 1 

việc lớn nhất, chính là niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Những cái khác 

phải học theo Hải Hiền lão hòa thƣợng, không nghe không hỏi, niệm 

niệm đều nghĩ đến A Di Đà Phật. A Di Đà Phật thật sự đƣợc bạn nghĩ 

tới  rồi,  lúc  Phật  đến  tiếp  xúc  với  bạn,  giống  mộng  mà  không  phải 

mộng,  giống  nhƣ  đang  nằm  mộng,  lại  giống  nhƣ  không  phải  nằm 

mộng. Ngài đến thật, Ngài không phải giả, mộng là giả, nhƣng Phật 

đến thật, mang tin tức đến cho bạn. Thật sự gặp phải khó khăn, ngài 

sẽ  đến  giúp  bạn giải  quyết,  công  đức  1  đời  này  chúng  ta  làm  đƣợc 

viên mãn. Phật tự nhiên sẽ đến báo cho chúng ta biết, tiếp dẫn chúng 

ta vãng sanh, Vãng sanh nhất định phải đi một cách tự nhiên, không 

có một chút chƣớng ngại nào. Phải triệt để buông bỏ, hiện nay chính 

là phải buông xả, không phải đợi đến lúc đi mới buông, phải buông từ 

bây giờ, buông xả chính là tự tại, buông xả chính là có trí huệ, không 

chịu buông xả liền sanh ra phiền não. Phiền não nhất định là chƣớng 

ngại, buông xả tất cả, mọi thứ không cần để trong tâm, trong tâm chỉ 





156 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

có mỗi A Di Đà Phật, trong miệng chỉ có A Di Đà Phật, vậy thì đúng 

rồi 

10.  Tam  thân  là  Pháp  thân,  Báu  thân  và  Ứng  thân,  ba  thân 

chỉ nói một pháp chữ A, Chữ cái đầu tiên của Hoa Nghiêm chính 

là chữ A. 

Tất cả các chữ mẫu đều từ chữ này mà dẫn dắt ra. Nó là gốc của 

mẫu tự, là nguồn gốc của mẫu tự. Chƣ Kinh quảng thán, Phật thuyết 

tất cả kinh, tất cả ngôn thuyết, Chữ A là nguyên âm đầu tiên. 

Cho  nên  nghe  tên,  nhìn  thấy  chữ  này,  nghe  đƣợc  âm  thanh  này 

thoảng qua tai, là nghe đƣợc âm thanh này các tội băng tiêu. Chúng ta 

ngày  nay  nhìn  thấy  chữ  này,  nghe  thấy  âm  thanh  này,  nhƣng  tội 

nghiệp vẫn không tiêu đƣợc, tại sao cổ nhân lại nói  nghe tên thoảng 

qua tai, thì tội của họ liền tiêu mất? Dùng tâm không giống nhau, cổ 

nhân dùng tâm chân thành, dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, dùng 

tâm  cung  kính.  Cái  tâm  này  ở  vào  xã  hội  hiện  nay,  tìm  không  ra, 

chúng ta, ngàn vạn đừng cho rằng bản thân mình cũng không tệ, đem 

so  với  ngƣời  hiện  nay  cũng  đã  là  hiếm.  Vì  sao?  Vì  ngƣời  hiện  nay 

không có, Chúng ta có một chút đã là hiếm có, nếu so với ngƣời xƣa 

bạn  coi  nhƣ  xong  rồi,  chúng  ta  hoàn  toàn  bị  đào  thải.  Nếu  nhƣ  tôi 

sanh ra vào trƣớc đó hai mƣơi năm, không cần nhiều, chỉ sớm hơn 20 

năm,  Tôi  liền  bị  đào  thải  rồi.  Tại  vì  sao?  Có  sự  chân  thành,  thanh 

tịnh, cung kính hay không? Có. . Nhƣng làm sao? Không đạt mức độ 

trung bình, Tôi nói với mọi ngƣời là lời thật, Tôi không có  gạt ngƣời. 

Chúng ta dùng tiêu chuẩn của cổ nhân,  ba cái tâm này chiếm đƣợc 

mấy  phần?  Cao  lắm  là  chiếm  30%.  .  .  30%  thì  không  đƣợc  trung 

bình, cái tâm này của ngƣời xƣa chí ít cũng là 6, 7 chục phần, cái này 

mới tính là tiêu chuẩn, tính là mức trung bình, 30 phần thì bị đào thải 

mất. Chúng ta sanh vào thời đại này, sau 20 năm, thời đại này cùng 

với ngƣời hiện đại sống cùng nhau, thì Lão sƣ liền chọn tôi. Tại vì 

sao?  Vì  tôi  vẫn  còn  có  30  phần.  học  sinh  ở  trƣờng  học  hiện  nay, 

không phải bây giờ mà là 60 năm trƣớc, Tôi học Phật 60 năm trƣớc, 

học sinh ở trƣờng học 60 năm trƣớc so với tôi, Sự chân thành, thanh 

tịnh, cung kính của tôi còn có 30%. Bọn họ đại khái thì chỉ có 3 phần, 

vậy là tôi liền bị chọn trúng. Ba phần, năm phần đó, sẽ bị lão sƣ đào 





157 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thải,    sẽ  không dạy,  không cách  gì để dạyBây giờ hoàn toàn không 

có, đã qua  mất 60 năm, học sinh thời nay đối với thầy cô không có 

tâm cung kính. Cho nên giáo viên với học sinh âm thầm hiểu nhau, 

Học sinh không muốn học thì giáo viên cũng không dạy nữa, vào giờ 

học thì thế nào?  vào giờ học tám chuyện, không nghiêm túc học tập. 

Dạy học lại không thể giảng thứ thật sự, không có ngƣời nghe, bạn 

nói xem buồn biết bao!Lão sƣ trƣớc đây nói với tôi, Tôi không biết 

tình trạng trƣờng học, về sau tôi cũng ở trƣờng dạy hết bốn năm, Tôi 

hoàn toàn hiểu rõ. Sau khi hiểu rõ rồi thì không thể dạy nữa, Tôi cũng 

không có dựa vào nó để ăn cơm,  vậy thì khoảng thời gian đó sẽ  bị 

chà  đạp,  bị  lãng  phí  mất  rồi.  Chi  bằng  tôi  đọc  Kinh,  chi  bằng  tôi 

Niệm Phật. 

Mƣời mấy năm qua, chúng ta chính là một bộ Kinh, một bộ chú 

giải, một câu Phật hiệu. 

Vào  đầu  năm  ngoái,  chúng  tôi  cũng  không  ngờ  tới,  Chùa  Phật 

Lai  ở  Nam  Dƣơng,  Hải  Hiền  lão  hòa  thƣợng,  112  tuổi,  vì  chúng  ta 

biểu pháp. Cũng chính là vì chúng ta tác chứng, chứng minh bộ Kinh 

này, bộ chú giải này. chúng ta học tập những năm qua không có sai 

lầm.  Tôi  vô  cùng  cảm  tạ  vị  lão  nhân  này.  Đệ  tử  của  Ngài  đến  đây 

thăm tôi, đem đĩa tƣ liệu của Ngài tặng cho tôi, Tôi mới biết đƣợc, tôi 

bái  phục  đến  năm  vóc  sát  đất.  Lão  Hòa  Thƣợng  không  biết  chữ, 

không  có  đi  học  qua,  gia  cảnh  không  tốt.  Từ  nhỏ  chính  là  ở  trong 

hoàn  cảnh  nghèo  khổ,  khó  khăn  mà  lớn  lên,  20  tuổi  xuất  gia.  Ngài 

xuất gia, Sƣ phụ thế độ của Ngài cũng không dạy Ngài cái gì hết, chỉ 

dạy Ngài niệm một câu Nam Mô A Di Đà Phật. Dạy Ngài câu Phật 

hiệu này, dặn Ngài cứ nhƣ vậy mà niệm thôi, Ngài liền niệm cả một 

đời. Thành tựu của Ngài chính là 6 chữ, Thật thà, nghe lời, thật làm. 

Hành nghị cả một đời Ngài khiến ngƣời khác vô cùng kính phục, câu 

Phật hiệu này Ngài đã niệm hết 92 năm. Đã thành tựu nhƣ thế nào? 

Tôi xem đĩa của Ngài, Tôi cho rằng:Ngài đã Niệm tới lý nhất tâm bất 

loạn từ sớm rồi, nhiều lắm là 3 năm, trƣớc 3 năm, 20 tuổi đến 23 tuổi 

thì  công  phu  thành  phiến.  Thêm  3  năm  nữa  thì  đạt  sự  nhất  tâm  bất 

loạn, thêm 3 năm nữa thì đạt lý nhất tâm bất loạn, Lý  nhất tâm bất 

loạn,  chính  là  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Có  Ngƣời  hỏi 





158 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ngài, Ngài nói với họ, Tôi cái gì cũng biết, chính là không nói thôi, c 

ái gì cũng biết. đây chính  là Kiến tánh, Không phải minh tâm kiến 

tánh thì không thể nào. 

Lão hòa thƣợng có tuổi thọ dài nhƣ vậy, Ngài đáng lẽ vãng sanh 

từ  sớm  rồi,  là  do  A  Di  Đà  Phật  giao  cho  Ngài nhiệm  vụ,  kêu  Ngài 

biểu pháp. Đây là do Ngài tự mình nói ra, Ngƣời ta hỏi Ngài "Ngài đã 

gặp qua Lão Phật Gia"? Lão Phật Gia chính là A Di Đà Phật. A Di 

Đà Phật nói gì với Ngài? Ngài nói  tôi cầu vãng sanh, cầu A Di Đà 

Phật mang tôi đi, Lão Phật Gia không chịu đƣa tôi đi, muốn tôi biểu 

pháp.  Chúng  tôi  liền  biết  đƣợc,  từ  trong  lời  nói  đó,  trong  lời  có  lời. 

Tuổi thọ của Ngài dài nhƣ vậy là do A Di Đà Phật gia trì cho Ngài. 

Tại  vì  sao  phải  gia  trì?  vì  biểu  pháp  cho  những  đồng  tu  niệm  Phật 

thời nay mà làm chứng minh, Tăng thêm tín tâm nguyện tâm Niệm 

Phật cho chúng ta, Nhất hƣớng chuyên Niệm, một lòng một dạ. Vì ai 

biểu pháp thì tôi không biết, truyền tới chỗ của tôi, tôi đảnh lễ Ngài, 

vì tôi biểu pháp. Tại vì sao? Tôi vẫn còn một ít hoài nghi,... đã chặt 

đứt rồi! Tôi không cho rằng Ngài vì ngƣời khác biểu pháp, Ngài là vì 

tôi biểu pháp.  Nếu nhƣ vì đại chúng,  đó chính là chứng  minh,  biểu 

pháp này là chứng minh, cho bản hội tập của lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ là 

Chân Kinh, Không phải là giả. Mặc dù là bản hội tập. Nhƣng chữ chữ 

câu  câu  đều  là  Đức  Phật  nói,  đều  là  Kinh  Văn  trong  nguyên  bản 

phiên  dịch  ra,  không  dám  cải  đổi  một  chữ.  Đây  là  sự  thật.  Chứng 

minh cho tập chú của lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ là chính xác. Chứng 

minh  cho  chúng  ta  mƣời  mấy  năm  qua  y  theo  Kinh  này  tu  hành, 

không có đi sai đƣờng, là sự thật. 

 Ngài  vãng  sanh  vào  năm  ngoái,  Tháng  1  năm  2013,  Năm  nay  là 

 2014,  là  một  năm  trước.  Tôi  gần  đây  mới  nhìn  thấy  cái  đĩa  này,  mới 

 xem thấy tư liệu của Ngài, mới biết rằng đối với tôi đó là một niềm an ủi 

 rất lớn, không còn một chút hoài nghi nào, tín tâm trọn đủ mười phần. 

Vì đây là do bổn nguyện oai thần của A Di Đà Phật gia trì, nếu 

dựa  vào  bản  thân  chúng  ta  mà  chuyển,  không  biết  là  phải  mất  bao 

nhiêu thời gian, bạn mới chuyển trở lại đƣợc. Vì lẽ đó ân đức của A 

Di  Đà  Phật  đối  với  chúng  ta  thật  sự  quá  lớn  rồi,  nếu  có  đƣợc  bổn 

nguyện oai thần của Ngài gia trì, mỗi ngƣời trong chúng ta, trong một 





159 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đời có thể liền thành tựu, không cần đợi kiếp sau. Cái pháp môn này 

có thể tu đƣợc dễ dàng, nhƣng lại rất khó tin, cho nên gọi là pháp khó 

tin. Khó tin là do ai nói vậy? Là chƣ Phật mƣời phƣơng nói, Chƣ Phật 

vì sao lại nói câu này? Có lẽ chƣ Phật cũng giống nhƣ Phật Thích Ca. 

Lúc  giáo  hóa  chúng  sanh,  đem  thế  giới  Cực  Lạc  giới  thiệu  cho  mọi 

ngƣời,  nhƣng  mọi  ngƣời  không  tin.  Ngƣời  tin  cũng  có...  ít,..  ngƣời 

không tin thì nhiều. Sau đó thì pháp môn này, liền biến thành khó tin, 

dễ hành. Tu hành thật sự không khó, Chân thật tin là có thế giới Cực 

Lạc,  Chân  thật  tin  là  có  A  Di  Đà  Phật,  Một  chút  cũng  không  hoài 

nghi,  đây  gọi  là  tín  nguyện,.  Tôi  thật  sự  tin  tƣởng,  Tôi  phát  nguyện 

cầu sanh thế giới Cực Lạc, Thân cận A Di Đà Phật, điều kiện vãng 

sanh đã đầy đủ rồi. Phẩm vị sanh tới thế giới Cực Lạc, bạn sanh đến 

cõi  nào,  trong  Tam  bối  cửu  phẩm,  là  thuộc  phẩm  vị  nào?  Toàn  do 

công  phu  niệm  Phật  của  bạn  sâu  hay  cạn.  Cái  gì  gọi  là  công  phu? 

Trên  đề  kinh  của  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  nửa  đoạn  sau  có  5  chữ,  đó 

chính  là  công  phu:  Thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác.  Thanh  tịnh  là  công 

phu cạn, Bình đẳng là công phu sâu, Giác thì càng sâu hơn. 

Giác  là  cái  gì?  Giác  là  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh, 

Trên, kinh Hoa Nghiêm gọi là Pháp thân đại sĩ. Phàm phu chúng ta 

vãng  sanh,  chỉ  cần  công  phu  niệm  Phật  thành  phiến.  Cái  gì  gọi  là 

thành phiến? là trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, Ngoài A Di Đà Phật 

ra, Ở trong tâm cái gì cũng không có. Không có vọng tƣởng, không 

có tạp niệm,  Không có thị phi,  không có nhân ngã,  Là đã đạt đƣợc 

điều  kiện  vãng  sanh  Cực  Lạc  Thế  Giới.  Niệm  tới  công  phu  thành 

phiến, đó cũng thuộc về nhất tâm bất loạn, là vừa mới đạt đƣợc, Có 

nhất tâm bất loạn, nói cho cùng vẫn đạt chƣa đủ độ sâu, nhƣng chắc 

chắn  đƣợc  sanh.  Một  Niệm  tƣơng  ứng  một  Niệm  Phật,  Niệm  niệm 

tƣơng ứng, niệm niệm Phật. Đến lúc mạng chung, cái niệm sau cùng 

mà tƣơng ứng, trong tâm có Phật, trong miệng có Phật, nhất định sẽ 

đƣợc sanh. Sanh đến Thế Giới Cực Lạc, những ngƣời nhƣ vậy, tất cả 

đều sanh vào Phàm thánh đồng cƣ độ. 

Nội dung kinh Kim Cang rất hay: “Phàm sở hữu tƣớng, giai thị 

hƣ  vọng”,  dạy  ta  nên  buông  bỏ,  không  nên  chấp  trƣớc,  đặc  biệt  là 

chấp trƣớc tình cảm, nhiều ngƣời niệm Phật rất giỏi nhƣng cuối cùng 

không  đƣợc  vãng  sanh,  nguyên  nhân  do  đâu?  Ôm  chặt  tình  cảm 





160 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

không  buông  bỏ,  những  trƣờng  hợp  nhƣ  thế  rất  phổ  biến.  Vì  thế  ta 

nên biết, tình chấp khó buông bỏ nhất. Nếu không buông bỏ đƣợc thì 

đời đời kiếp kiếp phải bị trói buộc với nhau, không thể tách rời, đây 

là nhân luân hồi trong lục đạo. Nói hơi khó nghe một chút, nghĩa là 

trong vô lƣợng kiếp oan oan tƣơng báo chƣa bao giờ chấm dứt. Tình 

cảm  biến  đổi,  yêu  thƣơng  trở  nên  kẻ  thù,  vui  biến  thành  oán  hận, 

những thứ này rất phiền. Muốn giữ gìn nó, cần ngƣời có nhiều đạo 

đức, không phải những ngƣời bình thƣờng có thể làm đƣợc. Duy trì 

không  thay  đổi  đó  là  Thánh  hiền,  làm  sao  có  thể  đời  đời  kiếp  kiếp 

đều làm Thánh hiền, không dễ chút nào. Qua một đời có thể một bậc 

Thánh trở thành một ngƣời bình thƣờng, nghĩa là anh ta có thay đổi. 

Sự việc này Chƣơng Gia Đại sƣ nói với chúng ta đến mấy lần, ấn 

tƣợng  của  tôi  rất  sâu  sắc:  “Phật  Pháp  biết  khó  mà  làm  dễ”.  Quí  vị  

muốn  làm  rõ  nó,  hiểu  rõ  nó  thì  rất  khó.  Quí  vị  nếu  thật  làm  muốn 

chứng đắc quả vị rốt ráo rất dễ dàng, buông xả là đƣợc. Sự việc này 

nhất định phải thật làm. 

11.  Thƣờng  ngày  làm  biếng  niệm  Phật,  một  mai  vô  thƣờng 

đến lấy gì để chống cự??? 

Pháp quán không dễ thành tựu, giới luật cũng chƣa dễ giữ trọn, 

tu phƣớc chẳng phải sớm chiều có thể thành công, sự diệu ngộ chẳng 

phải kẻ độn căn có thể làm đƣợc, còn đại nguyện bền chắc lại càng ít 

có ngƣời. Nếu không do nơi chỗ “chân thật trì danh”tìm nẻo thoát ly, 

tất phải chìm trong biển khổ, mãi chịu luân hồi, ngàn Phật dù từ bi 

cũng  khó  cứu  độ!  Ngƣời  chân  thật  trì  danh  đã  chẳng  cầu  danh  lợi, 

cũng  không  khoe  khoang  tài  năng,  chẳng  thêm  một  mảy  may  vọng 

tƣởng ở nơi bốn chữ A-Di-Đà-Phật. 

Đã đem tâm này niệm Phật, phàm tất cả việc tạp thiện, tạp ác đều 

không nên nhớ. Hằng ngày làm mọi việc với ý niệm vạn bất đắc dĩ, 

xong rồi bỏ đừng để dây dƣa, sẽ chƣớng ngại tâm niệm của chúng ta. 

Đã dùng miệng này niệm Phật, phàm tất cả những việc sát, đạo, 

dâm, vọng không nên buông lời nói càn nói quấy. Một khi nói lỡ, nên 

tự nghĩ rằng: “Ngƣời niệm Phật không nên nói nhƣ thế”, rồi cố gắng 





161 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

niệm lớn ít tiếng danh hiệu Phật để trấn áp tâm mình và gột rửa ngay 

những lời bất thiện ấy. 

Đã đem thân này niệm Phật, thời trong mọi lúc cũng nhƣ mọi cử 

chỉ đi đứng nằm ngồi, thân cần phải đoan chánh, thân có đƣợc đoan 

chánh, tâm mới đƣợc thanh tịnh. 

Niệm  Phật  một  tiếng  tay  lần  một  hạt.  Chỉ  nên  niệm  bốn  chữ, 

đừng lộn sáu chữ, vì bốn chữ rất dễ thành khối. Trong bốn chữ A-di-

đà  Phật,  hoặc  lần  chuỗi  tại  chữ  “A”,  hoặc  lần  tại  chữ  “Đà”,  hoạch 

định cho có pháp tắc không đƣợc lầm lẫn, đây là pháp mƣợn chuỗi để 

nhiếp tâm vậy. 

Trong kinh điển đại thừa nói rất thấu triệt, nói rất tỉ mỉ, chúng ta 

cần phải lãnh hội tƣờng tận. Phải từ trong sự chân thành cung kính 

mới cầu đƣợc, điều này hiện nay rất khó khăn. Hiện nay thiếu chính 

là sự cung kính chân thành, cho dù Phật Bồ Tát đến giảng kinh thuyết 

pháp cho chúng ta, những thứ chúng ta đạt đƣợc rất giới hạn, nguyên 

nhân là gì? Đại sƣ Ấn Quang nói rất hay, một phần thành kính đƣợc 

một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Ta 

có  mấy  phần  thành  kính  sẽ  đƣợc  mấy  phần  lợi  ích,  nếu  không  có 

thành  kính  thì  không  đạt  đƣợc  chút lợi  ích  nào  cả.  Những  gì  ta  đạt 

đƣợc là nghe đƣợc nhiều, học tập rất tinh cần, thứ ta đạt đƣợc toàn bộ 

là tri thức. Bây giờ danh từ hay gọi là Phật học. Ta không phải học 

Phật,  ta  không  giống  với  Phật  Bồ  Tát,  không  giống.  Học  Phật  phải 

học thật giống mới đƣợc, thật giống Phật Bồ Tát, ta làm không giống. 

Khởi  tâm  động  niệm  vẫn  chƣa  buông  bỏ  tự  tƣ  tự  lợi,  khó,  rất  khó! 

Nhƣng chỉ cần  ta khiên nhẫn sẽ  có tiến bộ,  mới bắt đầu tiến bộ rất 

chậm, vì sao vậy? Vì cửa ải này không dễ đột phá. Sau khi đột phá, 

tiến bộ rất nhanh, nhƣ trong hình học nói là tăng tốc độ. Vì ta đã hiểu 

thật,  hiểu  mới  thật  sự  buông  bỏ,  hiểu  điều  gì?  Thật  sự  hiểu  rõ  vạn 

pháp  giai  không,  thật  sự  thấu  triệt  tất  cả  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh 

không, bất khả đắc, hoàn toàn thông suốt. Trong Kinh Kim Cang nói: 

“phàm sở hữu tƣớng, giai thị hƣ vọng”. 





162 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Không hạ thủ công phu trên những sự việc này,  chúng ta niệm 

Phật  làm  sao  có  thể  thành  tựu  niệm  Phật  tam  muội?  Vì  thế  có  rất 

nhiều đồng tu niệm Phật nói với tôi công phu không đắc lực. Nguyên 

nhân  không  đắc  lực  không  biết  ở  đâu.  Thậm  chí  trong  niệm  Phật 

đƣờng, ngƣời dẫn chúng tu tập công phu cũng không đắc lực. Vì sao 

không  đắc  lực?  Ra  khỏi  niệm  Phật  đƣờng  rồi  vẫn  còn  thị  phi  nhân 

ngã, trong cách nói năng, còn ghi nhớ ngày xƣa ngƣời nào đó có lỗi 

với mình, còn có những ý niệm này tồn tại, công phu của họ làm sao 

có thể đắc lực chứ? Không thể nào. Ngƣời giảng kinh thuyết pháp đối 

với ân ân oán oán ngày xƣa vẫn không quên đƣợc, họ sẽ không khai 

trí tuệ.  Sự giảng kinh của họ vĩnh viễn không có sự  tiến bộ.  Giảng 

kinh không có tiến bộ chứng tỏ công phu tu hành của họ không có 

tiến bộ. Đây là đạo lý chắc chắn. Quí vị thực sự có tu dƣỡng, quí vị 

mới có thể giảng ra những thứ chân thật, giảng ra đƣợc đạo vị chân 

thật. 

Tín  tâm  này  vĩnh  viễn  bất  thoái,  vĩnh  viễn  không  mất.  Tín 

nguyện hạnh trong tịnh tông, tín tâm của quí vị kiến lập rồi, tín tâm 

kiến lập rồi, nguyện tâm liền sanh khởi đƣợc, nguyện sanh Tịnh độ, 

nguyện  độ  chúng  sanh,  có  nguyện  tất  có  hạnh,  quí  vị  niệm  Phật  sẽ 

không gián đoạn, quí vị sẽ tùy thời tùy xứ khuyên nhủ tất cả chúng 

sanh niệm Phật. Khuyên ngƣời niệm Phật là hóa tha, bản thân niệm 

Phật không gián đoạn là tự độ. Quí vị nhất định sẽ giống nhƣ pháp sƣ 

Đế Nhàn hƣớng dẫn ngƣời thợ hàn phƣơng pháp niệm Phật. Quí vị sẽ 

rất hoan hỷ, quí vị sẽ rất ngƣỡng mộ, quí vị sẽ rất chăm chỉ nỗ lực để 

làm. Có thời gian thì niệm Phật, niệm mệt rồi thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi 

xong rồi tiếp tục niệm, nhất định không lơ là. Thế gian này tất cả các 

duyên đều buông bỏ hết, không còn để trong lòng nữa, tùy duyên qua 

ngày, nhất định đƣợc sanh, tiền đồ sáng chói, nhà Phật nói “một vùng 

kim sắc quang minh”, quang minh thù thắng vô cùng. 

Quí  vị  có  thể  buông  bỏ  rồi,  trí  tuệ  của  quí  vị  không  còn  bị 

chƣớng ngại nữa, buông bỏ rồi, trí tuệ liền hiện tiền. Vì vậy nguyên 





163 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhân  trí  tuệ  không  khai  mở  là  không  buông  bỏ  đƣợc.  Nhìn  thấu, 

buông bỏ phải hạ thủ từ đâu? Từ buông bỏ mà hạ thủ. Điều này là lão 

pháp sƣ  dạy cho tôi, tôi y giáo phụng hành, tôi thực sự làm đƣợc rồi. 

Thực sự mà nói không phải là công phu cao lắm, cổ nhân thƣờng nói 

“không tranh với ngƣời không cầu ở đời”, tám chữ này tôi làm đƣợc. 

Cho nên tâm của tôi phải thanh tịnh hơn ngƣời khác, tâm trạng của 

tôi tự tại hơn ngƣời khác. Thanh tịnh, tự tại là từ nơi này mà có đƣợc. 

Tôi  cảm  ơn  Đại  sƣ  Chƣơng  Gia.  Đây  là  phƣơng  pháp  mà  Đại  sƣ 

Chƣơng Gia truyền  trao cho tôi, tôi một đời có đƣợc thọ dụng này. 

Sau này học Phật càng học càng biết sự chân thật trong hai câu nói 

của Ngài, đến hôm nay mới hoàn toàn rõ ràng, tất cả Chƣ Phật Nhƣ 

Lai từ sơ phát tâm vô lƣợng kiếp tu thành Phật quả rốt ráo viên mãn 

chính là hai phƣơng pháp này. 

Đặc biệt là trong xã hội hiện đại này, hoàn cảnh lớn của chúng 

ta, thế giới này động loạn bất an. Quan sát đại thế giới này ngƣời khổ 

nạn nhiều vô kể, ngƣời có phƣớc rất ít, đây là đã ít lại càng ít, ngƣời 

chịu khổ chịu nạn quá nhiều. Chúng ta muốn giúp những chúng sanh 

khổ nạn này, làm sao vƣợt qua cửa ải khó khăn này, đây không phải 

là vấn đề đơn giản. Nếu không giúp đƣợc ngƣời khác, nhất định phải 

nhớ  hãy  giúp  mình  trƣớc,  sau  khi  bản  thân  đƣợc  độ  mới  có  thể  độ 

ngƣời. Độ mình nhất định phải có cảnh giác cao độ, nhận thức hoàn 

cảnh cuộc sống hiện tại, nắm bắt tốt cơ duyên, phải ý thực rằng đời 

ngƣời ngắn ngủi khổ đau. Thọ mạng con ngƣời chúng ta rất có hạn, 

thọ mạng dài sống tám chín mƣơi tuổi, ngƣời sống trên 100 tuổi rất 

hy hữu, thọ mạng ngắn bốn năm mƣơi tuổi ra đi nhiều vô số, chúng ta 

có cảnh giác đƣợc điều này chăng? Nói thật cảnh giác nhƣ vậy vẫn 

chƣa đủ, trong kinh Đức Phật từng hỏi hàng đệ tử: “sanh mạng tại kỷ 

gian?”Sau  cùng  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  sanh  mạng  “trong  một  hơi 

thở”, một hơi thở ra không thở vào là qua hết một đời, ý thức đƣợc 

điều này mới coi là thật sự giác ngộ. Đức Phật nói thật với chúng ta, 

chúng ta có một ngày thọ mạng, phải cố gắng lo việc lớn của mình 





164 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trong ngày hôm nay. Việc lớn gì? Việc lớn vô biên an lạc, chúng ta 

phải nghĩ đến tƣơng lai khi xả thân này thì đi về đâu? Bày ra trƣớc 

mắt chúng ta là mƣời pháp giới, mƣời con đƣờng,  mƣời con đƣờng 

này ta phải đi con đƣờng nào? Trong kinh điển Đức Phật chỉ thị rất rõ 

ràng, con đƣờng thù thắng bậc nhất là làm Phật, quý vị có chịu làm 

Phật chăng? Chỉ có làm Phật mới đạt đƣợc vô biên an lạc, nếu không 

làm Phật, an lạc mình đạt đƣợc đều có hạn, tuyệt đối không phải vô 

lƣợng  vô  biên.  Nếu  muốn  làm  Phật,  quý  vị  có  nắm  chăng  chăng?. 

Nhƣng  niệm  Phật  muốn  đạt  đƣợc  tam  muội,  tam  muội  cạn  nhất  là 

công  phu  thành  phiến,  đây  là  tam  muội  cạn  nhất,  cũng  cần  phải 

buông  bỏ,  tuyệt  đối  không  đƣợc  lƣu  luyến  pháp  thế  xuất  thế  gian, 

nhất định không có vƣớng mắc, buông bỏ triệt để, thầy Tu Vô thành 

tựu là nhờ vào điều này. Chúng ta hôm nay không thể thành tựu, quá 

nhiều điều vƣớng bận, không hề buông bỏ, bản thân khởi vọng tƣởng, 

đợi đến khi chết hãy buông bỏ, sợ là chết vẫn không buông đƣợc, vậy 

thì rất phiền. Chƣ vị phải biết, khi nào ta buông bỏ, khi đó đạt đƣợc 

niệm Phật tam muội, khi nào ta buông bỏ, khi đó đƣợc đại tự tại, bây 

giờ ta buông bỏ, bây giờ đƣợc đại tự tại, những đạo lý và chân tƣớng 

sự thật này nói rất nhiều. 

 





165 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

B. LỜI PHÁP THỨ HAI 

Pháp Sƣ Tịnh Không Khai Thị: Nhiều ngƣời học Phật, nhiều 

ngƣời  nghe  Kinh,  đƣợc  mấy  ngƣời  có  thể  buông  xả?  Ai  buông  xả 

đƣợc là vì họ nghe và hiểu rõ ràng, trong sinh hoạt hằng ngày họ có 

thể cùng Phật Pháp tƣơng ƣng, tức là họ năng giải năng hành, thật sự 

thọ dụng đƣợc Phật Pháp.  

Tu  hành  theo  Phật  Pháp,  nhất  định  phải  buông  xả  chấp  trƣớc, 

buông xả phân biệt, buông xả khởi tâm động niệm. Chúng ta là ngƣời 

học Phật, không nên có ý niệm khống chế mọi ngƣời, sự, vật, cũng 

không nên có ý niệm chiếm hữu mọi ngƣời, sự, vật. Càng không nên 

có  ý  niệm  đối  lập  cùng  mọi  ngƣời,  sự,  vật.  Thật  sự  khai  ngộ, đoạn 

phiền  não,  đƣợc  trí  tuệ,  trƣớc  tiên  bạn  phải  buông  xả  ý  niệm  thích 

khống chế mọi ngƣời sự vật. Không đƣợc có cái ý niệm này, phải xả 

hết vì đó là tập khí của phiền não! 

Các thứ phiền não tham sân si mạn nghi đoạn rồi, thì đƣợc đại tự 

tại, đƣợc thật sự giải thoát, nói cách khác, ngƣời này đã không còn 

nghiệp nhân của luân hồi lục đạo, họ đã vƣợt qua lục đạo rồi! 

1.  Bi kịch niệm Phật cả đời, lại không đƣợc vãng sanh. 

Chuyện này xảy ra vào năm 96 lúc tôi đang ở Öc Châu, một vị 

tín đồ ngƣời Mã Lai kể với tôi một chuyện thật ngƣời thật. Ở Mã Lai 

có một vị Sƣ cô, từ mƣời mấy tuổi đã thế phát niệm Phật, không có 

thọ giới, tự  mình xây lên  một gian miếu để thanh tu. Vị Sƣ cô này 

thƣờng ngày niệm Phật rất tinh tấn, một câu Phật hiệu thƣờng luôn ở 

đầu môi, thế nhƣng không có nền tảng về Kinh điển, chỉ là thích niệm 

Phật. Cho dù sanh bệnh, cũng niệm Phật đến hết bệnh, rất ít khi xem 

Bác  sĩ, từ  mƣời  mấy hai  mƣơi tuổi  niệm đến năm 1996, thì đã tám 

mƣơi mấy tuổi rồi. 

Nhƣng lúc cô lâm mạng chung, có nhiều bạn bè và tín đồ đến trợ 

niệm. Bởi vì cô thƣờng luôn niệm  Phật rất hay, cho nên khi bệnh cũ 

vừa phát, rất tinh tấn niệm Phật, niệm đến A Di Đà Phật đến, cô cũng 

đã  thấy  nhƣng  lại  nói:"Không  đi!  Tôi  không  đi!”Cái  ý  niệm  này  vừa 

khởi lên, A Di Đà Phật liền không thấy nữa, ngƣời khác vẫn trợ niệm 

giúp cô, nhƣng cô lại nghĩ ngợi lung tung, mắt cứ mở to, nhìn bên đây, 





166 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhìn bên kia, ba ngày sau chết đi, sắc mặt đen ra, mƣời phần rất khó 

coi. 

Một ngƣời niệm Phật nếu nhƣ không thật sự vì cầu sanh Tịnh độ 

mà niệm, đến khi lâm mạng chung thì không dùng đƣợc rồi. Thật ra 

nguyên nhân là tại sao? Thì  ra cô không có kết hôn, nhƣng có  một 

ngƣời  con  gái  nuôi,  cảm  tình  rất  tốt,  lúc  cô  lâm  chung  không  gặp 

đƣợc ngƣời con gái nuôi, do đó niệm  niệm nhớ ngƣời con gái này, 

nhƣ  thế  cơ  duyên  vãng  sanh  của  đời  này  bị  lỡ  mất.  Không  hiểu  cô 

phải luân hồi sau bao nhiêu kiếp, mới có thể đƣợc lại thân ngƣời, lại 

nghe Phật pháp, tin tƣởng Tịnh độ. 

Niệm Phật để liễu thoát, chỉ giữa một niệm mà thôi!Trong Văn 

sao Ấn Tổ cho chúng ta biết, khi một ngƣời lâm chung niệm Phật mà 

ngƣời nhà làm chƣớng ngại không đƣợc vãng sanh, đây là quả báo vì 

quá  khứ  đời  đời  kiếp  kiếp  của  mình  đã  chƣớng  ngại  ngƣời  ta  vãng 

sanh, cùng ngƣời ta kết oán thù. Nghiệp chƣớng của chúng ta tạo là 

vô lƣợng vô biên, phải thật sự phát tâm sám  hối mà niệm Phật, sau 

này thừa nguyện trở lại phổ độ chúng sanh. 

Công  đức  duy  nhất,  mục  tiêu  duy  nhất  của  niệm  Phật  chính  là 

cầu  sanh  Tịnh  độ.  Xin  khuyên  mọi  ngƣời,  đời  này  chúng  ta  quyết 

định không nên bỏ qua, một khi mất thân ngƣời, vĩnh viễn không ra 

khỏi. Chúng ta thử nghĩ xem, ngày nay chúng ta học vất vả nhƣ vậy, 

cầu vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc cũng không có chắc chắn 

gì. Nguyên nhân ở đâu? Là chúng ta đối với thế giới này chƣa buông 

bỏ đƣợc, vẫn còn có dục vọng mạnh mẽ, không thể xa rời đƣợc thế 

gian này. Cho nên tin tức đối với thế giới Cực Lạc tƣơng đối mịt mù. 

Chúng  tôi  lúc  còn  trẻ,  cũng  bốn  năm  mƣơi  tuổi  rồi,  thỉnh  giáo 

một vị Lão hòa thƣợng tu hành nghe nói cũng rất tốt. Tôi thỉnh giáo 

với Ngài, Lão hòa thƣợng ngài tu pháp môn Tịnh độ, ngài có tin tức 

gì về vãng sanh không, có chắc chắn gì không? Ngài lắc đầu. Chúng 

tôi cảm thấy đã rất tốt rồi, Lão hòa thƣợng nói lời chân thật. Vì sao 

vậy? Chƣa triệt để buông bỏ. Xây dựng đạo tràng là vì sao? Chùa của 

ngƣời  khác  xây  lớn  hơn  chùa  tôi,  trang  nghiêm  hơn  chùa  tôi,  tôi 

không  bằng  họ  dƣờng  nhƣ  mất  mặt  lắm,  đây  là  gì?  Thể  diện  chƣa 

buông bỏ, tôn nghiêm chƣa buông bỏ, đây là đại chƣớng ngại! Cho 





167 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nên với thế giới Cực Lạc chƣa liên thông đƣợc, có chƣớng ngại. Đây 

đều là nói phải thiểu dục. Thiểu dục đến vô thƣợng bồ đề cũng không 

để trong tâm, trong tâm cũng không có nữa, thực sự thanh tịnh! 

Trong  cuộc  sống hàng  ngày  của  chúng  ta,  phải  nuôi dƣỡng  tập 

khí niệm Phật, khi lâm mạng chung mới dễ niệm ra danh hiệu Phật. 

Bình  thƣờng  không  niệm  Phật,  đến  lúc  lâm  chung  e  không  niệm 

đƣợc. Niệm Phật suốt một đời, mà đến cuối đời không niệm đƣợc thì 

thật đáng tiếc! 

Khi tôi mới xuất gia, gặp đƣợc một vị cƣ sĩ, tôi không nhớ tên 

của vị này là gì. Khoảng hơn 50 năm trƣớc, tôi xuất gia ở chùa Lâm 

Tế.  Chùa  Lâm  Tế  có  một  hội  niệm  Phật,  ông  ta  là  phó  hội  trƣởng. 

Một tuần lễ, họ tổ chức niệm Phật ở chùa Lâm Tế một lần, ông ta làm 

duy na, dẫn chúng rất tốt, rất kiền thành. Nhƣng khi lâm mạng chung, 

tƣớng của ông ta rất khó coi, ông ta sợ chết. Lúc đó ông bảo ngƣời 

nhà không đƣợc niệm Phật A Di Đà, mà niệm Bồ Tát Quán Thế Âm, 

ông  ta  còn  muốn  đƣợc  sống.  Cho  nên  ngƣời  này  không  vãng  sanh 

đƣợc, thật đáng tiếc. Quý vị xem, phó hội trƣởng của hội niệm Phật, 

đến  lúc  đó  còn  tham  sống  sợ  chết.  Mỗi  tuần  dẫn  chúng  niệm  Phật, 

bản  thân  ông  ta  cũng  niệm,  vậy  mà  không  thể  nuôi  dƣỡng  tập  khí 

niệm Phật. Vì thế khi lâm mạng chung không thể làm chủ, bao nhiêu 

ngƣời đều cảm thấy tiếc cho ông ta. 

2.  Phải xem xét rõ ràng điều kiện của vãng sanh. 

Vì sao phải nói những lời khó nghe này với mọi ngƣời? Bởi vì 

gần  đây  có  ngƣời  khẩn  trƣơng  rất  trầm  trọng  nói  với  tôi,  nói  rằng 

ngƣời  trƣởng  đoàn  của  một  ban  trợ  niệm  lớn  ở  Đài  Loan,  khi  lâm 

chung tình trạng rất không tốt, không đƣợc vãng sanh Tây Phƣơng. 

Ngoài ra, lại có ngƣời rất ủ rũ nói, sƣ phụ nào đó, lạy Phật hai 

trăm năm mƣơi vạn lạy, thế nhƣng khi lâm chung cũng không tốt, có 

lẽ cũng không vãng sanh Tây Phƣơng, làm ngƣời ta thối mất lòng tin 

vãng sanh. Thật  ra, điểm này cũng không lạ lùng, bởi vì hoàn toàn 

không  xem  xét  điều  kiện  vãng  sanh  cho  rõ  ràng.  Ví    nhƣ  một  đời 

trong ban trợ niệm vì ngƣời ta trợ niệm, hoặc là lạy Phật rất nhiều, 

nhƣng tâm không phải là "Trông nhờ Phật lực, nƣơng nhờ nguyện từ 

bi của Di Đà”để niệm Phật cầu sanh Tịnh độ; lại còn đem"Tôi thƣờng 





168 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

luôn vì ngƣời trợ niệm”"tôi lạy Phật bao nhiêu lạy”mà làm cảm giác 

thành tựu của chính cái tôi, tăng trƣởng ngã chấp và ngã mạn. Cho 

rằng  "tôi”trợ  niệm  rất  hay,  "tôi”rất  hay  về  khai  thị  cho  ngƣời  mất, 

"tôi”rất hay về lạy Phật. Nhƣ vậy biểu hiện ngoài mặt là niệm Phật, 

trên thực tế là đang niệm tự ngã, niệm ngã mạn. 

Lâu ngày tự  mình tƣởng rằng rất tài giỏi, tƣởng rằng tự lực rất 

đáng tin cậy. Thật ra, tôi nhỏ nhƣ một bọt nƣớc nhỏ, có gì để tin cậy? 

Vô thƣờng mà đến, một khi bệnh đến thì biết liền. 

Phật  dạy  chúng  ta  là  phải  bỏ  đi  ngã  chấp,  mà  sở  dĩ  đem  niệm 

Phật để tăng trƣởng ngã mạn, cũng tức là đối với Phật thật sự không 

một chút tin tƣởng, đối với sự dạy dỗ của Phật không còn để tâm đến. 

Có thể niệm tự ngã và niệm ngã mạn nhƣ thế đó, đối với Phật hoàn 

toàn  không  có  thật  sự  nƣơng  tựa,  cũng  không  có  nguyện  lực  vãng 

sanh,  không  có  tín  nguyện  chân  thật  là  không  thể  đƣợc  vãng  sanh. 

Không có tín nguyện không vãng sanh đƣợc, là chuyện đƣơng nhiên 

rồi, cùng những trình độ kinh nghiệm đó, hoàn toàn không có quan 

hệ. 

Xin chú ý, A Di Đà Phật hoàn toàn không có nói rằng, hình thức 

trợ  niệm  bao  nhiêu  lần,  hoặc  là  trên  hình  thức  những  vì  làm  trong 

đoàn thể Phật giáo, lạy bao nhiêu lạy, thì có thể vãng sanh, mọi ngƣời 

đừng có tự mình phát minh nhé! 

Nếu lúc lâm chung bạn bất tỉnh nhân sự, mê man ngớ ngẩn, dù 

cao  tăng  đại  đức  đến  hộ  niệm  thì  bạn  cũng  chẳng  thể  vãng  sanh. 

Ngƣời  hiện  nay  chẳng  có  công phu  định  lực,  nghe  lời  gạt  gẫm  chứ 

chẳng  nghe  lời  khuyên  lơn,  nhận  đồ  giả  chứ  chẳng  nhận  đồ  thiệt. 

Kinh Lăng Nghiêm nói rất rõ, thời đại hiện nay của chúng ta „Tà sƣ 

thuyết pháp nhƣ cát sông Hằng‟. Bạn đừng nghe theo những ngƣời 

đến từ bên ngoài, „hòa thƣợng bên ngoài biết niệm kinh‟, coi thƣờng 

ngƣời bản xứ, mê theo, tin theo ngƣời đến từ nơi khác, bạn sẽ bị lầm, 

sai lầm quá đỗi!  Hy vọng đồng tu niệm Phật phải quay lại, y theo lời 

dạy của Ấn Quang lão pháp sƣ: „Tận lực giữ trọn luân thƣờng, Làm 

tròn  bổn  phận,  Ngăn  ngừa  tà  ác,  Giữ  tâm  tánh  chân  thành,  Tín 

nguyện  niệm  Phật,  Cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  đƣợc  vậy  thì  đời  này  của 

chúng ta mới đƣợc độ. Thật thà là nhƣ thế nào? Bạn nói với họ bất cứ 





169 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chuyện gì, họ đều nghe lời, họ chắc thật niệm câu A Di Ðà Phật, họ 

là hạng ngƣời thật thà. Ngƣời thật thà rất ít, quá ít quá ít, trong một 

vạn  ngƣời  may  ra  có  một,  hai  ngƣời  thật  thà  nhƣ  vậy.  Cả  ngày  từ 

sáng  đến  tối  luôn  khởi  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp  trƣớc  là  chẳng 

thật thà, ngƣời chẳng thật thà nhất định phải cầu Giải. Rõ ràng lý luận 

rồi,  hiểu  rõ  phƣơng  pháp  rồi  thì  niệm  câu  Phật  hiệu  này  mới  đƣợc 

tƣơng ứng. Cứ  nhẹ dạ, cứ nghe lời  đồn đãi, tà thuyết  là không thật 

thà; đến cuối cùng đánh  mất nhân  duyên vãng sanh thù thắng ngay 

trong  đời  này  của  chúng  ta,  bạn  nói  nhƣ  vậy  có  đáng  tiếc  không! 

Nhất định đừng nghe lời đồn đãi, trong tâm phải có chủ ý. 

Ta  độ  ngƣời,  sau  cùng  bị  ngƣời  dẫn  đi.  Nhƣ  vậy  không  phải 

giống  họ  sao?  Khởi  tâm  động  niệm,  khiến  cho  tất  cả  tập  khí  phiền 

não của chúng ta đều khởi hiện hành, nhƣ vậy là sai. 

Bởi  vậy  ở  đây  chúng  ta  phải  coi  trọng  việc  trì  giới,  chƣa  đến 

trình  độ  nhất  định  không  thể  biểu  diễn,  vừa  biểu  diễn  đã  bị  ngƣời 

khác dắt đi. Ta đi độ chúng sanh, kết quả lại bị chúng sanh khiến cho 

mê hoặc. 

Hòa thƣợng xuống tóc cho tôi, tức là pháp sƣ Tâm Ngộ, thầy thế 

phát cho tôi. Hai năm sau thầy hoàn tục, kết hôn với Phật tử nữ của 

thầy. Thầy độ cô ta, không ngờ lại bị cô ta cám dỗ, còn quá trẻ. Lúc 

đó  thầy  nhỏ  hơn  tôi  một  tuổi,  tôi  lớn  hơn  thầy  một  tuổi.  Thầy  biết 

giảng kinh, cũng biết viết bài, khi tôi chƣa xuất gia, chúng tôi thƣờng 

hay giao tiếp, là bạn bè của nhau. Nên khi tôi học kinh điển với thầy 

Lý ở Đài Trung, có ý xuất gia, thầy đến tìm tôi. Hình nhƣ trong vòng 

hai tháng, đến tìm tôi chín lần. Tôi thấy tâm ông ta rất khẩn thiết nên 

đã đồng ý, đến chùa Lâm Tế ở Viên Sơn, lúc đó ông ta làm trú trì, và 

xuống cho tôi. Nên còn quá trẻ làm trú trì rất nguy hiểm. 

Cổ nhân_thầy lý nói với tôi, sau 40 tuổi mới có thể đi giảng kinh, 

có chút định lực khi tiếp xúc với đại chúng bên ngoài, trƣớc 40 tuổi 

vẫn chƣa ổn định. Chúng tôi ở Đài  Trung tuân thủ lời dạy này của 

thầy  Lý.  Trƣớc  40  tuổi  học  giảng  kinh  là  luyện  tập,  ở  trong  nhà 

không ra ngoài, không nhận lời mời bên ngoài, chỉ ở nhà luyện tập 

Liên Xã Đài Trung, thƣ viện Từ Quang ở Đài Trung, còn một ngôi 

chùa, trú trì là một ni sƣ, cũng là học trò của thầy Lý. Chúng tôi chỉ 

luyện tập giảng kinh nơi ba chỗ này, không đƣợc ra bên ngoài giảng. 





170 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thầy quy định phải trên bốn mƣơi tuổi, nhƣng lúc đó chúng tôi chƣa 

đến 40 tuổi, không đƣợc ra ngoài giảng kinh. Cửa ải này thầy giữ rất 

nghiêm khắc, chỉ sợ chúng tôi chƣa đủ định lực, dễ bị ảnh hƣởng bởi 

cảnh giới bên ngoài. Bởi thế làm thầy rất khó, học trò nghe lời, nếu 

học  trò  không  nghe  lời  họ  sẽ  ra  đi.  Có,  nhƣng  không  nhiều,  không 

phải không có. Những ngƣời rời thầy sớm, đều không có thành tựu, 

vấn đề này về sau chúng tôi đều nhìn thấy. 

Chuyện tốt không bằng không chuyện gì”, vô sự còn tốt gấp mấy 

chuyện tốt. Thầy chúng tôi, viết lên bảng đen bốn chữ, “hảo nhân hảo 

sự”. Khi viết xong, sau đó thầy khoanh một vòng nhỏ dƣới chữ hảo, 

khoanh  rồi,  khoanh  một  cái  nữa  để  đọc  khứ  thanh,  đọc  thế  nào? 

“Hiếu nhân hiếu sự”, nghĩa là thích lắm chuyện. Thầy giáo đã để lại 

trong chúng tôi ấn tƣợng rất sâu sắc, đã dạy chúng tôi đừng hiếu sự, 

lắm chuyện là hỏng. Quý vị không thể cƣỡng lại mê hoặc trong cuộc 

đời, không lắm chuyện là việc tốt, xun xoe là đã có chuyện. Bởi thế 

hai cách nói đó, không chống trái nhau, đều rất hợp lí. Làm việc tốt 

phải có tiền, quý vị xem ngày nay có ngƣời mang tiền đến, nhƣ thế là 

phải đi làm việc tốt giúp họ. Không ai mang tiền đến càng tốt, không 

có chuyện gì, quyết không đi tìm việc, tâm sẽ luôn vắng lặng, luôn 

định. Đấy là việc tốt đúng nghĩa, việc tốt trong đời không có thứ nào 

sánh bằng. Ai ai cũng nghĩ nhƣ thế, cũng làm nhƣ thế, thiên hạ thái 

bình,  thiên  hạ  vốn  vô  sự,  ngƣời  ngu  tự  buộc  vào,  ai  là  ngƣời  ngu? 

Ngƣời xum xoe làm việc tốt. Nếu không có tiền thì sao? Không có 

tiền tôi cám ơn trời đất, đầu óc không cần suy nghĩ. Ngƣời ta đƣa tiền 

đến, tôi phải nghĩ dùng nó nhƣ thế nào? Làm sao để làm việc thiện 

thay họ? Vì thế không có tiền là tốt nhất. Đây là tiền nhiều thì làm 

nhiều việc tốt, tiền ít làm ít việc tốt, không có là tốt nhất! Tôi không 

cần  lo  lắng,  nhất  tâm  niệm  Phật  A  Di  Đà.  Tất  cả  đều  tùy  duyên, 

không cần phan duyên, tâm sẽ thanh tịnh. Quý vị muốn làm việc gì, 

phải tìm ngƣời giúp đỡ, tâm không thanh tịnh, điều này chƣớng ngại 

việc tu hành của chúng ta. 

Nếu không có tiền thì sao? Không có tiền tôi cám ơn trời đất, đầu 

óc không cần suy nghĩ. Ngƣời ta đƣa tiền đến, tôi phải nghĩ dùng nó 

nhƣ  thế  nào?  Làm  sao  để  làm  việc  thiện  thay  họ?  Vì  thế  không  có 





171 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tiền là tốt nhất. Đây là tiền nhiều thì làm nhiều việc tốt, tiền ít làm ít 

việc tốt, không có là tốt nhất! Tôi không cần lo lắng, nhất tâm niệm 

Phật A Di Đà. Tất cả đều tùy duyên, không cần phan duyên, tâm sẽ 

thanh  tịnh.  Quý  vị  muốn  làm  việc  gì,  phải  tìm  ngƣời  giúp  đỡ,  tâm 

không thanh tịnh, điều này chƣớng ngại việc tu hành của chúng ta. 

 Bản thân có nắm chắc phần vãng sanh hay không? 

Phàm  là  ngƣời  tu  Tịnh  độ  đều  mong  muốn  đời  này  của  mình 

đƣợc thuận lợi vãng sanh về Cực Lạc để 1 đời bất thoái thành Phật. 

Nhƣng  dƣờng  nhƣ  tất  cả  mọi  ngƣời  đều  rất  mơ  hồ  về  vấn  đề  vãng 

sanh của chính mình, hoàn toàn không biết chắc đƣợc là mình trong 

đời này có đƣợc vãng sanh hay là không. 

Muốn biết đời nay mình có thể vãng sanh Cực Lạc hay không, 

thì  hãy  xem  lại  chính  tâm  mình  xem  mình  đã  buông  bỏ  đƣợc  bao 

nhiêu chuyện của thế gian, buông bỏ đƣợc bao nhiêu phiền não rồi. 

Hễ chúng ta buông bỏ càng nhiều, tâm càng an tịnh, cộng với chân 

Tín, thiết Nguyện, thì cơ hội vãng sanh của chúng ta có càng nhiều. 

Hằng ngày, chúng ta đều quỳ trƣớc bàn Phật mà đọc: 

 “Quy mạng lễ A Di Đà Phật! 

 Ở Phương Tây Thế Giới an lành, 

 Con nay xin phát nguyện vãng sanh, 

 Cúi xin Đức Từ Bi tiếp độ". 

Khi đọc xong rồi thì lễ Phật vài lạy, xong rồi thì đứng lên đi ra 

ngoài, vừa nghe ở đâu có lợi lộc thì liền chạy theo, nghe ở đâu có thị 

phi thì liền để tâm nghe ngóng, đối với tiền tài, sắc đẹp, danh lợi, ăn 

uống, ngủ nghỉ, thứ nào cũng muốn ôm thật nhiều vào, chẳng chịu bỏ 

mất, rồi quên đi chí nguyện vãng sanh của chính mình, vậy thì làm 

sao mà có thể vãng sanh? Nên biết rằng nếu ta đem cái tâm nhiễm ô 

này mà đi cầu Tịnh độ thì không thể đƣợc. Đây há chẳng phải mỗi 

ngày ta đều vọng ngôn xảo ngữ đối với Phật, Bồ Tát đó sao? 

Nếu muốn vãng sanh Tịnh độ thì cần phải hội đủ 2 điều kiện: 

1. Lòng Tin phải chân thật, tâm Nguyện cầu sanh phải thiết tha, 

đây gọi là chân Tín, thiết Nguyện. 

2. Buông xuống vạn duyên. 





172 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Vậy thế nào là lòng Tin chân thật? Là thật sự Tin tƣởng vào A Di 

Đà Phật, Tin tƣởng vào 48 đại nguyện của A Di Đà Phật, Tin  rằng 

Thế Giới Cực Lạc là thật có, Tin rằng Phật sẽ không bao giờ bỏ rơi 

bất cứ một chúng sanh nào muốn trở về bên Ngài. Chúng ta đừng tự 

cho  rằng  hằng  ngày  chúng  ta  lễ  bái,  cúng  dƣờng  Phật  đó  là  đã  Tin 

Phật. Vì sao? Vì nơi nào có sự dụ hoặc của tiền tài thì liền chạy đi 

ngay quên mất Phật, nơi nào có sự dụ hoặc của danh lợi thì liền biến 

đổi ngay. Tin  Phật nhƣ vậy chẳng khác nào nhƣ lục bình  trên  sông 

nƣớc, tùy theo con nƣớc mà trôi dạt, không có gốc. 

Tuy  chúng  ta  đã  có  lòng  Tin  chân  thật,  tâm  Nguyện  thiết  tha, 

nhƣng đối với thế gian này vẫn còn rất nhiều tham luyến, còn nhiều 

chuyện  vƣớng  mắc  ở  trong  lòng,  thì  cũng  chẳng  thể  vãng  sanh.  Ví 

nhƣ ngƣời nào đó đối với tôi có ân tôi còn chƣa báo đáp, ngƣời kia 

đối với tôi có oán tôi còn chƣa trả thù xong, quý vị thử nghĩ xem nhƣ 

vậy có đi đƣợc hay không? Chẳng lẽ A Di Đà Phật sẽ đợi chúng ta 

đền  ơn,  trả  thù  xong  rồi  mới  rƣớc  chúng  ta,  đâu  có  cái  đạo  lý  nhƣ 

vậy. 

Vì thế cần phải buống xuống tất cả thị phi nhân ngã, ngũ dục lục 

trần,  trong  tâm  phải  thênh  thang  trống  rỗng,  1  chút  bụi  trần  cũng 

chẳng nhiễm. Cộng với chân Tín, thiết Nguyện, thì ngƣời này chắc 

chắn đƣợc vãng sanh, còn việc hành trì niệm Phật nhiều hay ít không 

thành vấn đề. 

Đức Thế Tôn từ trong Kinh điển nói cho chúng ta biết: 

“Tài, sắc, danh, thực, thùy là 5 sợi căn của địa ngục". 

Nếu  phạm  1  trong  5  thứ  này  thì  chắc  chắn  không  ra  khỏi  địa 

ngục. Nếu cả 5 thứ đều phạm đủ thì dù A Di Đà Phật có muốn kéo 

chúng ta cũng kéo không ra khỏi địa ngục nổi, chúng ta còn có thể 

vãng sanh hay sao? Do đó, chúng ta cần phải chặt đứt những gốc rễ 

này này đi, chƣớng ngại vãng sanh đã không còn, vậy thì trăm ngƣời 

tu trăm ngƣời đều đƣợc vãng sanh, không sót một ai. 

3.  Nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  điều  này  vô  cùng  quan  trọng, 

đây thuộc về hành môn. 

Phát tâm bồ đề là nguyện, có nguyện có hành, dùng hành để thực 

tiễn  lời  nguyện,  thực  tiễn  nguyện  vọng  của  chúng  ta.  Đây  là  nhất 





173 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hƣớng  chuyên  niệm,  nên  nhất  định  phải  học.  Trong  một  ngày,  ngủ 

không tính, một ngày từ khi thức dậy cho đến lúc đi ngủ, niệm Phật 

nhiều  hơn  tạp  niệm,  điều  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ  điều  gì?  Nếu 

trƣờng  hợp  của  chúng  ta,  có  thể  niệm  Phật  đƣợc  8  phần  mƣời,  tạp 

niệm chỉ hai phần, nhƣ vậy nhất định đƣợc vãng sanh. Không những 

chắc chắn đƣợc vãng sanh, mà muốn khi nào đi thì lúc đó có thể đi, 

muốn sống thêm vài năm cũng không sao, công phu niệm Phật của 

quý vị đã thành tựu. Nếu tạp niệm và niệm Phật bằng nhau, 50% so 

với 50%, nửa này nửa kia, chƣa chắc đƣợc vãng sanh, còn phải dựa 

vào nhân duyên khi lâm chung. Nếu công phu của chúng ta là 6 so 

với  4,  mỗi  ngày  tôi  niệm  Phật  là  60%,  tạp  niệm  40%,  có  thể  vãng 

sanh. Cao hơn nữa, niệm Phật 80%, vọng niệm 20%, sẽ tự tại vãng 

sanh. Nên làm điều này, vì nó là thật, những việc thế gian khác đều là 

giả. Có thể xả thì nên xả, đáng xả thì phải xả, không còn làm những 

việc hồ đồ nữa, nhất tâm nhất ý chỉ cầu vãng sanh. Ngoài vãng sanh 

ra, không có ý niệm nào nữa cả, đây chính là thân nhân thành tựu bồ 

đề. Thân nhân chính là chủng tử, chủng tử thành tựu quả bồ đề, gọi là 

thiện căn. 

Lại trong Kinh Đại Bi nói: Nhất tâm xƣng niệm danh hiệu Phật, 

là lấy thiện căn đi vào thế giới niết bàn, không thể cùng tận. Đây là 

nói đến ngƣời niệm Phật, thiện căn của Tịnh độ tông là gì? Chính là 

niệm  Phật.  Các  bậc  cổ  đức  có  một  ví  dụ,  công  phu niệm  Phật  phải 

đến trình độ nào? Trong ví dụ nói: “Sanh xứ chuyển thành thục, thục 

xứ chuyển thành sanh, nhƣ vậy là thành tựu”. 

Hiện nay thục của chúng ta là gì? Là tạp niệm, từ sáng đến tối 

tạp niệm khởi lên không hề hay biết, vì đã thuần thục. Phật hiệu, Phật 

hiệu mới mẻ, thƣờng hay quên mất, không nhớ đƣợc. Phật hiệu mới 

mẻ, vọng niệm thuần thục. Bây giờ thay đổi nó một chút, làm sao để 

niệm Phật đƣợc thuần thục, và tập khí của mình thành mới mẻ. Thay 

đổi  đƣợc  nhƣ  vậy,  công  phu  liền  thành  tựu,  cách  nói  này  rất  hay. 

Thuần thục chuyển thành mới mẻ, mới mẻ chuyển thành thuần thục, 

đem nó thay đổi thành nhƣ vậy. 

Thay đổi này, đầu tiên phải buông bỏ dục vọng, không có tham 

muốn  đối  với  thế  gian  này,  mới  có  thể  chuyển  đƣợc.  Nếu  có  tham 





174 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

vọng đối với thế gian này, có tham luyến dục vọng, nhƣ vậy thì vô 

cùng  khó  khăn.  Còn  phải  trả  thù  oán  hận,  ghi  hận  trong  lòng,  điều 

này rất khó chuyển. Phải vứt bỏ hết tất cả những ân oán thế gian này, 

buông bỏ tất cả. Dùng một tâm cảm ân đối với những thân oán này, 

dùng tâm cảm ân thanh tịnh bình đẳng để đối đãi. 

Ở thế giới Ta Bà, chúng ta đã vƣớng víu không biết bao nhiêu 

đời bao nhiêu kiếp, bây giờ tôi giác ngộ, không làm nữa. Cám ơn mọi 

ngƣời, tôi đi đây. Phải có thái độ này, phải có tâm tình này, thật sự 

buông bỏ. Niệm Phật bằng tâm tình đó, có thể chuyển Phật từ mới mẻ 

thành thuần thục. Vì vậy phải luôn nghĩ cách, nghe kinh giáo, rất hay, 

vì  sao?  Giúp  chúng  ta  giác  ngộ.  Nghe  kinh  chính  là  tu  hành,  nghe 

kinh cũng chính là niệm Phật. 

Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  dạy  rằng:  “Nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  tại 

tƣơng  lai  nhất  định  thấy  Phật”.  Nhớ  Phật  niệm  Phật  là  nhân,  nhất 

định  thấy  Phật  là  quả.  Nhớ  Phật,  đọc  kinh  là  nhớ  Phật,  chúng  ta 

thƣờng nghĩ đến sự trang nghiêm của thế giới Cực Lạc, thƣờng nghĩ 

đến ân đức của Phật A Di Đà, đây là nhớ Phật. 

Niệm Phật chính là xƣng câu Phật hiệu này: A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật, cứ niệm nhƣ vậy, đừng để gian đoạn, vì sao? Gián đoạn, tạp 

niệm sẽ khởi lên. Dùng phƣơng pháp này để buông xả tạp niệm, vì 

tạp niệm quá thuần thục, không niệm Phật nó sẽ lập tức khởi lên. Nên 

dùng phƣơng pháp niệm Phật, niệm sạch tạp niệm. Không niệm nó 

lại đến, nhƣ vậy cần phải niệm thƣờng xuyên, niệm đến thuần thục, 

thuần thục là sao? Không có tạp niệm gọi là thuần thục, không có tạp 

niệm chỉ có niệm Phật. 

 Ngày  nay,  khó  khăn  lớn  nhất  của  chúng  ta  là  không  có  tín 

 tâm. 

Nói thực tế, tín tâm không phải dể dàng nhƣ vậy. Lòng tin là mẹ 

của  mọi  công  đức,  trƣởng  dƣỡng  tất  cả  các  thiện  căn.  Thiện  căn 

chúng ta không sanh khởi đƣợc, thiện căn thế gian có ba loại: Không 

tham,  không  sân,  không  si.  Chúng  ta  không  có,  chúng  ta  vẫn  còn 

tham sân si. Thiện căn Bồ Tát xuất thế gian, chỉ có một là dõng mãnh 

tinh tấn, chúng ta càng không có phần. 





175 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ngày  nay  chúng  ta  đang  học  tập  đại  thừa,  trồng  chủng  tử  đại 

thừa trong A lại da, chúng chỉ đạt đƣợc lợi ích này, ƣu điểm này. Rơi 

vào  trong  A  lại  da  thức,  vĩnh  viễn sẽ  không  mất  đi,  nhƣng  đến  khi 

nào khởi tác dụng? Điều đó phải đợi nhân duyên. Khi nào có nhân 

duyên, khi đó sẽ có tác dụng. Duyên là gì? Quý vị xem trong Kinh Di 

Đà nói: Không thể thiếu thiện căn phƣớc đức nhân duyên  mà đƣợc 

sanh về nƣớc này. Thiện căn là gì? Có thể tin, có thể hiểu và có thể 

hành trì, đây chính là nhân duyên. Khi nào chúng ta thật sự có thể tin, 

hiểu, phụng trì thì chuyện vãng sanh mới chắc chắn đƣợc. 

Trong đời này, chúng ta đích thực ngày ngày đang nghe, nhƣng 

không có tín căn, không tin thật. Vẫn là tin vào danh văn lợi dƣỡng 

của  thế  gian,  tin  vào  ngũ  dục  lục  trần  của  thế  gian,  phải  làm  sao? 

Cũng chính là nói, để trƣớc mắt chúng ta giữa thế pháp và Phật pháp, 

90% là pháp thế gian, Phật pháp chỉ có 10% mà thôi. Phật pháp trên 

thân thể tôi không khởi tác dụng đƣợc, vậy trong đời này của chúng 

ta, tƣơng lai khi báo thân thọ mạng đến, vẫn trôi lăn trong luân hồi 

lục  đạo  nhƣ  xƣa.  Vì  sao  vậy?  Chúng  ta  đối  với  luân  hồi  lục  đạo, 

chiếm hết 90%. Đến khi nào Phật pháp của chúng ta vƣợt qua pháp 

thế gian, quý vị sẽ đƣợc cứu, quý vị sẽ đƣợc độ. Ở thế gian này có thể 

khiến  chúng  ta  nâng  cao  tín  giải  đối  với  Phật  pháp  chăng?  Có  thể. 

Dùng phƣơng pháp gì? Đọc tụng, nghe giáo lý, niệm Phật. Nếu chúng 

ta  có  thể  24  tiếng  trong  ngày,  hai  phần  ba  thời  gian_16  tiếng  dùng 

trong Phật pháp, có thể thay đổi đƣợc điều này, thật sự có trƣờng hợp 

này. Thật sự có ngƣời nghe kinh một ngày 10 tiếng, niệm Phật tám 

tiếng. Quý vị hỏi họ có nắm chắc việc vãng sanh Cực Lạc chăng? Họ 

có thể đi bất cứ lúc nào, vì họ đối với thế gian này không hề có chút 

lƣu  luyến.  Mỗi  ngày  họ  rất  an  vui,  đợi  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn 

vãng sanh, đây là mật tạng. 

4. Niệm Phật nhiều nói ít chuyện phiếm. 

Bạn xem, bạn nói  một câu  thừa thải không đƣợc phƣớc, không 

những không đƣợc phƣớc mà còn tạo nghiệp. 

Tại  sao  không  đem  câu  nói  thừa  thải  đổi  thành  niệm  A  Di  Đà 

Phật?  Ngƣời  xƣa  dạy  chúng  ta  "Nói  ít  một  câu  chuyện  niệm  nhiều 





176 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

danh hiệu Phật, đánh chết đƣợc ý niệm, để pháp thân bạn sống", đó là 

Giác  Minh Diệu  Hạnh Bồ Tát nói.  Nói chuyện ít, niệm  Phật nhiều, 

câu Phật hiệu này là mỗi ngày bạn đang tu phƣớc, tu đại phƣớc của 

phƣớc  điền,  trồng  đại  phƣớc  báo!  Tại  sao  không  làm?  Tâm  tạp  lời 

phiếm, đem thời gian lãng phí hết rồi. Nhìn ngƣời ở thế gian đều bình 

đẳng, ai cũng là A Di Đà Phật, thì không lại còn có phân biệt rồi, tâm 

phân biệt toàn là sai lầm, đều là đang tu nghiệp tội, không phải đang 

tu phƣớc báo. 

Công đức của câu Phật hiệu này, có thể giúp chúng ta đoạn phiền 

não,  tiêu  nghiệp  chƣớng.  Tôi  không  có  cầu  đoạn  phiền  não,  cũng 

không có cầu tiêu nghiệp chƣớng, đừng nên cầu, một câu Phật hiệu 

niệm đến cùng, phiền não tự nhiên không còn, nghiệp chƣớng cũng 

tự  nhiên  không  còn.  Tâm  tịnh  tức  Phật  độ  tịnh,  đạo  lý  quyết  định 

vãng sanh là ở nơi này. 

Hiện thời, toàn bộ bạc nhƣợc, thong dong, biếng nhác, đó là phá 

hoại và tiêu diệt Phật pháp! Chính chúng ta đang phá hoại, tiêu diệt, 

nhƣng chính mình không biết, vẫn tƣởng chính mình làm rất chánh 

đáng, rất chính xác! Làm nhƣ vậy có thể vãng sanh hay chăng? Rất 

khó! 

- Chúng ta thấy ngƣời niệm Phật vì bệnh khổ, lúc mất hồ đồ, mê 

loạn. Quý vị thấy ngƣời ra đi nhƣ vậy bèn biết quả báo của ngƣời ấy, 

rất đáng cho chúng ta cảnh tỉnh, kiêng dè! Nếu vẫn tiếp tục nhƣ vậy, 

chính mình có phần trong tam đồ, vãng sanh thì sẽ quyết định vãng 

sanh, nhƣng vãng sanh trong địa ngục A Tỳ, chẳng phải là sanh về 

thế giới Tây Phƣơng. 

-  Đây  là  cơ  hội  tốt.  Đời  này  chúng  ta  không  thể  vãng  sanh,  thì 

phải  luân  hồi  thêm  một  vòng  nữa.  Nhƣ  vậy  thì  không  biết  còn  trải 

qua bao nhiêu kiếp, chắc chắn không chỉ mƣời kiếp. Vì Sao? Cƣ sĩ 

Bành Tế Thanh nói. Đời này của chúng ta có thể gặp đƣợc Tịnh độ, 

gặp đƣợc tịnh tông, từ vô lƣợng kiếp đến nay khó gặp đƣợc ngày này. 

Vô  lƣợng  kiếp  mới  gặp  đƣợc  đấy.  Bài  kệ  khai  kinh  do  bà  Võ  Tắc 





177 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thiên  viết.  Trong  bài  kệ  nói  “bách  thiên  vạn  kiếp  nan  tao  ngộ”. 

Chúng ta ngụp lặn trong luân hồi đã trăm ngàn kiếp. 

Những việc này suy nghĩ nhiều một chút, cố gắng suy nghĩ, mới 

có thể buông bỏ đƣợc thế gian này. Ngay trong cƣơng vị hiện tại. Bất 

luận là ai, làm nghành gì đều nên nghiêm chỉnh thực hành. Mục đích 

là thành Phật, là lợi ích chúng sanh, hành Bồ Tát đạo. Không phải vì 

kiếm tiền, không phải vì danh lợi. Nên biết nếu mục tiêu là danh lợi, 

sẽ  đoạ  lạc  trong  luân  hồi.  Học  Phật  cũng  đoạ  lạc  trong  luân  hồi. 

Chúng ta tạo nghiệp luân hồi, tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi. Phải 

đem tâm luân hồi điều chỉnh lại. Tâm niệm ở nơi thành Phật đạo, ở 

nơi quyết định cầu sanh Tịnh độ. 

Việc  này  chúng  ta  làm  đƣợc  mà.  Sao  chúng  ta  lại  không  làm? 

Duyên này không dễ gặp. Trong khai kinh kệ có nói:  “Bá thiên vạn 

kiếp nan tao ngộ”. Bành Tế Thanh cƣ sĩ cũng đã nói: “Vô lƣợng kiếp 

lai hi hữu nan phùng”. Chúng ta đã gặp đƣợc rồi, gặp rồi mà không 

biết, để lỡ mất thì tiếc biết bao. Đó gọi là gì? Sai lầm thực sự! 

Ngƣời xƣa nói: “học Phật nhất niên, Phật tại nhãn tiền”. Giống 

nhƣ việc này vậy, thật tu. Học Phật hai năm, hai năm liền biến thành 

bánh  quẩy  nguội.  Phật  ở  trên  trời,  cự  ly  xa  lắm.  Học  Phật  ba  năm, 

Phật đã biến thành mây khói rồi, không còn nữa. Đó chính là phóng 

dật, giải đãi. Bản thân một tí niệm thiện, tâm tốt không giữ đƣợc nữa. 

Dễ dàng bị tài sắc danh thực thùy bên ngoài mê hoặc. Vừa bị quyến 

rũ đã chạy theo rồi. Ngƣời xƣa nói: danh cao lợi nhiều là thứ mê hoặc 

con  ngƣời.  Ngày  nay  một  tí  danh  lợi  đã  mê  hoặc  đƣợc  quí  vị,  mê 

hoặc  quí  vị  theo  mất.  Quí  vị  là  thứ  gì?  Ban  đầu  nhìn  ngƣời  kia  tu 

hành  rất  tốt,  tán  thán  họ,  ca  ngợi  họ.  Danh  lợi  nhỏ  nhoi  thôi  đặt  ở 

trƣớc  mặt  tâm  liền  thay  đổi.  Phật  không  còn  nữa.  Quí  vị  nghĩ  xem 

nhƣ vậy sao đƣợc? Sức mê hoặc trong xã hội này lớn lắm! Khi nào 

chúng  ta  mới  thật  sự  làm  đƣợc,  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  mê 

hoặc,  không  bị  ngoại  cảnh  quấy  nhiễu.  Không  bị  ngoại  cảnh  quấy 





178 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhiễu là quí vị đã có định công. Không bị danh lợi mê hoặc là quí vị 

đã có trí tuệ rồi. 

Đây là điều chƣ vị tại gia đồng học tu Tịnh độ tông của chúng ta 

phải  nghiêm  khắc  chấp  hành.  Tam  qui,  ngũ  giới,  thập  thiện,  phải 

dùng nghiêm trì giới luật để đối trị. Bởi vì quí vị không giữ đƣợc tam 

quy, ngũ giới, thập thiện,  thì niệm Phật có vãng sanh đƣợc không? 

Thật lòng mà nói: không thể vãng sanh. Nói bạn có thể vãng sanh, có 

thể vãng sanh, đó chính là lời khích lệ, không phải thật. Thầy Lý nói 

lời chân thật với chúng ta. Quí vị xem, bạn bè trong Liên Xã của Đài 

Trung là học trò của thầy, theo Thầy Lý đã mấy mƣơi năm rồi, Thầy 

Lý sáng lập ra  Liên Xã tại Đài Trung đến lúc vãng sanh 38 năm, theo 

thầy thời gian dài nhƣ vậy, có thể vãng sanh không? Không thể vãng 

sanh. Ngày ngày đƣợc thầy giáo huấn, nhƣng nhận sự giáo huấn rồi 

không tu, không  làm. Ngày ngày giảng, ngày ngày nghe, thầy có thể 

nói, nhƣng họ làm không đƣợc, vẫn còn tham sân si, vậy thì còn cách 

gì? Những pháp đối trị này, Thầy Lý 38 năm không biết đã giảng bao 

nhiêu lần rồi. Tôi ở Đài Trung mƣời năm, nghe không những chỉ vài 

lần.  Quí  vị  không  làm  thì  chẳng  còn  cách  gì  cả.  Thầy  chỉ  có  thể 

khuyên quí vị, nghe hiểu hay không hiểu là việc của quí vị. Sau khi 

nghe  rồi  chịu  làm  hay  không,  cũng  là  việc  của  quí  vị,  không    liên 

quan gì đến Thầy giáo, không  liên quan đến Phật Bồ Tát. Cuối cùng 

tự làm tự chịu. Thế giới ngày này nói dân chủ, cởi mở, tự do, không  

ai có thể can thiệp đến ai, cha mẹ không thể dạy con cái, nó không 

tiếp  nhận;  thầy  giáo  không  thể  dạy  học  trò,  đây  là  thế  giới  gì  vậy? 

Đem so sánh với thời xƣa thì bất thƣờng! Khác thƣờng đến 180 độ. 

Đó  gọi  là  lòng  ngƣời  hƣ  rồi.  Cho  nên  chiêu  cảm  tai  nạn  lớn.  Toàn 

nhân loại tồn vong trên trái đất, thời khắc cuối cùng, ngƣời biết quay 

đầu  vẫn  còn  cứu đƣợc.  Ngƣời  không  biết  quay  đầu  thì  thật  sự  theo 

nghiệp mà đi, đành chịu vậy. 





179 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Đầu tiên chúng ta hiểu rồi phải cứu bản thân, cứu bản thân rồi 

mới có thể giúp ngƣời khác. Bản thân cứu không nổi, làm sao có thể 

giúp đỡ ngƣời khác. 

Nhƣợc phóng dật giải đãi, tứ túng nhàn đãng, đƣơng dụng tinh 

tấn nhi đối trị chi”. 

Điều  này  rất  nhiều  ngƣời  tu  hành,  do  phóng  dật  giải  đãi  nhác 

nhớm làm tâm thối thất. Đời này tu hành không thành công đƣợc, vẫn 

luân hồi trong sáu nẻo, tùy nghiệp lƣu chuyển. Đáng sợ lắm! 

Mà điều này là gì? Là bịnh chung của mọi ngƣời. Tinh thần trì 

trệ.  Các  ban  đồng  tu  học  Phật,  lúc  mới  học  Phật  rất  dõng  mãnh. 

Ngƣời xƣa nói: “học Phật nhất niên, Phật tại nhãn tiền”. Giống nhƣ 

việc này vậy, thật tu. Học Phật hai năm, hai năm liền biến thành bánh 

quẩy nguội. Phật ở trên trời, cự ly xa lắm. Học Phật ba năm, Phật đã 

biến thành mây khói rồi, không còn nữa. Đó chính là phóng dật, giải 

đãi. Bản thân một tí niệm thiện, tâm tốt không giữ đƣợc nữa. Dễ dàng 

bị tài sắc danh thực thùy bên ngoài mê hoặc. Vừa bị quyến rũ đã chạy 

theo  rồi.  Ngƣời  xƣa  nói:  danh  cao  lợi  nhiều  là  thứ  mê  hoặc  con 

ngƣời. Ngày nay một tí danh lợi đã mê hoặc đƣợc quí vị, mê hoặc quí 

vị theomất. Quí vị là thứ gì? Ban đầu nhìn ngƣời kia tu hành rất tốt, 

tán thán họ, ca ngợi họ. Danh lợi nhỏ nhoi thôi đặt ở trƣớc mặt tâm 

liền  thay  đổi.  Phật  không  còn  nữa.  Quí  vị  nghĩ  xem  nhƣ  vậy  sao 

đƣợc? Sức mê hoặc trong xã hội này lớn lắm! Khi nào chúng ta mới 

thật  sự  làm  đƣợc,  không  bị  cảnh giới  bên  ngoài  mê  hoặc,  không  bị 

ngoại cảnh quấy nhiễu. Không bị ngoại cảnh quấy nhiễu là quí vị đã 

có định công. Không bị danh lợi mê hoặc là quí vị đã có trí tuệ rồi. 

Định  công  trí  tuệ  không  đạt  đƣợc  thì  quí  vị  phải  công  phu  trì  giới, 

nghiêm trì giới luật thì có thể chống đỡ một tí. Định là thứ khó công 

phá, huệ liền hóa giải. Đó là cảnh giới cao nhất. 

5. Lão thật niệm Phật”bốn chữ rất đơn giản, đừng nên quên! 

Bắt đầu từ nay, tôi xin nói với mọi ngƣời, chuyện gì bạn đều có 

thể buông xuống, chỉ có một điều duy nhất không thể buông xuống, 





180 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tức là lão lão thật thật niệm A Di Đà Phật. Nếu nói hôm nay bài giảng 

của tôi câu nào là trọng điểm, thì câu nói này là trọng điểm của trọng 

điểm. Thậm chí tôi có thể nói với bạn, nghe Kinh và đọc Kinh bạn 

đều có thể buông xuống, thế nhƣng câu Phật hiệu A Di Đà Phật này, 

bất luận thế nào cũng đừng buông xuống. Sau này bạn sẽ biết, tại sao 

cô giáo Lƣu muôn ngàn lần dặn dò và nhắc nhở, để chúng ta lão lão 

thật thật niệm A Di Đà Phật, sau này các bạn sẽ hiểu rõ. 

Nhất định phải nhớ câu nói này của tôi, cho là khuyến cáo hay 

khuyên bảo cũng đƣợc. Hiện nay nếu nhƣ có đồng tu niệm A Di Đà 

Phật vẫn còn một chút không muốn niệm, không thích niệm, hoặc là 

niệm  không  đƣợc,  tôi  cho  bạn  một  cái  chiêu  ngu,  trƣớc  hết  bạn  ép 

buộc mình niệm, muốn niệm cũng phải niệm, không muốn niệm cũng 

phải niệm, dù cho ban đầu cái niệm của bạn là giả vờ. Niệm đến trình 

độ nào đó, thì từ không tự nhiên mà niệm trở thành tự nhiên mà niệm, 

từ không tự giác mà niệm trở thành tự giác mà niệm, thì bạn đã lên 

đƣờng, lên đạo rồi. Lên cái đạo gì? Lên cái đại pháp thuyền của A Di 

Đà Phật, chúng ta lên con đƣờng về thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc. 

Nếu nhƣ bạn không lão lão thật thật niệm A Di Đà Phật, để thời 

gian bỏ lở, bạn muốn trở về tìm lại cái cơ hội này thì đã không còn. 

Bạn tự định cho mình kế hoạch niệm Phật hai năm đến ba năm, bạn 

niệm từ ba đến năm tháng bạn xem hiệu quả nhƣ thế nào. Tôi nói với 

bạn cái phƣơng pháp này, là phải tƣơng đối có linh nghiệm, bạn cứ 

thử xem. 

Thế nào gọi là "Lão thật niệm Phật” 

Bởi vì điều này vẫn là vấn đề trọng điểm của ngƣời tu học pháp 

môn Tịnh độ nhƣ chúng ta. Tôi xin nói với các bạn, tôi tổng kết cho 

mình  sáu  chữ:  Lão  thật,  Nghe  lời  và  Thật  làm.  Trƣớc  tiên  phải  lão 

thật, sở dĩ hiện tại chúng ta niệm Phật niệm không đƣợc đắc lực, then 

chốt vẫn tại vì không lão thật. 

Vì sao mà nói vậy? Tức là "Triêu tam mộ tứ"(nghĩa là thay đổi 

thất thƣờng), ở núi này mà thấy núi kia cao hơn. Tôi nhớ ngày trƣớc 





181 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lúc  giảng  tôi  có  nói  rằng,  chỉ  đọc  một  bộ  "Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ", 

niệm một câu Phật hiệu A Di Đà Phật. Vì sao tôi nói nhƣ vậy? Bởi vì 

tôi nhận đúng rồi, tức là "thông suốt một bộ Kinh sẽ thông suốt hết 

trăm bộ Kinh", vô số pháp môn đều rất thù thắng 

Tôi luôn luôn cho mọi ngƣời biết, khái niệm của niệm Phật, tuyệt 

đối không phải nói là: tôi nhớ đến tôi mới niệm Phật, tôi lên giƣờng 

ngồi xếp bằng rồi niệm A Di Đà Phật A Di Đà Phật. Tôi niệm Phật 

không phải khái niệm này, mà là tùy giờ tùy nơi đều niệm. Đó phải 

có một quá trình, tôi vốn không phải nhƣ thế, tôi niệm đƣợc cái trình 

độ nhƣ hiện nay, thời gian cũng phải hơn một năm, đây là tự mình tôi 

cảm giác đƣợc nhƣ vậy. 

Chuyện không quan hệ, tôi đều không hỏi đến. Bạn khép miệng 

lại,  nói  ít  niệm  Phật  nhiều.  Bạn  nói  một  câu  làm  tổn  thƣơng  đối 

phƣơng, làm cho ngƣời ta rất phiền não; nếu bạn không nói, bạn niệm 

là A Di Đà Phật, khẳng định bạn không làm họ tổn thƣơng. Họ cũng 

không phiền não, bạn cũng không phiền não. 

Vấn  đề  niệm  Phật  này,  tuy  rất  nhiều  ngƣời  cũng  đều  niệm. 

Phƣơng thức và phƣơng pháp niệm không giống nhau, niệm nhƣ thế 

này, niệm nhƣ thế kia. Không cần biết niệm nhƣ thế nào, bạn cứ nghĩ 

bạn niệm có đƣợc tự tại hay không? Bạn có sanh đƣợc trí huệ không? 

Phiền não của bạn càng lúc càng nhẹ đi chăng? Nếu nhƣ bạn thật sự 

dùng  những  tiêu  chuẩn  này  để  cân  nhắc  mọi  điều,  bạn  sẽ  biết  bạn 

niệm Phật có đƣợc đắc lực không. Tuyệt đối không phải là niệm bao 

nhiêu lần! 

Cô Giáo Lƣu Tố Vân Khai Thị: Tôi muốn nói rằng "Thân định 

tâm định sanh trí huệ". Thân định tâm định rồi, thì trí huệ sẽ sanh. 

Sau khi tâm bạn định rồi, có thể quá khứ bạn cho rằng việc rất 

khổ, rất khó, hiện nay bạn cho nó trở thành một việc rất là trẻ con. 

Khai trí huệ rồi, cái cảm giác là nhƣ thế nào? Tức là tự tại, dùng 

hai chữ này là chuẩn xác nhất, tức là tự tại. Làm cách gì đƣợc tự tại? 

Không lo không nghĩ. Bạn xem khi một ngƣời nếu nhƣ sống mà cả 





182 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngày lo nghĩ việc này, lo nghĩ việc kia, có phải là đau khổ không? Có 

mệt  mỏi  chăng?  Nếu  nhƣ  một  ngƣời  làm  đƣợc  cái  cảnh  giới  của 

không  lo  không  nghĩ  đó,  phải  chăng  là  một  niềm  vui,  là  một  cách 

hƣởng thụ? 

Chúng ta đều cùng sống ở cái thế giới này, vì sao có ngƣời sống 

không  ràng  buộc,  có  ngƣời  sống  tự  tại,  có  ngƣời  sống  đau  khổ,  có 

ngƣời  sống  mệt  mỏi  nhƣ  vậy?  Bởi  vì  cảnh  giới  không  giống  nhau. 

Khi bạn có trí huệ rồi, bạn làm gì cũng thành, tức là đạo lý đơn giản 

nhƣ vậy. 

Đại đạo là do chỉ đơn giản. Không một chút phức tạp, không một 

chút  phiền  phức.  Chỉ  xem  chúng  ta  học  nhƣ  thế  nào,  đi  con  đƣờng 

nào, Phật là học nhƣ thế nào. Học đúng rồi, đi đúng đƣờng rồi, nhƣ 

vậy tôi thể ngộ đƣợc, thì bạn thể ngộ đƣợc, những gì tôi không thể 

ngộ  đƣợc,  bạn  cũng  có  thể ngộ đƣợc,  bạn  làm  theo  đó  cũng  có  thể 

ngộ đƣợc. Chúng ta đều là ngƣời học Phật, cho nên đem vấn đề này 

nhận thức rõ ràng,  sẽ giúp chúng ta đời này liễu sanh tử và ra khỏi 

luân  hồi,  đi  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  Thế  Giới,  thân  cận  với  A  Di  Đà 

Phật. 

A DI ĐÀ PHẬT – A DI ĐÀ PHẬT - A DI ĐÀ PHẬT 

Quý vị thấy bây giờ toàn thế giới có gần 7 tỷ ngƣời, trong 7 tỷ 

ngƣời  này  có  bao  nhiêu  ngƣời  gặp  đƣợc  Phật  pháp?  tôi  muốn  nói 

đƣợc nghe đến Phật, biết có Phật, khoảng chừng 1/7 thôi, có khoảng 

1  tỷ  ngƣời.  7  tỷ  ngƣời  chỉ  có  1  tỷ  ngƣời,  1/7,  1/7  ngƣời  này  nghe 

đƣợc, biết đƣợc có Phật pháp. Nhƣng thật sự tiếp xúc với Phật pháp, 

có thể là 1/10, 1 tỷ ngƣời biến thành 100 triệu ngƣời, thật sự tiếp xúc 

đƣợc Phật pháp. Tiếp xúc đƣợc Phật pháp, nhƣng Phật pháp có thật 

có giả, nếu tiếp xúc Phật pháp giả, thì không khởi tác dụng. Gặp đƣợc 

Phật pháp thật, có thể trong 10 ngƣời chỉ có một ngƣời thôi, quý vị sẽ 

giảm dần dần, 1 tỷ ngƣời biến thành 100 triệu ngƣời, 1/10. 1/10 này 

là 1 trăm triệu ngƣời, nếu nhƣ gặp đƣợc Tịnh độ, có thể lại là 1/10, 

vậy thì còn lại 10 triệu ngƣời. Trong 10 triệu ngƣời, có thể gặp đƣợc 





183 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

bộ  kinh này,  bổn  Hội  Tập  này,  gặp  đƣợc  chú  giải  của  cƣ  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ, e rằng không đến 100 ngƣời, vậy quý vị mới biết rằng pháp 

môn này đáng quý chừng nào. 

Đại sự nhân duyên này để ngay trƣớc mắt chúng ta, nếu bỏ lở, tội 

quý vị sẽ rất nặng. Ngƣời khác không gặp đƣợc vì không có duyên, 

điều đó có thể tha thứ. Quý vị gặp đƣợc lại bỏ qua, không thực hành 

đó chính là tội vô gián địa ngục. 

Cung kính Tam bảo , thành tựu đƣợc chính mình , là chúng ta học 

Phâ ̣t thâ ̣t sƣ̣ đƣợc lợi ích . Nhƣ Tổ Ấn Quang nói : “mƣời phần thành 

kính, đƣợc mƣời phầ n lợi ích”. Quí vị đọc kinh , nghe da ̣y. Nghe da ̣y 

là chúng ta nghe giảng dạy ,  nghe chia sẻ . Nhƣ̃ng điều này , đối với 

chúng ta đều là một loại giáo dục , đó là nghe da ̣y , thâ ̣t sƣ̣ nhâ ̣n đƣợc 

lợi ích. Nếu nhƣ không có tâm cung kí nh, dù quí vị có nghe nhiều , 

đo ̣c nhiều đi nƣ̃a , thì cũng không đạt đƣợc lợi ích gì . Nghe nhƣ gió 

thổi bên tai, đo ̣c mà tâm không ở mô ̣t chỗ , làm sao có thể thành tựu ? 

Tƣ̀ đó cho thấy , lúc tâm đang tán loạn , không nên đo ̣c kinh , không 

nên nghe giảng. Vì sao vậy? Vì không đạt đƣợc lợi ích . Lúc này nên 

thế nào ?  Nên tìm đến nơi không có ngƣời ,  đến nơi yên tĩnh niệm 

Phâ ̣t”. Đô nhiếp lu ̣c căn , tịnh niệm tƣơng tục” , đối với quí vi ̣ sẽ có 

lợi.  Tâm yên tĩnh trở   lại,  tiếp tu ̣c đi đo ̣c kinh ,  nghe giảng ,  sẽ khai 

ngô ̣. Vì sao có ngƣời vừa nghe , vừa đo ̣c liền khai ngô ̣; có ngƣời nghe 

cả đời, đo ̣c cả đời , đều mơ mơ màng màng không khai ngộ ? Đa ̣o lý 

đều ở chỗ này, không thể không biết. 







184 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phần thứ tƣ 

KHAI THỊ TỊNH ĐỘ 

 

A. NHỮNG LỜI KHAI THỊ CỦA TỔ SƢ TỊNH ĐỘ TÔNG 

1. Thiện Đạo Đại sƣ (Tổ Liên tông thứ hai - đời Đƣờng). 

Đại  sƣ  Thiện  Đạo  (613-681),  ngƣời  đời  Đƣờng.  Năm  Trinh 

Quán,  nhân  đọc  Tịnh  độ  Cửu  phẩm  đạo  tràng của  Thiền  sƣ  Đạo 

Xƣớc, ngài nhận ra: “Đây mới thật là cửa mầu đi vào cảnh Phật”. Từ 

đó ngài tinh cần niệm Phật và truyền bá pháp môn Tịnh độ. Hơn ba 

mƣơi năm, Đại sƣ vừa hóa đạo, vừa chuyên tu, chƣa từng ngủ nghỉ. 

Có đến hàng vạn ngƣời theo ngài tu tập niệm Phật. 

Đại  sƣ  dạy:  “Gần  gũi  bậc  Thiện  trí  thức”.  Mƣời  phƣơng  Chƣ 

Phật Nhƣ Lai độ hóa tất cả chúng sanh khổ nạn, điều đầu tiên đó là 

tuyên dƣơng thế giới Cực lạc, để mọi ngƣời biết đƣợc Phật A Di Đà. 

Những lời này là của Đại sƣ Thiện Đạo. Đại sƣ Thiện Đạo có hai câu 

danh ngôn: “Chƣ Phật sở dĩ hƣng xuất thế”, chƣ Phật tức là tất cả chƣ 

Phật trong mƣời phƣơng ba đời, Họ thị hiện thành Phật trong mƣời 

pháp giới. Đây là câu thứ nhất”. duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải”, 

quan trọng nhất đó là giới thiệu thế giới Cực lạc của Phật A Di Đà 

đến với tất cả mọi ngƣời. Đây là đại sự đầu tiên khi tất cả chƣ Phật 

xuất thế, những việc khác đều là thứ yếu, thứ thứ yếu, việc này là đƣa 

lên  hàng  đầu”.  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ”là  bộ  kinh  đứng  đầu  của  Tịnh 

Tông, trên thực tế đây chính là bộ kinh đứng đầu trong việc chƣ Phật 

Nhƣ lai độ chúng sanh thành Phật đạo. 

Kẻ đạo ngƣời tục quy hƣớng theo đức hóa của ngài, niệm Phật 

rất  nhiều  kể  đến  số  hàng  vạn.  Nhóm  này  thì  tụng  kinh  A  Di  Đà  từ 

mƣời vạn đến năm mƣơi vạn biến. Nhóm khác mỗi ngày đêm niệm 

Phật từ một muôn đến mƣời muôn câu. Trong đó những ngƣời hiện 

tiền chứng Tam Muội, lúc lâm chung đƣợc thoại ứng vãng sanh, đông 

không thể kể xiết. 

Có  ngƣời  hỏi:  "Niệm  Phật  quyết  chắc  đƣợc  vãng  sanh  chăng? 

“Ngài đáp: "Nhƣ ông tin tƣởng và thực hành, chắc chắn sẽ đƣợc toại 

nguyện!". Nói xong, ngài tự niệm: Nam Mô A Di Đà Phật, liền một 

tia sáng từ  trong miệng phóng ra.  Kế lại liên tiếp từ  mƣời đến  một 





185 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trăm  câu,  mỗi  câu  đều  có  ánh  sáng quang  minh  dài  nối  nhau  khiến 

sáng rực cả chùa. Sự thần dị này truyền đến Đế kinh, vua Cao Tôn 

nghe đƣợc phụng tứ một tấm biển sắc tặng hiệu chùa là Quang Minh 

Tự. 

Nếu bỏ chuyên niệm mà tu xen tạp những hạnh khác, thì trong 

trăm ngàn ngƣời chỉ hy vọng đƣợc ba bốn kẻ vãng sanh. Bởi tại sao? 

-  Vì  duyên  tạp  loạn  động  khiến  cho mất  chánh  niệm.  Vì  không hợp 

với bản nguyện của Phật A Di Đà. Vì trái với kinh giáo và lời Phật, 

Thánh. Vì sự hệ niệm không nối tiếp nhau. Vì tâm không thƣờng nhớ 

Phật.  Vì  tuy  hành  đạo  mà  thƣờng  tƣơng  ƣng  với  danh  lợi.  Vì  thích 

theo  duyên  tạp,  làm  chƣớng  chánh  hạnh  vãng  sanh  của  mình  và 

ngƣời. 

Gần đây, hàng đạo tục kiến giải không đồng, kẻ thích chuyên tu, 

ngƣời ƣa tạp hạnh.  Xin khuyên nhắc: Nếu chuyên niệm Phật,  mƣời 

kẻ niệm mƣời kẻ đƣợc vãng sanh. Nhƣ tạp tu mà không chí tâm, thì 

trong ngàn ngƣời khó  mong đƣợc  một.  Nguyện tất cả  đều nên chín 

chắn tự suy xét kỹ! 

Lại ngƣời niệm Phật đi đứng nằm ngồi, phải cố gắng nhiếp tâm 

ngày  đêm  chớ  rời  thánh  hiệu,  thề  quyết  giữ  đến  hơi  thở  cuối  cùng. 

Nhƣ thế tới lúc mãn phần, niệm trƣớc vừa thọ chung, niệm sau liền 

sanh Cực lạc. Từ đây vĩnh viễn hƣởng sự vui pháp lạc vô vi cho đến 

khi thành Phật, há chẳng đáng mừng ƣ? 

Đây là điều  mà chúng ta nên biết,  nên phải học tập.  Thiện căn 

của Phật, niệm Phật tối thắng, nay muốn nhƣ vậy, nên cũng phải trì 

danh  niệm  Phật”.  Thiện  căn  của  Phật  vô  lƣợng  vô  biên,  nói  mãi 

không hết. Nhƣng trong tất cả thiện căn tối thắng nhất, số một nhất 

chính là niệm Phật. Cho nên trong Kinh A Di Đà nói: không thể thiếu 

thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên mà đƣợc sanh nƣớc kia. Vậy thiện 

căn,  phƣớc  đức,  nhân  duyên  của  chúng  ta  nếu  so  sánh  với  Bồ  Tát 

vãng  sanh,  chúng  ta  ba  thứ  thiện  căn,  phƣớc  đức,  nhân  duyên  đều 

không  thể  sánh  bằng.  Nói  cách  khác,  khiếm  khuyết  quá  nhiều,  làm 

sao có thể vãng sanh đƣợc? Cần tu trì danh niệm Phật, thì có thể bổ 

sung đƣợc thiện căn! Lão cƣ sĩ Hoàng NiệmTổ đã làm thị phạm cho 

chúng ta, nửa năm trƣớc khi vãng sanh, cũng tức là nói ông dùng thời 





186 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

gian nửa năm, một ngày 14 vạn tiếng Phật hiệu, thời gian nửa năm, 

đã bổ sung đầy đủ thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên. Đây là thị hiện, 

là làm cho chúng ta thấy. Chúng ta thấy rồi, nghe đƣợc rồi, phải có 

tâm  cảnh  giác.  Nghĩ  thử  xem  bản  thân  thiện  căn,  phƣớc  đức,  nhân 

duyên chƣa đủ, nhìn thấy lão cƣ sĩ thị hiện nhƣ vậy, chúng ta đã hiểu 

đƣợc rồi. Không đủ có thể bù đắp. Dùng phƣơng pháp gì? Dùng trì 

danh niệm Phật,  làm  cho thiện căn,  phƣớc đức,  nhân  duyên đều bổ 

sung đầy đủ. 

Chấp trì danh hiệu chính là công đức vô lƣợng. Danh hiệu nếu 

nhƣ mất đi, công đức sẽ không thấy nữa. Cho nên Đại Thế Chí Bồ 

Tát dạy chúng ta nhớ Phật niệm Phật, tịnh niệm liên tục. 

2. Hám Sơn Đại Sƣ. 

Ngài tự là Đức Thanh, họ Thái ngƣời đất Kim Lăng. Xuất gia từ 

lúc 19 tuổi, ngài chuyên tâm niệm Phật. Có một đêm, đại sƣ năm mơ 

thấy A Di Đà hiện thân giữa hƣ không. Từ đó về sau, ngài thấy tƣợng 

Phật dƣờng nhƣ phảng phất trƣớc mặt. Đại sƣ tham thiền gần mƣời 

năm, khi đƣợc tỏ ngộ liền vào ẩn trong núi Lao Sơn. Trƣớc kia, dân 

chúng chung quanh vùng ấy chƣa nghe chánh pháp, nhƣng khi ngài 

về  ở  không  bao  lâu,  trẻ  thơ  ba  tuổi  đều  biết  niệm  Phật.  Từ  Thánh 

Thái Hậu nghe danh, xin quy y làm đệ tử và cúng dƣờng rất hậu. Có 

kẻ ganh ghét dèm pha chuyện ấy, vua giận biếm truất đại sƣ đến miền 

Lôi Châu - nơi đây, ngài lại trùng hƣng đạo tràng Tào Khê. Sau vua 

xuống  chiếu  ân  xá  triệu  về,  đại  sƣ  bèn  ở  Lôi  Sơn  chuyên  tu  tịnh 

nghiệp.  Rồi  ngài  lại  đến  Tào  Khê  niệm  Phật  mà  hóa,  thọ  78  tuổi, 

nhục thân hiện nay vẫn còn. 

Hám Sơn Đại sƣ dạy: Điều cần yếu nhất trong sự tu hành là tâm 

tha thiết về việc luân hồi sanh tử  Tâm sanh-tử không thiết tha,  làm 

sao dám gọi là niệm Phật thành một khối? Nếu ngƣời quả vì sự luân 

hồi mà tha thiết, thì mỗi niệm nhƣ cứu lửa cháy đầu, chỉ e mất thân 

ngƣời,  muôn kiếp khó đƣợc.  Lúc  ấy quyết giữ chắc  câu  niệm Phật, 

quyết  đánh  lui  vọng  tƣởng,  trong  tất  cả  thời  tất  cả  chỗ,  hiệu  Phật 

thƣờng  hiện  tiền,  không  bị  vọng  tình  ngăn  che  lôi  kéo.  Dùng  công 

phu khổ thiết nhƣ thế, lâu ngày niệm sẽ thuần thục, tâm đƣợc tƣơng 

ƣng, tuy không hy cầu mà niệm lực tự nhiên sẽ thành một khối. 





187 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

* Ngày đêm sáu thời, chỉ đem một câu niệm Phật trấn định nơi 

lòng, mỗi niệm không quên, mỗi tâm không muội. Khi ấy gác bỏ tất 

cả niệm đời, xem câu niệm Phật dƣờng nhƣ tánh mạng của mình, cắn 

răng giữ chặt, quyết không buông bỏ. Cho đến lúc đi đứng ngồi nằm, 

uống ăn làm việc, câu niệm Phật đây vẫn thƣờng hiển hiện. Nếu gặp 

cảnh  duyên  phiền  não,  tâm  không  yên,  chỉ  nên  chuyên  niệm  Phật, 

phiền  não  liền  tự  tan  mất.  Bởi  phiền  não  là  cội  gốc  luân  hồi,  niệm 

Phật  là  thuyền  vƣợt  qua  biển  khổ  sanh  tử,  muốn  thoát  sanh  tử  chỉ 

đem câu niệm Phật phá tan phiền não, đó là phƣơng pháp đơn giản 

mà rất hay. 

*  Lập  đạo  tràng  niệm  Phật  trong  mƣời  hai  thời,  không  luận  số 

ngƣời nhiều ít,  chỉ chia ra thành ban,  mỗi ban  một thời,  luân phiên 

nhau mà niệm. Nhƣ thế ngày đêm sáu thời, khi ban khác lên thay, thì 

ban này tuy lui mà song vẫn niệm thầm, hoặc lắng tai nghe tiếng Phật 

của bạn đƣơng trì niệm. Giữ nhƣ thế thì tiếng Phật không dứt, vọng 

niệm không sanh, nhƣ ngƣời đi trong chỗ sâu tối, cứ kêu gọi nhau, tất 

không bị thất lạc. Và nhƣ thế thì động tịnh cũng nhƣ một, mình cùng 

ngƣời không khác. Phật A Di Đà thƣờng hiển hiện, sự an điềm của 

đạo tràng không chi mầu nhiệm hơn đây. 

Trong phẩm kinh này, Bồ Tát tu trì, đƣơng nhiên Bồ Tát nghiêng 

về diệu hạnh tự giác giác tha. Chúng ta tu Tịnh độ niệm Phật, thật sự 

muốn cầu  vãng sanh,  Bồ tát tại đây làm  mẫu cho chúng ta,  nói với 

chúng ta nên tu nhƣ thế nào mới tƣơng ƣng với Phật A Di Đà. Điểm 

này vô cùng quan trọng, nhất định không đƣợc sơ suất. 

Tuy Thiện Đạo Đại sƣ từng nói: Pháp môn Tịnh độ, vạn ngƣời tu 

là  vạn  ngƣời  vãng  sanh,  không  sót  bất  kỳ  ai.  Nhƣng  cho  đến  thời 

khắc này, ngƣời niệm Phật đông, ngƣời thật sự vãng sanh lại rất ít. 50 

năm trƣớc, lúc ở Đài Trung thầy Lý cũng thƣờng nói. Ông lấy Liên 

Xã Đài Trung làm ví dụ, các Liên hữu theo ông học Phật, tiếp nhận 

giáo huấn của ông. Ông nói trong một vạn ngƣời niệm Phật, thật sự 

vãng sanh chỉ có năm ba ngƣời, nguyên nhân do đâu? Chúng ta quan 

sát tỉ mỉ, phản tỉnh sâu sắc xem, trong khi chúng ta học Phật có làm 

gì sai lầm chăng? Nếu có sai lầm, không thể vãng sanh, quý vị không 

thể  trách  Phật  Bồ  Tát,  không  thể  trách  kinh  điển,  cũng  không  thể 





188 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trách ngƣời khác, tất cả đều là tự làm tự chịu. Đạo lý này không thể 

không biết. 

Ngày nay Phật pháp suy yếu, không thể vạn ngƣời tu vạn ngƣời 

vãng sanh, tức là ngƣời thật sự hiểu quá sức ít. Ngƣời theo bên cạnh 

tôi mấy mƣơi năm đều chƣa học đƣợc, tất cả đều học sai, học thiên 

lệch,  học  tà  ngụy,  hạng  ngƣời  này  quá  nhiều.  Không  chỉ  riêng  bên 

cạnh  tôi,  chúng  ta  quay  đầu  nhìn  lại,  khi  thầy  Lý  còn  tại  thế,  bao 

nhiêu  ngƣời  theo  thầy  học.  Có  bao  nhiêu  ngƣời  học  bị  lệch  lạc,  có 

bao nhiêu ngƣời học theo tà ngụy. Quý vị phải quan sát tƣờng tận, và 

bình tâm để phản tỉnh lại, sẽ minh bạch và có thể phát giác đƣợc. 

Không  buông  bỏ  đƣợc  chính  là  sở  tri  chƣớng,  nếu  không  thấu 

hiểu pháp, chính là phiền não chƣớng. Hai loại chƣớng ngại này, làm 

chƣớng ngại đạo nhãn của chúng ta, chƣớng ngại tâm nhãn của chúng 

ta.  Chúng  ta  không  thấy  đƣợc  Phật  pháp,  không  nghe  đƣợc  Phật 

pháp, cũng không tiếp xúc đƣợc Phật pháp. Chƣ vị đồng học phải đặc 

biệt lƣu ý lời tôi, tôi nói không phải để ngƣời ngoài nghe. Chính mình 

học Phật, quy y, thọ giới đã mấy mƣơi năm, vẫn không tin Phật pháp, 

đây là thật, không phải giả. 

Tôi  xuất  gia  hai  năm  sau  mới  thọ  giới,  rời  giới  đàn  đến  Đài 

Trung gặp thầy, đây là cám ơn ân đức đào tạo của thầy, là lễ phép của 

nhà Phật. Tôi đến Đài Trung, ở trƣớc cổng thƣ viện Từ Quang, thầy ở 

trong nhìn thấy, chỉ vào tôi và lớn tiếng nói rằng: “anh phải tin Phật, 

anh phải tin Phật”. Nói mấy câu nhƣ vậy, khiến tôi ngơ ngác. Tôi học 

Phật bảy năm là xuất gia, xuất gia liền dạy ở Phật học viện, dạy hai 

năm mới thọ giới. Đã học Phật chín năm, sao thầy muốn tôi phải tin 

Phật?  Tôi  không  hiểu.  Sau  khi  vào  nhà,  thầy  bảo  tôi  ngồi  rồi  nói: 

“Anh cảm thấy kỳ lạ chăng”? Tôi nói: “Đúng vậy, cảm thấy rất kỳ lạ, 

không tin Phật, sao tôi lại nghiên cứu Phật giáo? Không tin Phật sao 

tôi  lại  xuất  gia?  Sao  lại  thọ  giới”?  Sau  khi  ngồi  yên  tĩnh,  thầy  nói: 

“Anh  biết  thế  nào  gọi  là  tin  chăng”?  Tôi  không  trả  lời  đƣợc.  Thầy 

nói: anh không làm đƣợc tức là chƣa tin. Tôi mới hoát nhiên đại ngộ. 

Thầy lại nói: có một số ngƣời suốt đời đến khi già chết đều không tin 

Phật.  Tôi  đã  hiểu.  Phật  dạy  về  Thập  Thiện,  chúng  ta  đã  làm  đƣợc 





189 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chăng? Tam quy đã làm đƣợc chăng? Ngũ giới thì sao? Đã thực hành 

lục hòa chăng? Những thứ khác không cần nói. 

Ngày nay chúng ta có ngạo mạn chăng? Có keo kiệt chăng? Từ 

đâu để thấy đƣợc sự keo kiệt? Nhìn từ sự đố kỵ. Có tâm đố kỵ chăng? 

Đố kỵ chính là keo kiệt. Thế nên, tận tƣờng phản tỉnh, khuyết điểm 

của chúng ta quá nhiều, đây là thầy nói về tiêu chuẩn của lòng tin, để 

chúng ta hồi tâm suy nghĩ. Không hiếu thảo cha mẹ chính là bất tín. 

Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của Tịnh 

độ, chỉ có mƣời một câu. Bốn câu  trong điều thứ nhất, chúng ta có 

hành trì chăng? “Hiếu  dƣỡng phụ mẫu,  phụng sự  sƣ trƣởng,  từ tâm 

bất  sát,  tu  thập  Thiện  Nghiệp”,  đây  là  nhập  môn  của  Tịnh  độ.  Bốn 

câu này là hoàn toàn nói về pháp thế gian. Chúng ta vừa mở kinh ra: 

“Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhơn”,  đây  là  tiêu  chuẩn  của  thiện.  Làm 

đƣợc bốn câu này, mới là thiện nam tử, thiện nữ nhơn. Nếu chƣa làm 

đƣợc  bốn  câu  này,  là  không  phải,  sao  có  thể  nói  tôi  tin  Phật?  Hiếu 

thân tôn sƣ thực hành trong Đệ Tử Quy, chƣa thực hành Đệ Tử Quy, 

hai câu này cũng chƣa làm đƣợc, tiêu chuẩn này không phải quá cao. 

Xã hội 300 năm trƣớc, có thể nói, 80% số ngƣời làm đƣợc, vì sao 

vậy? Vì cha mẹ dạy từ nhỏ, ngƣời lớn dạy, chúng ta đều hiểu. Bảy 

tám tuổi đều biết hết, hiện nay không ai dạy, cũng không có ai nói. 

Chẳng những không ai dạy, mà ngƣời nói cũng không có. Chúng ta 

tùy thuận nếp sống xã hội, bóp méo tri kiến của mình, xem sai lầm là 

chuyện bình thƣờng, xem bình thƣờng thành dị đoan. Khiến chúng ta 

nghĩ đến, tại sao hiện nay thiên tai lại nhiều nhƣ vậy, tất cả đều có 

nguyên nhân, không phải không có nguyên nhân. 

Thời  khóa  tụng  buổi  tối  của  Tịnh  độ  tông,  áp  dụng  kinh  văn 

phẩm 32 đến phẩm 37 trong Kinh Vô Lƣợng Thọ. Trong này nói rất 

tƣờng tận rỏ ràng về Ngũ giới Thập thiện, còn nói đến nghiệp nhân 

quả báo. Tinh tấn tu học nhất định đƣợc thiện quả, không đúng chánh 

pháp sẽ có ác báo. 

Còn thời kinh sáng của chúng ta, chọn 48 nguyện trong phẩm thứ 

sáu, mỗi ngày cảnh tỉnh mình. Tự giác là 48 nguyện, giác tha là đem 

phẩm 32 đến phẩm 37, diễn thuyết ra cho đại chúng xã hội thấy nghe. 

Phật pháp sẽ hƣng thịnh, xã hội đƣợc ấm êm, thiên tai đƣợc hóa giải. 





190 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nếu chúng ta không chịu làm, tội chúng ta sẽ rất nặng. Điều này ở 

trƣớc đã nói, lý luận, phƣơng pháp, cảnh giới, tất cả đều ở trong bộ 

kinh này, nghiên cứu kỹ quý vị sẽ hiểu toàn bộ. 

Đề  kinh  nói  rất  rõ  ràng  về  điều  kiện  vãng  sanh  Tịnh  độ.  Mọi 

ngƣời đều biết: “tâm tịnh tức là cõi Phật tịnh”, không phải quý vị lý 

giải đƣợc bao nhiêu, mỗi ngày quý vị niệm bao nhiêu danh hiệu Phật, 

không liên quan đến điều này. Một ngày niệm một câu A Di Đà Phật 

là  đƣợc,  chỉ  cần  tâm  thanh  tịnh,  tâm  tịnh  tức  cõi  Phật  tịnh.  Tâm 

chúng  ta  có  thanh  tịnh  chăng?  Tâm  thanh  tịnh  sanh  vào  cõi  phàm 

thánh đồng cƣ, tâm bình đẳng sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Khi 

đã giác ngộ, giác này là đại giác. Đại triệt đại ngộ sanh vào cõi thật 

báo trang nghiêm, đều ở trong đề kinh. 

Tâm chúng ta không thanh tịnh, còn có tự tƣ tự lợi, danh văn lợi 

dƣỡng, và tham sân si mạn, nhƣ vậy không thể vãng sanh, một ngày 

niệm  10  vạn  câu  Phật  hiệu  cũng  vô  ích.  Cổ  nhân  nói:  “Hét  đứt  cổ 

họng cũng chỉ uổng công”, vì sao vậy? Vì tâm không thanh tịnh. Tâm 

phải nhƣ thế nào mới thanh tịnh? Buông bỏ! Bao nhiêu năm nay tôi 

thƣờng khuyên mọi ngƣời: Buông bỏ tự tƣ tự lợi, buông bỏ danh văn 

lợi dƣỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si mạn. Chỉ 

cần chúng ta có một phần tâm thanh tịnh, có thể sanh vào hạ hạ phẩm 

của cõi đồng cƣ, là cũng tốt rồi! 

Lúc Ngẫu Ích Đại sƣ còn tại thế, có ngƣời đến thỉnh giáo ngài, 

họ hỏi ngài: “khi vãng sanh thế giới Cực Lạc, đƣợc phẩm vị nào thì 

ngài  vừa  lòng?”Ngài  nói:  “chỉ  cần  vãng  sanh  hạ  hạ  phẩm  của  cõi 

đồng cƣ là ngài vừa lòng rồi”. Lời này là thật không phải giả. Sanh 

đến thế giới tây phƣơng Cực lạc hạ hạ phẩm vãng sanh, đều đƣợc oai 

thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, quý vị đƣợc đồng đẳng với 

A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này nói rằng, thế giới Cực Lạc là thế 

giới bình đẳng, cứu cánh nhất thừa. 

Về  sự  đích  thực  có  tam  bối  cửu  phẩm,  thực  tế  về  lý  nó  là  cứu 

cánh nhất thừa, vô cùng trang nghiêm thù thắng, chúng ta nhất định 

không  nên  sơ  suất.  Muốn  đến  thế  giới  này,  thân  tâm  thế  giới  đều 

buông bỏ hết, nhất định quý vị đƣợc vãng sanh. Nếu còn tranh đoạt ở 

thế gian này, còn muốn chiếm hữu, còn muốn khống chế, nhƣ vậy thế 





191 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

giới Cực  Lạc không có phần của quý vị đâu.  Không thể không suy 

nghĩ nhiều một chút. 

3. Ngẫu Ích Đại Sƣ (Tổ Liên tông thứ chín - đời Minh). 

Đại  sƣ  Trí  Húc  (1599-1655),  tự  Ngẫu  Ích,  ngƣời  đời  Thanh. 

Thuở niên thiếu học Nho, sau nhân xem bộ  Trúc song tùy bút  của Đại 

sƣ  Liên  Trì  và  đọc  kinh  Địa  Tạng  phát  ý  xuất  trần,  phát  tâm  niệm 

Phật. Về sau, Đại sƣ trụ trì trải qua các nơi: Ôn Lăng, Chƣơng Châu, 

Thạch Thành, Thánh Khê, Trƣờng Thủy và Tân An, rộng truyền giáo 

pháp Thiên Thai và pháp môn niệm Phật. 

Đại Sƣ là vị tổ thứ 9 trong Liên Tông, họ Chung, hiệu Trí Húc, 

quê ở Ngô Huyện. Ngƣời cha trì chú Đại Bi  mƣời năm,  mộng thấy 

đức Quán Âm bồng con trao cho mà sanh ra ngài. Ban sơ ngài theo 

Nho Giáo, làm sách bài bác đạo Phật, đến khi đọc qua bộ Trúc Song 

Tùy Bút, liền đốt bản thảo sách mình. Năm 24 tuổi, ngài xuất gia, tập 

tham thiền, nhân bị bịnh nặng gần chết, mới chuyển ý tu tịnh nghiệp. 

Về sau ở ẩn nơi chùa Linh Phong, trứ thuật rất nhiều. Khi lâm chung, 

ngài trối dặn thiêu hóa sắc thân, lấy tro xƣơng hòa với bột làm hoàn 

thí cho chim cá, đặng kết duyên Tây Phƣơng, rồi ngồi ngay mà tịch. 

Ba năm sau, hàng môn nhơn mở khám ra, thấy sắc diện Ðại Sƣ nhƣ 

lúc sống, tóc mọc dài lấp cả tai không nỡ theo lời di chúc, xây nhục 

tháp thờ ở Linh Phong). 

* Đại Sƣ dạy: Pháp môn niệm Phật không chi kỳ lạ, chỉ tin sâu, 

nguyện hiết, gắng sức thật hành mà thôi. Điều cần yếu là tin cho thấu 

đáo,  giữ  cho  bền  lâu,  một  lòng  chuyên  niệm,  mỗi  ngày  đêm  hoặc 

mƣời muôn, ba muôn, hay năm muôn câu, lấy số quyết định không 

thiếu làm lệ. Hành trì nhƣ thế trọn một đời, thề không thay đổi, nếu 

không vãng sanh, thì chƣ Phật ba đời thành ra nói dối. Khi đƣợc vãng 

sanh,  tất  không  còn  bị  thối  chuyển,  bao  nhiêu  pháp  môn  đều  đƣợc 

hiện tiền. Rất kỵ tâm không thƣờng hằng, nay vầy mai khác, thấy ai 

nói pháp chi huyền diệu liền xu hƣớng theo, thì không môn nào thành 

tựu. Đâu biết nếu một câu A Di Đà niệm đƣợc thuần thục, thì ba tạng, 

mƣời hai phần kinh, những giáo lý cực tắc đều ở trong đó; một ngàn 

bảy trăm công án, đƣờng lối hƣớng thƣợng đều ở trong đó; ba ngàn 

oai nghi, tám muôn tế hạnh, ba tụ tịnh giới cũng ở trong đó. 





192 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

* Ngƣời chơn niệm Phật buông cả thân tâm thế giới là đại bố thí, 

không còn khởi tâm  tham giận  mê là đại trì giới,  không so đo phải 

quấy hơn thua là đại nhẫn nhục, không gián đoạn xen tạp là đại tinh 

tấn,  không  để  vọng  tƣởng  buông  lung  là  đại  thiền  định,  không  bị 

đƣờng lối khác làm  mê hoặc là đại trí huệ. Thử tự nghiệm xét, nếu 

đối với thân tâm thế giới còn chƣa buông bỏ, niệm tham giận mê vẫn 

còn  hiện  khởi,  việc  phải  quấy  hơn  thua  còn  do  nơi  lòng,  tâm  vọng 

tƣởng buông lung còn chƣa trừ diệt, các đƣờng lối khác còn làm mê 

hoặc ý chí, nhƣ thế không gọi là ngƣời chơn niệm Phật. 

* Muốn đƣợc cảnh giới "một lòng không loạn",  cũng chẳng có 

phƣơng chƣớc chi lạ. Lúc mới dụng công, cần phải lần chuỗi ghi số, 

mỗi  ngày  đêm  định  khóa  là  bao  nhiêu  câu  đừng  cho  thiếu  sót.  Giữ 

đúng nhƣ thế, lâu ngày niệm lực sẽ thuần thục, thành ra cảnh "không 

niệm tự niệm", chừng ấy ghi số hay không cũng đƣợc. Nếu lúc ban sơ 

muốn vội nói lời cao siêu, muốn không trƣớc tƣớng, muốn học viên 

dung tự tại thì niệm lực khó thành. Nhƣ thế là tin không sâu, hành trì 

không hết sức, dù cho ngƣơi có giảng đƣợc  mƣời hai phần giáo, tỏ 

đƣợc một ngàn bảy trăm công án, đều là việc bên bờ sống chết luân 

hồi, khi lâm chung quyết định không dùng đƣợc. 

*  Niệm  Phật  có  sự  trì  và  lý  trì.  Sự  trì  là  tin  có  Phật  A  Di  Đà  ở 

phƣơng  Tây,  mà  chƣa  hiểu  lý  tâm  này  làm  Phật,  chỉ  quyết  chí  cầu 

sanh, niệm Phật nhƣ con nhớ mẹ, không lúc nào tạm quên. Lý trì là 

tin Phật A Di Đà ở Tây Phƣơng là tâm mình sẵn có đủ, là tâm mình 

tạo  ra,  đem  hồng  danh  sẵn  đủ,  tạo  ra  của  mình  mà  làm  cảnh  buộc 

tâm, khiến cho không tạm quên. 

4. Triệt Lƣu Đại Sƣ (Tổ Liên tông thứ mƣời - đời Thanh). 

Đại sƣ Hành Sách (1628-1682), tự là Triệt  Lƣu, ngƣời đời nhà 

Thanh. Năm 23 tuổi, xuất gia với Hòa thƣợng Nhƣợc Am ở chùa Lý 

An. Niên hiệu Khang Hy thứ hai, Đại sƣ cất am ở núi Pháp Hoa, tại 

Hàng Châu, chuyên tu Tịnh độ. Sau Đại sƣ trụ trì chùa Phổ Nhân ở 

Ngƣ Sơn, đề xƣớng thành lập Liên xã. Học giả các nơi hƣởng ứng tu 

tập niệm Phật rất đông. 

Đại Sƣ nói: Phép trì danh quý ở một lòng không loạn, không xen 

tạp, chẳng phải niệm mau niệm nhiều là hơn. Chỉ nên trì niệm nhặt 





193 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

niệm nối nhau, không mau không chậm, khiến cho hiệu Phật rành rẽ 

rõ ràng nơi tâm. Khi ăn cơm mặc áo, đi đứng nằm ngồi, giữ một câu 

hồng danh nối liền chẳng dứt cũng nhƣ hơi thở, không tán loạn, cũng 

không hôn trầm. Trì danh nhƣ thế có thể gọi là một lòng tinh tấn trên 

phận sự vậy. 

*  Ngƣời  tu  tịnh  nghiệp đời  nay,  trọn  ngày  niệm  Phật,  sám  hối, 

phát  nguyện,  mà  cõi  Tây  Phƣơng  vẫn  xa,  sự  vãng  sanh  không  đảm 

bảo ra sao? Ấy cũng bởi bề ngoài tuy lễ niệm, phát nguyện, mà trong 

tâm dây tình còn buộc chặt, gốc ái còn bám sâu đó! Vậy phải xem sự 

tình ái cõi Ta Bà là vô thƣờng, giả dối, đồng nhƣ nhai sáp, dù ở trong 

cảnh  huỡn,  gấp,  động,  tịnh,  vui,  khổ,  lo,  mừng,  cũng  giữ  chắc  một 

câu hiệu Phật nhƣ dựa vào núi Tu Di, tất cả cảnh duyên đều không 

thể làm lay động. Nếu lúc nào tự cảm thấy mỏi mệt, biếng trễ, nghiệp 

hoặc hiện lên, phải một lòng phấn khởi mà niệm, nhƣ thanh trƣờng 

kiếm chống trời, khiến cho quân ma phiền não trốn mất không còn, 

nhƣ lửa đỏ ở lò hồng đốt tan tình thức từ vô thỉ. Ngƣời nào giữ đƣợc 

nhƣ thế, tuy hiện đang ở cõi ngũ trƣợc mà toàn thân đã ngồi nơi thế 

giới hoa sen, đợi chi Phật Di Đà đƣa tay, đức Quán Âm dìu dắt, mới 

tin là mình vãng sanh ƣ? 

5. Tỉnh Am Đại Sƣ (Tổ Liên tông thứ mƣời một - đời Thanh). 

Đại sƣ Thật Hiền (1686-1734), hiệu Tỉnh Am, ngƣời đời Thanh. 

Khi xuất gia, tham cứu câu “Niệm Phật là ai?” đƣợc tỏ ngộ. Kế tiếp, 

Đại  sƣ  nhập  thất  ba  năm  ở  chùa  Chân  Tịch,  ngày  đọc  kinh,  đêm 

chuyên trì danh hiệu Phật. 

Đại  sƣ  lập  Liên  xã,  soạn  văn  “Khuyên  phát  lòng  Bồ  đề”  để 

khuyến khích tứ chúng, trọn đời tinh tấn tu tịnh nghiệp.  

Đại Sƣ nói: "Một chữ nguyện bao gồm cả tín và hạnh. Tín là tin: 

tự, tha, nhân, quả, sự, lý, không hƣ dối. Tín tự: tin tất cả do tâm tạo, 

mình niệm Phật sẽ đƣợc tiếp dẫn. Tín tha: Tin Phật Thích Ca không 

nói dối, Phật A Di Đà không nguyện suông. Tín nhân: tin niệm Phật 

là nhân vãng sanh, giải thoát. Tín quả: tin sự vãng sanh, thành Phật là 

kết quả. Tín sự: tin cảnh giới Tây Phƣơng tất cả sự tƣớng đều có thật. 

Tín lý: Tin lý tánh duy tâm bao trùm Phật độ. Mỗi điều trên đây đều 

xác thật nên gọi là không hƣ dối. Hạnh là chuyên trì danh hiệu không 





194 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

xen tạp, không tán loạn. Nguyện là mỗi tâm ƣa thích, mỗi niệm mong 

cầu. Trong ba điều kiện này, ngƣời tu tịnh nghiệp cần phải đủ, không 

thể thiếu một, mà "nguyện”là điểm cần yếu. Có thể có tín, hạnh mà 

không có nguyện, chƣa từng có nguyện mà không có tín, hạnh. 

* Niệm Phật mà không phát lòng Bồ Ðề thì không tƣơng ƣng với 

bổn nguyện của đức Di Đà, tất khó vãng sanh (Lòng Bồ Ðề là tâm lợi 

mình,  lợi  ngƣời,  trên  cầu  thành  quả  Phật,  dƣới  nguyện  độ  chúng 

sanh) Tuy phát lòng Bồ Ðề mà không chuyên niệm Phật cũng không 

đƣợc vãng sanh. Nên phải lấy sự phát lòng Bồ Ðề làm chánh nhân, 

niệm Phật làm trợ duyên, rồi sau mới cầu sanh Tịnh độ. Ngƣời tu tịnh 

nghiệp cần phải hiểu biết điều này. 

* Niệm Phật cũng có  ma sự,  do bởi ba nguyên nhân: không rõ 

giáo lý, không gặp thầy bạn tốt, không tự xét lấy mình. Trong ba điều 

này, sự tự xét chỗ sai lầm của mình rất là cần yếu. Đại để muốn sanh 

về Tây Phƣơng, không phải dùng chút phƣớc lành, chút công hạnh lơ 

là  mà  đƣợc;  muốn  thoát  sự  khổ  sống  chết  luân  hồi  trong  vạn  kiếp, 

không phải dùng tâm dần dà, chờ hẹn, mà biếng trễ mà đƣợc! Cơn vô 

thƣờng mau chóng, mới sớm kế lại chiều, đâu nên không siêng năng 

lo dự bị trƣớc ƣ! Còn e sức chí nguyện không thắng nổi sức tình ái, 

tâm niệm Phật không hơn nổi tâm dục trần, những kẻ cứ mãi lơi là 

biếng trễ, nửa tin nửa nghờ thì ta cũng đành không biết làm sao vậy! 

Kệ rằng:  Nam Mô A Di Đà, 

 Người nào không biết niệm? 

 Tuy niệm, chẳng tương ưng, 

 Mẹ con khó hội kiến! 

 Khi đi, đứng, ngồi, nằm, 

 Đem tâm này thúc liễm, 

 Mỗi niệm nối tiếp nhau 

 Niệm lâu thành một phiến. 

 Như thế, niệm Di Đà, 

 Di Đà tự nhiên hiện! 

 Quyết định sanh Tây Phương. 

* Đại Sƣ nói: Thật vì sanh tử, phát lòng Bồ Ðề, dùng tín nguyện 

sâu,  trì  danh  hiệu  Phật",  mƣời  sáu  chữ  này  là  cƣơng  tông  của  môn 





195 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Niệm Phật. Nếu không phát lòng chơn thiết vì việc sanh tử, thì tất cả 

lời khai thị đều là phù phiếm. Bởi tất cả sự khổ trong đời này không 

chi hơn việc sanh tử, chúng ta từ vô lƣợng kiếp đến nay, sống chết, 

chết sống, ra khỏi bào thai này kế vào bào thai kia, bỏ lớp da này lại 

mang lớp da khác, khổ não đã không kham, huống chi tự mình chƣa 

thoát luân hồi, làm sao tránh khỏi đọa lạc? Ôi! Khi một niệm sai lầm, 

liền sa vào ác đạo, tam đồ dễ tới mà khó lui, địa ngục ngày dài mà 

khổ nặng! Cho nên đại chúng vẫn đau đớn nghĩ vấn đề sanh tử, nhƣ 

chịu  tang  cha  mẹ,  nhƣ  cứu  lửa  đốt  đầu,  gắng  chuyên  tinh  tu  tập. 

Nhƣng ta đã khổ vì sự sống chết mà cầu thoát ly, nên liên tƣởng đến 

tất cả muôn loài cũng nhƣ vậy. Chúng sanh cùng ta đồng một bản thể, 

là cha mẹ của ta trong nhiều kiếp, là chƣ Phật đời vị lai, nếu chẳng 

phát tâm cứu độ, chỉ cầu giải thoát riêng mình, thì đối với tình có chỗ 

chƣa  an,  với  lý  có  điều  sơ  sót.  Huống  chi  chẳng  phát  đại  tâm  thì 

ngoài  không  thể  cảm  thông  với  Phật,  trong  không  thể  khế  hợp  với 

tánh chơn, trên không thể tròn quả Bồ Ðề, dƣới không thể độ khắp 

muôn loài. Nhƣ thế, làm sao báo bổ ngƣời ân nhiều kiếp, làm sao giải 

thích oan gia nhiều đời, làm sao thành tựu căn lành đã gieo trồng tƣ 

xƣa, làm sao sám trừ tội nghiệp đã tạo ra về trƣớc? Và nhƣ thế thì tu 

hành chỗ nào cũng gặp chƣớng duyên, dù có thành tựu cũng là quả 

thấp, cho nên phải xƣng tánh phát lòng Bồ Ðề vậy. 

Những  đã phát  đại  tâm,  phải  tu  đạt hạnh,  mà  trong  tất  cả  hành 

môn, tìm phƣơng pháp dễ dụng công, mau thành tựu, rất yên ổn, rất 

viên đốn, thì không chi hơn dùng tín nguyện sâu, trì danh hiệu Phật. 

Nói chấp trì danh hiệu, tức là giữ chắc hiệu Phật nơi lòng không tạm 

quên. Nếu có một niệm gián đoạn hoặc một niệm xen tạp, thì không 

gọi là chấp trì. Giữ đƣợc một niệm nối nhau không xen không tạp, đó 

là chơn tinh tấn, tinh tấn mãi không thôi, sẽ lần vào cảnh nhất tâm bất 

loạn và viên thành tịnh nghiệp. Nhất tâm bất loạn là chỗ quy túc của 

tịnh nghiệp, là đại môn của Tịnh độ, chƣa vào môn này, tất chƣa yên 

ổn, học giả há chẳng nên cố gắng ƣ? 

6. Diệu Không Đại Sƣ. 

Đại sƣ họ Trịnh, ngƣời ở Giang Đô, lúc thiếu thời ngài học Nho, 

thƣờng đồng với Quán Nhƣ Pháp Sƣ, Dƣơng Nhƣ Sơn, Hứa Vân Hƣ, 





196 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thƣơng nghị khắc đại tạng kinh. Kế đó Ngài xuất gia, tự hiệu là Khắc 

Kinh Tăng. Trong 15 năm, đại sƣ  đã khắc hơn  ba ngàn quyển. Sau 

khi ngài tịch ba năm, bộ kinh Đại Bát Nhã mới hoàn thành. Đại sƣ 

giữ giới tinh nghiêm, qúa giờ ngọ không ăn, thuở sanh bình trứ thuật 

rất  nhiều,  sau  hợp  lại  thành  pho:  Lâu  các  tòng  thơ.  Trong  ấy  phần 

nhiều  là  những  sách  xiển  dƣơng  tông  Tịnh  Độ.  Ngài  cảm  hóa  rất 

đông,  đa  số  là  kẻ  trọng  vọng  nhƣ  ông  Tƣởng  Nguyện  Lƣợng 

v.v...Nhà  Thanh  năm  Quang  Chữ  thứ  6,  đại  sƣ  niệm  Phật  mà  tịch, 

hƣởng 55 tuổi.  

Đại Sƣ nói: Phép quán không dễ thành tựu, giới luật cũng chƣa 

dễ giữ tròn, tu phƣớc chẳng phải hôm sớm có thể thành công, sự diệu 

ngộ chẳng phải kẻ độn căn có thể làm đƣợc. Còn đại nguyện bền chắc 

lại càng ít có ngƣời! Nếu không do nơi chỗ chân thật trì danh tìm nẻo 

thoát ly, tất phải chìm trong biển khổ, hằng chịu luân hồi, ngàn Phật 

dù từ bi cũng khó cứu độ! Huống chi, phép trì danh nhiếp cả ba căn, 

không có phƣơng tiện nào hay hơn đây nữa! 

Ngƣời niệm Phật thì không đƣợc nói chuyện tạp hoặc nghĩ ngợi 

bông  lông.  Nếu  lỡ  có  phạm,  phải  suy  xét:  ta  là  ngƣời  niệm  Phật, 

không nên nhƣ thế, rồi niệm Phật vài tiếng để tự cảnh tỉnh mà đánh 

tan điều ấy. 

Phép "tùy thuận trì danh”là khi hôn trầm thì đi kinh hành, lúc tán 

loạn thì trở lại ngồi, hoặc đứng, hoặc nằm, đều tùy tiện mà trì niệm, 

làm  sao  cho  câu  niệm  Phật  đừng  xa  lìa.  Đây  là  yếu  thuật  để  hàng 

phục tâm ma. 

Khi gặp cảnh thuận, nghịch, khổ, vui, thị, phi, đắc, thất, dơ, sạch, 

tất  cả  trƣờng  hợp,  cần  phải  giữ  một  câu  niệm  Phật  cho  chắc.  Nếu 

không nhƣ thế, tất bị cảnh duyên, hiệu Phật liền gián đoạn, há chẳng 

phải đáng tiếc lắm ƣ? 

*  Khi  đối  trƣớc  tƣợng  Phật,  phải  xem  tƣợng  ấy  cũng  nhƣ  Phật 

thiệt,  mắt  nhìn  tâm  niệm,  cung  kính  chí  thành.  Lúc  không  ở  trƣớc 

tƣợng cũng nên thành kính nhƣ lúc đối trƣớc Phật tƣợng. Niệm Phật 

nhƣ thế rất dễ cảm thông, nghiệp ác cũng mau tiêu diệt. 

Tất cả ngƣời khổ trong đời, vì thân tâm không đƣợc rỗi rảnh, nên 

khó tu hành. Nay ta có phần an nhàn, lại đƣợc nghe pháp môn Niệm 





197 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phật,  vậy  phải  cố  gắng  nhiếp  tâm,  mới  không  uổng  ngàn  vàng  tấc 

bóng! Nếu tu hành lôi thôi tất khó có kết quả, nhƣ thế là phụ rẫy bốn 

ân,  luống  qua  ngày  tháng,  một  mai  vô  thƣờng  chợt  đến,  lấy  gì  mà 

chống đối ƣ? 

Ngƣời tu nếu vị quả khổ, tất đời trƣớc hoặc đời nay đã gây nhân 

xấu.  Cho  nên  chịu  một  phần  khổ  tức  là  trả  một  phần  ác  của  mình. 

Vậy không nên oán trách trời ngƣời sao bất công, buồn thời vận sao 

điên đảo, mà chỉ hổ thẹn mình không sớm tỉnh ngộ tu hành thôi. Mỗi 

khi nghĩ đến điều ấy, vừa kinh sợ cho ác báo, vừa thƣơng cảm cho 

phận  mình,  mỗi  câu  niệm  Phật  đều  từ  nơi  gan  tủy  phát  ra,  nhƣ  thế 

mới là chơn cảnh niệm Phật. 

Trƣớc  cảnh  ngang  trái  khổ  đau  mà  không  bi  thƣơng  thì  chẳng 

phải nhân tình, song nếu chỉ luống bi thƣơng, há lại là ngƣời rõ thông 

Phật tánh? Cho nên đã bi thƣơng thì phải tìm phƣơng thoát khổ, nghĩ 

chƣớc cứu độ mình và tất cả chúng sanh, nhƣ thế mới không đến nỗi 

vô ích. Nên biết sở dĩ Phật đƣợc gọi là đấng đại bi vì Ngài có đủ hùng 

lực, trí huệ, cứu chúng sanh đau khổ. Ta dùng bi tâm mà niệm Phật, 

cầu lòng bi của Phật cứu khổ cho ta, sự trì niệm nhƣ thế khẩn thiết 

biết dƣờng bao! 

Khi niệm Phật đã thuần thục, thì trong sáu trần chỉ có thinh trần, 

năng dụng của sáu căn đều gởi nơi nhĩ căn, không còn biết thân mình 

đang vi nhiễu, lƣỡi mình đang uốn động, ý có phân biệt hay không, 

mũi thở  ra hay vào,  mắt  mình nhắm hay  mở.  Khi ấy sự viên thông 

của đức Quán Âm, Thế Chí chính là một, căn tức là trần, trần tức là 

căn, căn trần tức là thức, mƣời tám giới dung hợp thành một giới. Khi 

làm xong một việc, vừa nói xong một lời, chƣa khởi tâm niệm Phật, 

mà một câu hồng danh cuồn cuộn tuôn ra, đó là triệu chứng tam muội 

dễ thành tựu vậy. 

Tu  tịnh  nghiệp,  cảnh  cô  tịch  chừng  nào  hay  chừng  nấy,  tiếng 

niệm cao thấp mau chậm tùy nghi, làm sao cho hợp thành một phiến. 

Nên biết khi ấy thân tuy đơn chiếc mà tâm chẳng lẻ loi, vì tâm của 

chƣ Phật cùng đức Di Đà chƣa từng tạm rời ta, ta khởi niệm thì Phật 

biết, mở miệng thì Phật nghe, lo gì sự cô tịch? 





198 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Bịnh là cái bƣớc đến sự chết, chết là cửa ải đƣa đến cảnh tịnh uế 

thánh  phàm.  Trong  khi  bịnh,  phải  tƣởng  là  mình  sắp  chết,  chuyên 

niệm hiệu Phật, quyết đợi lúc mạng chung, nhƣ thế sẽ có quang minh 

tiếp dẫn mà toại bổn nguyện vãng sanh của mình. Nếu trong lúc ấy 

tạm đình câu niệm Phật, thì tâm luyến ái, buồn rầu, sợ hãi, tất cả tạp 

niệm đều hiện ra, nhƣ thế làm sao vƣợt qua nẻo sanh tử? Thế nên lúc 

bịnh nguy phải ghi nhớ bốn chữ A Di Đà Phật nơi tâm chớ quên, và 

những kẻ xung quanh cũng phải niệm bốn chữ ấy để thƣờng thƣờng 

nhắc nhở ngƣời bịnh. Nên biết trăm kiếp ngàn đời, siêu hay đọa, toàn 

do ở một niệm trong khi ấy. Tại sao thế? Vì sáu nẻo luân hồi đều do 

một niệm làm chủ. Nếu một niệm chuyên chú nơi Phật, thì hình tuy 

hoại  mà  thần  không  hoại,  liền  nƣơng  theo  đó  mà  vãng  sanh.  Hỡi 

ngƣời tu tịnh nghiệp! Nên nhớ bốn chữ A Di Đà Phật nơi lòng đừng 

quên! 

7. Liên Trì Đại Sƣ (Tổ liên tông thứ Tám- đời Minh). 

Đại sƣ Châu Hoằng (1532-1612), hiệu Liên Trì, ngƣời đời Minh. 

Tuổi  trẻ  thông  minh  học  rộng,  có  căn  duyên  với  pháp  môn  Niệm 

Phật. Năm 32 tuổi, Đại sƣ xuất gia, học đạo với Tiếu Nham thiền sƣ, 

tham cứu câu “Niệm Phật là ai?” đạt ngộ. Niên hiệu Long Khánh thứ 

năm,  Đại sƣ trú  tại núi Vân Thê, trƣớc tác bộ  Phật thuyết A Di  Đà 

 kinh sớ sao, tận lực xiển dƣơng pháp môn Tịnh độ. Đại sƣ nói: 

-  Ngƣời  học  Phật,  không  cần  phải  hình  thức  trang  nghiêm,  mà 

chỉ quý ở chỗ tu hành chơn chất. 

- Ngƣời cƣ sĩ tại gia niệm Phật, không nhất định phải mặc y phục 

nhƣ tu sĩ, mà chỉ cần búi tóc gọn gàn, mặc thƣờng phục là đƣợc. 

- Ngƣời niệm Phật không nhất định phải gõ mỏ hay đánh trống, 

nếu ƣa thích sự tĩnh lặng thì có thể tự niệm Phật trong sự yên tịnh. 

- Ngƣời niệm Phật không nhất định phải tạo thành hội đoàn đông 

đảo, nếu e ngại việc ấy thì có thể tự đóng cửa niệm Phật. 

- Ngƣời niệm Phật không nhất thiết phải vào chùa nghe kinh, nếu 

biết chữ thì có thể tự y theo giáo pháp mà niệm Phật. 

- Ngƣời ngàn năm đốt hƣơng cúng Phật, không bằng ngƣời ngồi 


an tịnh trong nhà niệm Phật. 





199 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

- Ngƣời cung phụng tà sƣ không bằng ngƣời hiếu dƣỡng cha mẹ 

mà niệm Phật. 

-  Ngƣời  kết  giao  bè  bạn  ác  không  bằng  ngƣời  ở  một  mình  nơi 

thanh tịnh niệm Phật. 

- Ngƣời gởi tiền ngân hàng để lo cho cuộc sống tƣơng lai, không 

bằng ngƣời hiện tại làm phƣớc, niệm Phật. 

-  Ngƣời  ôm  giữ  trong  lòng  những  tâm  nguyện  nhơ  bẩn,  không 

bằng ngƣời sám hối, niệm Phật. 

- Ngƣời học tập thơ văn ngoại đạo, chẳng bằng ngƣời không biết 

một chữ mà niệm Phật. 

- Kẻ vô tri vọng luận thiền lý, chẳng bằng ngƣời hết lòng trì giới, 

niệm Phật. 

- Kẻ  mong cầu thần thông yêu quỉ, chẳng bằng ngƣời chánh tín 

nhân quả mà niệm Phật. 

Nói tóm lại, ngƣời niệm Phật với tâm ngay thẳng, không làm các 

điều  ác,  đó  gọi  là  ngƣời  thiện.  Nhiếp  tâm  trừ  tán  loạn,  ngƣời  niệm 

Phật nhƣ vậy gọi là ngƣời hiền. Giác ngộ bổn tâm, đoạn trừ mê hoặc, 

ngƣời niệm Phật nhƣ vậy gọi là bậc Thánh. 

Nay chỉ đối với ngƣời niệm Phật ở nơi Sự, phân làm ba hạng: 

- Hạng thứ nhất: Lòng tin chân thật thiết tha, chân chân thật thật, 

nhất tâm niệm Phật. 

Tuy  cùng  mặc  áo,  ăn  cơm,  làm  việc,  buôn  bán  bình  thƣờng 

nhƣng chỉ tin một việc này, đi cũng A Di Đà, ngồi cũng A Di Đà, dù 

bận rộn nhƣ tên bắn cũng không rời A Di Đà, tinh tấn chẳng lùi. Hôm 

nay  cũng  nhƣ  thế,  ngày  mai  cũng  nhƣ  thế,  năm  nay  cũng  nhƣ  thế, 

năm sau cũng nhƣ thế. 

Hạng ngƣời này,  Đức Phật nhất định hộ niệm, lúc  mạng chung 

ngƣời ấy nhất định vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

-  Hạng  thứ  hai:  Hoặc  tâm  không  chuyên  nhất,  họ  cũng  biết  sự 

lợi  ích  của  niệm  Phật  nhƣng  tục  niệm  nặng  nề,  chánh  niệm,  cạn 

mỏng, vừa mới niệm Phật thì trong tâm lại nghĩ việc khác, một nóng 

mƣời lạnh, niệm một ngày lại bỏ mƣời ngày. 

Niệm  Phật  giống  nhƣ  hạng  ngƣời  này,  dù  niệm  đến  già  cũng 

không đƣợc gì, chẳng qua chỉ là gieo trồng căn lành mà thôi. Đời sau 





200 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

có duyên chạm đến điểm căn lành này thì bắt đầu mới chân thật tu 

hành một phen mới mong có đƣợc thành tựu. 

-  Hạng  thứ  ba:  Miệng  niệm,  tâm  không  niệm.  Ngƣời  này  vốn 

chẳng  biết  sự  lợi  ích  của  niệm  Phật  mà  chỉ  hâm  mộ  danh  tu  hành. 

Hôm  nay  ở  trong  hội  Phật  này  đi  theo  một  ngƣời  niệm  một  ngày, 

ngày mai ở trong hội Phật kia đi theo ngƣời niệm một ngày, tuy là có 

danh niệm Phật một ngày nhƣng kỳ thật chỉ là qua suông. Thời gian 

nói chuyện phiếm thì nhiều,  thời giờ niệm Phật thì ít.  Ở trong Phật 

đƣờng vốn đã có tham sân si ái, ra khỏi Phật đƣờng tất tránh không 

khỏi việc tham sân si ái. 

Ngƣời  này  so  với  hạng  thứ hai  kém  hơn  nhiều.  Ba  hạng  ngƣời 

nói trên, hạng thứ nhất rất ít, hạng thứ ba cũng không nhiều lắm, chỉ 

có hạng thứ hai mọi ngƣời dễ phạm vào. Do chúng sanh cõi Ta Bà bị 

vật dục che lấp, vọng niệm khó trừ cho nên mới nhƣ thế. 

- Có ngƣời vì muốn tụng Kinh, lễ Phật nên thƣờng đến chùa. 

-  Có  ngƣời  vì  muốn  cầu  nguyện  cho  gia  đạo  bình  an  nên  đến 

chùa. 

-  Có  ngƣời  vì  muốn  cầu  công  danh,  cầu  phú  quý,  cầu  công 

chuyện làm ăn đƣợc suông sẻ, nên đến chùa. 

- Có ngƣời vì muốn cầu tình duyên, hy vọng gặp đƣợc ngƣời vừa 

lòng hợp ý để gắng kết trăm năm, nên đi chùa. 

- Có ngƣời vì muốn tìm kiếm cho mình chút an tịnh, chút bình an 

trong tâm hồn, nên đi chùa. 

- Có ngƣời vì muốn tu chút phƣớc qua việc làm công quả, nên đi 

chùa. 

- Cũng có ngƣời vì muốn xin xăm, bóc quẻ để coi xem mình có 

tốt không, nên đi chùa. 

-  Cũng  có  ngƣời  chỉ  đơn  thuần  là  để  đƣợc  ăn  chè  xôi,  hoặc  đồ 

chay, nên đi chùa. 

- Cũng có ngƣời vì đƣợc bạn bè rủ rê nên vì ham vui mà đi chùa. 

Tuy mục đích mỗi ngƣời khác nhau, nhƣng tựu chung vẫn là vì 

công danh phú quý, vì tự tƣ tự lợi mà đến chùa. Những mục đích này 

đều  chẳng  xấu,  chẳng  sai,  nhƣng  đây  chƣa  phải  là  mục  đích  chánh 

yếu và đích thực cần có của một ngƣời khi đến chùa. Đây là lý do mà 





201 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

mặc dù có ngƣời đi chùa rất nhiều năm, thậm chí cả đời, nhƣng trong 

lòng vẫn đầy dẫy những phiền não, lo âu và khổ đau, họ không biết 

cách nào để có thể thoát ra khỏi những cái vòng lẫn quẫn này. Nhiều 

khi càng đi chùa chừng nào thì trong lòng càng bực bội, phiền muộn 

nhiều  chừng  đó.  Hoặc  cũng  có  ngƣời  làm  công  quả  lâu  năm  trong 

chùa, phƣớc kiếm đƣợc đó có đƣợc bao nhiêu nhiều hay ít vẫn chƣa 

biết, nhƣng tính tình thì ngày càng khó khăn hơn, hà khắc hơn. 

Vậy  mục  đích  chánh  yếu  của  việc  đi  chùa  là  gì?  Chỉ  gói  gọn 

trong bốn chữ "Đi chùa cầu Đạo". Khi đến chùa, trƣớc là để lễ kính 

chƣ  Phật,  Bồ  Tát,  sau  là  tìm  thầy  hỏi  Đạo  để  tìm  ra  con  đƣờng  tu 

hành đúng đắn phù hợp với đạo lý, để khi về ứng dụng vào đời sống 

tu  hành,  nhằm  tăng  trƣởng  trí  tuệ  và  hạt  giống  từ  bi,  tránh  đƣợc 

những mê tính không đáng có trong đạo Phật. Công đức của việc đi 

chùa là từ đây mà có đƣợc. 

Tuy rằng việc đi chùa để cầu danh lợi, cầu công danh phú quý, 

cầu bình an trƣờng thọ là không xấu, nhƣng phải cẩn thận với những 

mục đích này. Vì sao? Vì rất dễ tạo tội nghiệp. Tội nghiệp gì vậy? Đó 

là tội phỉ báng Phật, Bồ Tát. Hằng ngày anh đem vài vật phẩm đến 

chùa  cúng  dƣờng  đó,  nhƣng  lại  mong  muốn  Phật,  Bồ  Tát  sau  khi 

dùng xong thì phải phù hộ cho những ƣớc nguyện của anh đƣợc nhƣ 

ý. Đây chẳng khác nào anh đem Phật, Bồ Tát biến thành tham quan 

mất rồi, chuyên đi nhận đồ hối lộ của tín chúng. Cũng có ngƣời đem 

vật  phẩm  đến  cúng  dƣờng  đƣợc  vài  ba  lần,  nhƣng  lại  chẳng  thấy 

những ƣớc nguyện của mình đƣợc nhƣ ý, thì liền trở mặt, cho là Phật, 

Bồ Tát không linh, đã nhận đồ cúng dƣờng của họ rồi mà chẳng chịu 

phù hộ cho họ, rồi thì không tiếp tục đến chùa nữa. Tội lỗi là do đây 

mà ra. 

Chúng  ta  là  những  ngƣời  Phật  tử,  là  những  đứa  con  trong  gia 

đình Nhƣ Lai, thì cần phải có cái nhìn chân chánh đối với mục đích 

của  việc  đi  chùa,  để  không  tạo  ra  những  thông  lệ,  những  mê  tín 

không  lành  mạnh,  để  tránh  những  hiểu  lầm  của  những  ngƣời  xung 

quanh đối với việc đi chùa. Để việc đi chùa trở nên có ý nghĩa hơn, 

và cao đẹp hơn. 





202 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

A Di Đà Phật! Ngƣời không biết đủ thì dù cho vàng bạc đầy nhà 

thì vẫn là ngƣời nghèo, vì họ không biết trân quý những gì đang có 

trong tay họ, tâm họ luôn mong cầu, vọng ra bên ngoài những vàng 

bạc của thế gian, nên tuy họ giàu nhƣng vẫn nghèo. Còn ngƣời luôn 

biết đủ, thì dù họ nghèo nhƣng vẫn giàu, vì họ biết trân trọng những 

gì  có  trong  tay,  họ  không  mơ  mộng  hão  huyền  về  những  cái  không 

thuộc của họ, tâm họ không vọng cầu ra bên ngoài về những tiền tài 

của thế gian. 

8. Ấn Quang Đại sƣ (Tổ Liên tông thứ mƣời ba - Dân Quốc). 

Đại sƣ Ấn Quang (1862-1940), hiệu Thƣờng Tàm. Thuở bé Ngài 

học Nho, 21 tuổi xuất gia với Hòa thƣợng Đạo Thuần tại chùa Liên 

Hoa Động ở núi Chung Nam. Nhờ xem bộ  Long Thơ Tịnh Độ, biết rõ 

công đức niệm Phật, nên quy hƣớng Tịnh độ, và khuyên ngƣời niệm 

Phật. Từ đó, Đại sƣ tiến bƣớc trên đƣờng tu học trải qua các danh lam 

nhƣ  chùa Từ Phƣớc, Long Tuyền, Viên Quảng và sau cùng đến chùa 

Pháp Võ ở Phổ Đà Sơn. Đại sƣ khuyến hóa đồ chúng giữ trọn luân 

thƣờng, tin chắc nhân quả, lánh dữ làm lành, tín nguyện niệm Phật, 

cầu  sanh  Tây  phƣơng.  Sau  Đại  sƣ  thành  lập  Tịnh  Độ  đạo  tràng  tại 

chùa Linh Nham, rộng truyền pháp môn niệm Phật. 

Đại sƣ dạy: Chẳng nên thân cận kẻ biếng nhác. Ngày nay chúng 

ta ngày càng lãnh hội sâu sắc nỗi khổ của cõi Ta Bà. Cổ nhân nói Ta 

Bà khổ, cũng không khổ nhƣ hiện nay, rất khổ, đời này khổ hơn đời 

trƣớc. Chúng ta phải cảnh giác cao độ, phải lìa xa thế giới Ta bà. Lìa 

xa thế giới Ta bà chỉ có một con đƣờng duy nhất, niệm Phật cầu sinh 

Tịnh độ, nhƣ vậy sẽ lìa xa. Mà con đƣờng này bất kỳ ai cũng có thể 

đi  đƣợc,  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  thể  áp  dụng  câu  này,  bao  gồm 

chúng ta. Không gặp đƣợc pháp môn này thì không có gì để nói, gặp 

pháp môn này vấn đề là ta có muốn vãng sanh hay không, nếu muốn 

đi quả thật có thể đến đó đƣợc. Gặp Phật A Di Đà, ngài tùy cơ thuyết 

pháp, vì sao vậy? Vì ngài đối với vô lƣợng kiếp quá khứ của chúng 

ta, đời đời kiếp kiếp, ngài quá rõ ràng quá minh bạch. Bởi vậy thuyết 

pháp cho chúng ta rất khế cơ, ngài vừa thuyết pháp chúng ta liền lìa 

khổ đƣợc vui.  





203 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Chúng ta đọc kinh Vô Lƣợng Thọ, tiếp nhận lời dạy của A Di Ðà 

Phật, những gì A Di Ðà Phật dạy chúng ta làm thì chúng ta làm hết 

lòng; những gì A Di Ðà Phật chẳng dạy chúng ta làm, chúng ta nhất 

định không làm, chúng ta chỉ nghe lời dạy của A Di Ðà Phật, chẳng 

nghe bất ngƣời nào, đƣợc vậy thì đời này bạn nhất định sẽ vãng sanh! 

Ngoài ra còn một vị đại đức có thể giúp chúng ta là Ấn Quang 

Đại sƣ, mỗi câu mỗi chữ trong Ấn Quang Ðại Sƣ Văn Sao đều tƣơng 

ứng với kinh vãng sanh, nên thƣờng thƣờng đọc Văn Sao của Ấn Tổ, 

làm bạn với Ấn Tổ, nghe lời dạy của Ngài, làm theo lời dạy của Ngài, 

đoạn  ác  tu  thiện,  giữ  trọn  luân  thƣờng,  làm  tròn  bổn  phận,  tin  sâu 

nhân quả, chắc thật niệm Phật, nhất định sẽ đƣợc vãng sanh Tịnh Ðộ. 

Ðây là con đƣờng cầu vãng sanh, xuất ly tam giới lục đạo duy nhất 

trong  đời  này  của  chúng  ta,  ngoài  đƣờng  này  ra  thì  chẳng  còn  con 

đƣờng thứ hai nào khác. 

Chẳng  nên  thân  cận  kẻ  biếng  nhác.  Chúng  ta  thƣờng  thân  cận 

hạng ngƣời ấy thì sự tu học của chúng ta sẽ bị ảnh hƣởng. Chúng ta là 

phàm phu sơ học, chẳng có định lực, thiếu trí huệ, vì thế giao du phải 

chọn lựa ngƣời. Có khá nhiều bạn đồng tu chẳng hề để tâm cảnh giác 

điều này, bị hoàn cảnh xoay chuyển, đáng tiếc vô cùng! Đấy chính là 

điều ta thƣờng gọi là “nhân tình Phật sự”làm Phật sự theo cảm tình, 

thiếu lý trí để phán đoán, nó có ảnh hƣởng rất lớn đối với hàng phàm 

phu sơ học. Học Phật ắt cần phải có lý tánh tức là xử sự theo lý trí), 

phải buông tình cảm xuống thì mới có thể thành tựu. Pháp thứ nhất 

nhắm  vào  ý  đó.  Phạm  vi  của  chữ  “giải  đãi”hết  sức  rộng,  quý  vị  có 

nhận ra hay chƣa? Giải đãi, lƣời biếng có phải là những ngƣời hằng 

ngày ngủ thật nhiều hay chăng? Đối với hạng ngƣời ấy, đƣơng nhiên 

quý vị chẳng thể thân cận đƣợc! Họ còn bận ngủ, họ cũng chẳng kề 

cận quý vị đƣợc. Vậy thì ai mới là kẻ giải đãi? Trƣớc đây, Ấn Quang 

Đại  sƣ  từng  giảng  là  kẻ  nào  ƣa  đến  đạo  tràng  rất  siêng  năng,  ngày 

ngày la cà đạo tràng, ngày ngày tìm náo nhiệt. Vì sao họ là kẻ giải 

đãi? Họ giải đãi đối với việc tu đạo, biếng nhác tu định. Kẻ chẳng tu 

định, tu huệ, cứ ngày ngày đuổi theo náo nhiệt thì gọi là “kẻ giải đãi”. 

Mỗi khi lão hòa thƣợng thấy đệ tử quy y đến thăm, Ngài liền quở 

mắng:  Ngƣơi  đến  đây  làm  chi?  -  Con  đến  gặp  sƣ  phụ.  Trƣớc  kia 





204 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngƣơi gặp sƣ phụ rồi, còn đến đây làm chi nữa? Ngài quát quay về. 

Đến chỗ bon chen, tâm cũng loạn động theo, bảo ngƣơi ở nhà thật thà 

niệm Phật, ngƣơi chẳng chịu niệm,  ngƣơi vẫn muốn đến chùa miếu 

gặp sƣ phụ, có gì hay mà xem! Đó gọi là “giải đãi”. ? Bởi thế, con 

ngƣời  hiện  tại  đều  chuộng  náo  nhiệt”.  Náo  nhiệt”chính  là  giải  đãi; 

biếng nhác tu định, tu huệ, tu tâm thanh tịnh. Ở đây, Phật dạy chúng 

ta chớ nên thân cận những kẻ nhƣ thế, đừng ngày ngày bắt chƣớc họ 

khiến cho tâm bị loạn động. Nếu quý vị chẳng nghĩ đến giải thoát thì 

chẳng sao, cứ việc ngày ngày lăn vào nơi náo nhiệt. Còn ai là kẻ niệm 

Phật thật sự mong liễu sanh tử, thoát luân hồi, thật sự cầu vãng sanh 

Cực Lạc thế giới thì nhất định phải tuân thủ lời dạy này. 

Ấn Quang Đại sƣ quy định không vƣợt qua hai mƣơi ngƣời, vậy 

là đúng rồi. Đó là đạo tràng tu hành thực sự của chúng ta. Cho nên 

xây dựng đạo tràng mà xây lớn thì lòng ngƣời thay đổi, vốn vẫn còn 

một chút đạo tâm. Đạo tràng khi lớn lên rồi, đạo tâm đó liền trở thành 

tâm danh lợi. Bây giờ đạo là gì? Tiền là đạo, danh lợi là đạo. Họ đi 

trên con đƣờng danh lợi, đạo đó chính là đạo ngạ quỷ, đạo súc sanh, 

đạo địa ngục. Họ là kiểu đạo tràng đó, chúng ta phải hiểu cho rõ ràng. 

Còn nữa đạo tràng lớn quá, xây dựng huy hoàng quá, rất nhiều ngƣời 

phát  tâm  đến  đó  để  xuất  gia.  Mục  đích  xuất  gia  ở  đâu?  Đi  hƣởng 

phƣớc. Thế gian này cuộc sống khổ quá. Phòng ốc lớn nhƣ vậy ở thì 

thoải mái biết bao! Họ không phải là vì tu hành, họ vì hƣởng phƣớc, 

vì tạo nghiệp, còn có những tâm không tốt, tƣơng lai muốn chiếm lấy 

đạo tràng này, đạo tràng đấu tranh, tranh danh đoạt lợi, sự việc này 

lúc tôi còn trẻ đã thấy qua rồi. Thời đó ở Đài Loan tôi thƣờng đi ra 

ngoài giảng kinh, có một chùa nọ mời tôi giảng kinh. Tôi ở đó giảng 

khoảng nửa tháng, cảm thấy không đúng lắm, đạo tràng này mới xây 

dựng là đạo tràng của nữ chúng, ngƣời xuất gia ở trong đó tôi cũng 

quen biết, rất quen thân với tôi, cho nên họ đến mời tôi giảng kinh, 

giảng  nửa  tháng  sau  trong  họ  cãi  vả  nhau.  Cãi  vã  những  gì?  Phân 

phối chức vụ không đồng đều. Bởi vì xây đạo tràng, những đồ đệ nhỏ 

hơn  vị  tỳ  kheo  ni  lớn  tuổi,  ra  ngoài  hóa  duyên,  hóa  duyên  đƣơng 





205 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhiên có ngƣời hóa duyên đƣợc nhiều, có ngƣời hóa duyên đƣợc ít, 

khi trở về, ngƣời hóa duyên đƣợc nhiều họ tranh thủ, họ muốn làm 

quản  lý,  họ  muốn  làm  duy  na,  muốn  làm  tri  khách,  muốn  giành 

những điều này. Lúc giành còn đánh nhau. Tôi về đến Đài Trung đem 

sự việc này nói với thầy giáo,  thầy giáo nói, thôi đƣợc rồi, đừng đi 

nữa. Tôi nói, kinh còn chƣa giảng xong. Không sao, kinh giảng chƣa 

xong  cũng  là  việc  thƣờng  thấy  thôi.  Chỉ  cần  đạo  tràng  không  nhƣ 

pháp thì nhanh chóng rời đi.  Tôi  liền đi khỏi.  Bộ kinh đó tôi giảng 

đƣợc khoảng một phần ba. Chúng ta tin rằng hiện tại đạo tràng phần 

lớn đều là tình hình nhƣ vậy. Họ không phải đang làm việc đạo, đấu 

đá lẫn nhau, tranh quyền đoạt lợi, lừa gạt tín đồ, lừa gạt Phật Bồ Tát. 

Quí vị nói xem có nguy quá không? Cho nên Tịnh nghiệp tam phƣớc 

sau khi phát tâm bồ đề phải nhanh chóng tin sâu nhân quả. Họ không 

tin nhân quả. Họ tin nhân quả thì sẽ giống nhƣ tôi vậy rồi, không dám 

xây đạo tràng. Vì sao vậy? Bởi vì chúng ta nghĩ đến 20 ngƣời sống 

cùng nhau, cũng sẽ tranh danh đoạt lợi. Vậy thì phiền phức lớn lắm! 

Bản thân đƣợc thanh tịnh vẫn là học theo Phật Thích Ca Mâu Ni là 

tốt, sống đƣợc thanh tịnh, không quản việc gì. Cho nên các đồng học 

phải nhớ kỹ, tôi một đời chƣa từng ngửa tay xin ngƣời khác tiền bao 

giờ, tự động đƣa đến cúng dƣờng. 

Thực  sự  hiểu  đƣợc  nghiệp  nhân  quả  báo,  không  dám  làm  việc 

xấu, nhân sinh khổ đoản, mấy mƣơi năm cái khảy móng tay đã qua 

mất rồi, tạo tác những ác nghiệp này tƣơng lai phải chịu khổ báo là 

điều không đáng. Quí vị thực sự hiểu rồi, thực sự rõ ràng rồi, không 

những việc ác không dám làm, ác niệm cũng không sanh khởi. Khởi 

ý niệm vì sao không niệm Phật A Di Đà? Phật A Di Đà phƣớc báo vô 

lƣợng. Quí vị niệm ngũ dục lục trần là tội nghiệp vô lƣợng, sự việc 

nhƣ vậy làm sao mà dám làm đƣợc? Chúng ta phải học pháp sƣ Ấn 

Quang, pháp sƣ Ấn Quang mỗi ngày đem chữ tử đội trƣớc trán, Ngài 

đóng cửa, mỗi ngày lạy Phật, niệm Phật. Ngẩng đầu nhìn thấy chữ tử 

rất lớn. Núi Linh Nham tôi đã từng thấy phòng nhập thất của Ngài, 

một  cái  bàn  vuông  thờ  một  tƣợng  Phật  nhỏ.  Tƣợng  Phật  A  Di  Đà, 





206 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

phía sau viết một chữ lớn, ngày ngày nghĩ đến việc ta sắp chết rồi, lúc 

này  quí  vị  nghĩ  xem  mình  nên  làm  những  việc  gì?  Còn  có  những 

vƣớng  bận  sao?  Còn  có  những  âu  lo  gì  sao?  Thực  sự  vạn  duyên 

buông bỏ, Phật hiệu đó liền đắc lực thôi. Phật hiệu đó là chánh định 

tụ. 

Ngƣời thế gian tà định tụ không ít, rất nhiều, nhất định làm việc 

lục đạo luân hồi. Ngƣời bất định tụ cũng không ít, đó là tùy duyên, 

gặp đƣợc thiện duyên họ liền học tốt, gặp phải duyên bất thiện học 

xấu.  Nhƣng  xã  hội  hiện  tại  thiện  duyên  ở  đâu?  Thiện  duyên  tìm 

không ra, toàn học hƣ thôi. Ngƣời thực sự chánh định tụ ít quá, chánh 

định ít quá. Nếu nhƣ không phải ngày ngày nghe kinh, thì làm gì có 

chánh định? Duy chỉ có ngày ngày nghe kinh hơn nữa kinh chỉ nghe 

một bộ, chỉ nghe một loại này. 

Nắm chặt A Di Đà Phật không buông, tôi liền thành công. Nếu 

quí vị thật sự biết đƣợc đạo lý này, hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật này, 

vạn duyên buông xuống, nhất tâm chuyên niệm  A Di Đà  Phật, cầu 

sanh thế giới Cực lạc, thân cận Phật đà. Đời này quí vị đã viên mãn, 

không còn bị luân hồi nữa. Bà con quyến thuộc khó rời khó bỏ, nói 

với  họ  rằng:  mọi  ngƣời  cầu  sanh  thế  giới  Cực  lạc,  mới  có  thể  vĩnh 

viễn cùng nhau tụ hội. Không thể đến thế giới Cực lạc, vừa chết thì 

đƣờng ai nấy đi, vĩnh viễn không gặp mặt, đó là sự thật, không giả 

dối tí nào. Nghiệp báo mỗi ngƣời không giống nhau, nơi đến của mỗi 

ngƣời  cũng  khác.  Hiểu  đƣợc  chân  tƣớng  sự  thật  rồi  mới  biết  rằng 

buông xả là chính xác. Toàn là giả hết. Thế gian này ngƣời và ngƣời 

đều là hƣ tình giả ý. Nói thẳng ra, thì toàn là tự tƣ tự lợi, toàn là tạo 

nghiệp luân hồi,  tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi,  ở trong luân hồi 

chịu khổ. Ngƣời hiểu rõ thì phải buông xả sớm một tí. 

Cho nên chúng ta phải học nói lời thành thật. Nếu ta mong sanh 

về thế giới Cực Lạc, thì phải nghiêm túc với câu này. Nếu không làm 

đƣợc thì ta sẽ lỡ chuyến đi về Cực Lạc, hết sức đáng tiếc! Ngày nay 

cho quí vị gặp đƣợc rồi quí vị nói xem quí vị có may mắn hay không? 

Cơ hội này quí vị gặp đƣợc rồi, quí vị muốn nó vuột qua mất, quí vị 

không thể trách Phật. Chỉ biết trách bản thân mình có mắt nhƣ mù, 





207 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhân duyên thù thắng vô cùng làm sao lại để cho qua mất! Chúng ta 

đọc những thứ này rồi, hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật  này rồi, tín tâm 

đối với Thế giới Cực Lạc có thể đạt đến một trăm phần trăm. Nguyện 

vọng cầu sanh Thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc chân thật bất hƣ, biểu 

hiện ở đâu? Biểu hiện nơi chỗ buông bỏ đƣợc. Chân tín thiết nguyện 

xem từ đâu? Từ nơi chúng ta thực sự buông bỏ. Trong tâm chỉ có A 

Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra tất cả đều buông bỏ hết. Đây là 

thật không phải là hƣ dối. 

Niệm Phật tuy là việc rất dễ dàng nhƣng niệm không đắc lực thì 

cảm thấy không có mảy may lợi ích. Khi gặp cảnh duyên chẳng thuận 

liền  phát  sanh  sự  thối  lui  lƣời  biếng.  Hoặc  nghe  các  pháp  Thiền 

Quán, lại suy nghĩ muốn Tham thiền tập Quán thay đổi pháp môn. 

Nếu không gặp thầy lành bạn tốt cảnh sách bình luận xét định thì 

nhất định sai lầm không ít. Thế nên, tu hành tuy chính mình cần phải 

dụng  công  nhƣng  hoàn  toàn  nhờ  vào  lực  của  bậc  Thiện  tri  thức. 

Trong kinh nói: “Bậc Thiện tri thức là nhân duyên hoàn toàn để đƣợc 

đạo.  Nếu  nhƣ  tự  mình  ứng  dụng  công  phu  tu  sai  lầm  thì  mình  nhờ 

Thiện  tri  thức  chỉ  điểm  trở  về  chân  chánh;  tự  mình  công  phu  lƣời 

biếng  thì  nhờ  Thiện  tri  thức  cảnh  giác  sách  tấn.  Những  điều  mình 

không biết thì nhờ Thiện tri thức nói rõ; những điều mình đã biết phải 

nhờ Thiện tri thức ấn chứng”. Nếu ngƣời thông hiểu văn nghĩa thời 

nên  nghiên  cứu  kinh  giáo,  tăng  trƣởng  lòng  tin  Tịnh  độ,  cũng  phải 

cùng với Thiện tri thức luận rõ, tìm xét một cách thiết thực mới tránh 

khỏi vƣớng mắc vào sự hiểu biết mà tự lầm lạc. 

Pháp sƣ Tĩnh Am nói: “Tài nghệ nhỏ ở thế gian còn không thể 

không có thầy bạn, huống gì niệm Phật là pháp môn vƣợt thoát sanh 

tử. Nếu không có Thiện tri thức thì biết từ đâu mà khai phát? Ai dẫn 

dắt? Một niệm bất giác liền bị đọa lạc, sai lầm không nhỏ. Đến lúc 

lâm chung, bậc Thiện tri thức lại càng thêm quan trọng”. 

Ngƣời  đời  niệm  Phật  phần  nhiều  lƣời  biếng,  không  chỉ  hằng 

ngày chẳng thƣờng lễ bái, thậm chí gặp Phật cũng không lạy, còn nhƣ 

tất cả sự cúng dƣờng phần nhiều thiếu sót. 





208 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

B. NHỮNG LỜI KHAI THỊ CỦA PHÁP SƢ TỊNH KHÔNG 

1. Ba điều giới luật. 

Khi tôi bái cụ Lý Bỉnh Nam làm thầy, thầy đặt ra ba điều kiện. 

Ba điều kiện ấy là ba điều giới luật: 

- Điều kiện thứ nhất, chỉ cho phép nghe cụ giảng kinh. Trừ cụ ra, 

bất luận kẻ nào giảng kinh cũng chẳng đƣợc phép nghe. 

- Điều kiện thứ hai, xem sách Phật hoặc sách thông thƣờng, nếu 

chẳng đƣợc cụ đồng ý, chẳng đƣợc phép xem. 

-  Điều  kiện  thứ  ba  càng  hà  khắc  hơn:  “Những  gì  anh  đã  học 

trƣớc đây tôi đều chẳng thừa nhận, nhất loạt bỏ đi. Nay anh đến chỗ 

tôi để học thì phải học lại từ đầu!”Điều kiện này rất lợi hại, thầy nói 

gì chỉ đƣợc phép nghe theo, chẳng thể biện bác, nói “trong quá khứ, 

con  đã  xem  ở  đâu  đó,  chẳng  giống  nhƣ  thầy  nói”.  Thầy  bảo:  “Tôi 

chẳng thừa nhận điều ấy, bỏ nó đi!”Vì thế, ngay cả cơ hội nói năng 

cũng chẳng có, chỉ đành ngoan ngoãn nghe theo. Bản thân tôi không 

giỏi gì, chỉ thành thật, nghe lời, nỗ lực học năm năm. Tôi rất tuân thủ 

phƣơng  pháp  này  của  ông,  nửa  năm  có  lợi  ích,  chính  mình  liền  có 

cảm xúc rất sâu, vọng niệm giảm. Chúng ta lạy một ngƣời làm thầy, 

chúng ta theo một vị thầy học thì phải theo chắc vị thầy này. Ngoài 

thầy ra, ngƣời khác đến dạy cho ta, nếu ta nghe họ và đi theo họ thì 

không còn là học trò của thầy giáo này. Ngƣời thế gian gọi là khinh 

sƣ phản đạo. Cho nên thời trƣớc thầy giáo kèm thúc học trò, trừ khi 

cùng học với một mình thầy ra, bất cứ thiện tri thức nào khác giảng 

kinh nói pháp đều không đƣợc nghe. Việc ngăn cấm này tốt, giúp học 

trò không đến nỗi vƣợt qui. Vì sao? Học trò khi mới học, trí tuệ chƣa 

khai mở, thế pháp Phật pháp chƣa phân biệt thứ nào thật, thứ nào giả; 

chƣa  phân  biệt  tà  chánh,  thiện  ác  phải  quấy,  thậm  chí  đến  lợi  hại. 

Ngƣời sơ học không có trí tuệ không thể phân biệt.  Không cần  nói 

chân vọng tà chánh, nếu bạn không có năng lực phân biệt thì lợi hại 

trƣớc mắt bạn cũng đều không thể phân đƣợc rõ ràng. Cho nên làm 

học trò có điều kiện để làm học trò; làm thầy giáo có bổn phận của 

thầy  giáo.  Điều  kiện  của  học  trò  là  nhất  định  phải  phục  tùng  thầy 

giáo, tôn sƣ trọng đạo. Chúng ta theo một vị thầy giáo thì nhất định 

phải nghe lời dạy của thầy. 





209 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Vì pháp này truyền qua nhiều thế hệ, từ đời này sang đời khác. 

Bây giờ không còn nữa. 

Bây giờ dùng phƣơng pháp này của cổ nhân, ngƣời trẻ tuổi chịu 

không nổi, không thể tiếp nhận. Cho nên pháp đã bị đoạn, pháp đã bị 

diệt. Hiện nay yêu cầu điều gì? là tự động tự phát. Bây giờ ngƣời thật 

sự  phát  đại  tâm  rất  ít,  quả  là  hiếm  thấy.  Đây  là  sao?  Đối  với  nhận 

thức về pháp này, họ không quen, không biết pháp này là tốt. Chúng 

ta ở trong xã hội này, tâm mình có thể không thay đổi sao? Xem nặng 

danh lợi, thì nhân tâm lập tức thay đổi. 

Chúng  ta  học  Phật,  học  đến  cuối  cùng  rồi  sao?  Khó  khăn  thất 

vọng, học đến không ai để ý đến chúng ta. 

2.  Chuyện  này  là  chuyện  của  chính  mình,  chẳng  phải  là 

chuyện của ngƣời khác. 

Ngƣời khác giúp không nổi, nhất định phải tự mình giác ngộ, tự 

độ  chính  mình,  sửa  lỗi  lầm,  sửa  tập  khí,  sửa  tâm  lý,  đọc  tụng  Ðại 

Thừa, y giáo phụng hành nhƣ vậy mới có thể thành tựu. 

Nếu  đời  này  chẳng  thể  khắc  phục  chƣớng  nạn  của  mình,  khắc 

phục tập khí tật xấu của mình, vẫn cứ theo thói cẩu thả, chúng ta đời 

này cũng giống nhƣ những đời trƣớc, chỉ kết duyên cùng đức Phật A 

Di Ðà, cùng đức Phật Thích Ca Mâu Ni, và Ðịa Tạng Bồ Tát, đời này 

vẫn  chẳng  thể  thành  tựu.  Duyên  đã  kết  rất  sâu,  kinh  Di  Ðà  nói: 

„Chẳng thể dùng ít thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên đƣợc sanh cõi 

ấy‟, duyên này đã kết từ nhiều đời nhiều kiếp, vô lƣợng kiếp qua đã 

kết duyên sâu đậm này,  nhƣng duyên vẫn chẳng thể thành tựu,  vẫn 

còn thiếu một đoạn, tức là chẳng thể khắc phục phiền não tập khí của 

mình, đọc kinh nghe pháp chẳng thể thâm giải nghĩa thú; hình nhƣ đã 

hiểu rồi, nhƣng thực sự chƣa hiểu, làm sao biết bạn chƣa hiểu?  Vì 

bạn chƣa làm đƣợc. Nếu bạn đã hiểu rồi thì nhất định sẽ làm đƣợc. 

Tại sao? Biết giá trị của món hàng, đã nhận thức rồi. Trên hai bàn, 

một bên thì để nắm đất, một bên thì để vàng ròng, nếu tặng cho bạn 

một thứ, chỉ có thể lấy một thứ thì bạn lấy cái nào? Bạn nhất định sẽ 

lấy vàng.  Tại sao?  Vì bạn biết giá trị của nó.  Trong kinh điển Phật 

dạy chúng ta „thâm giải nghĩa thú‟ (hiểu sâu ý nghĩa), giải khó, hành 

dễ, tại sao bạn làm không đƣợc?  Vì bạn chẳng hiểu, bạn chẳng liễu 





210 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

giải, Phật pháp đích thật là: biết thì khó, làm thì dễ. Bởi vậy đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thuyết pháp suốt bốn mƣơi chín năm là 

vì: biết thì khó, hành chỉ trong vòng một niệm. Một ý niệm chuyển 

đổi trở lại thì liền siêu phàm nhập thánh, ý niệm chẳng chuyển là vì 

„giải‟ chẳng thấu suốt, chẳng thâm nhập. 

Chúng  ta  học  Phật  tuyệt  chẳng  phải  chỉ  học  đời  này  thôi  đâu, 

trong kinh Vô Lƣợng Thọ chúng ta thấy nhóm ngƣời cùng vua A Xà 

Thế,  nói  thực  ra  chính  là  nói  chúng  ta,  nhiều  đời  quá  khứ  đã  từng 

cúng  dƣờng  bốn  trăm  ức  Phật,  đến  nay  vẫn  còn  là  phàm  phu,  vẫn 

luân chuyển trong sáu nẻo. Cúng dƣờng bốn trăm ức Phật, tu hành, 

nghe pháp chẳng ít, tại sao vẫn không thể thoát khỏi Tam Giới?  Tại 

sao chẳng thể vãng sanh? Ðây là nhƣ lúc trƣớc thầy Lý thƣờng nói 

trong một vạn ngƣời niệm Phật khó có đƣợc hai, ba ngƣời vãng sanh. 

Bạn đừng coi những ngƣời vãng sanh, vãng sanh có tƣớng lành, có 

thể họ nghe kinh rất ít, nghe pháp chẳng nhiều, nhƣng họ thật sự đã 

vãng sanh. Bạn lại hỏi thăm kỹ, ngƣời này nhất định hiếu thuận cha 

mẹ, tôn kính sƣ trƣởng, tâm địa rất từ bi. Bạn hỏi thăm xem trong đời 

sống hằng ngày, xử sự đãi ngƣời tiếp vật, họ tuyệt đối phù hợp điều 

thứ nhất trong Tam phƣớc, có ai dạy họ không? Chẳng có ai dạy họ. 

Họ vốn là nhƣ vậy, họ làm ngƣời rất từ bi, rất kính trọng ngƣời, họ 

thật sự làm đƣợc. Chúng ta chẳng bằng họ, tại sao vậy? Chúng ta mới 

đọc đƣợc một ít sách vở, học đƣợc một ít Phật pháp bèn cống cao ngã 

mạn, cảm thấy mình rất giỏi, ngƣời ta chẳng bằng mình. Họ có thể 

vãng sanh, chúng ta ngƣợc lại bị lọt tuốt phía sau, còn phải luân hồi, 

tại  sao?  Họ  chƣa  từng  đọc  sách,  chẳng  biết  chữ,  rất  khiêm  tốn,  rất 

nhún nhƣờng,  luôn  cảm  thấy  mình  chẳng  bằng  ngƣời,  nhƣng họ  đã 

vãng sanh đƣợc. Thế nên càng học nhiều, lúc trƣớc thầy Lý nói lúc 

chƣa học thì còn biết hiếu thuận cha mẹ, học cao rồi, cha mẹ chẳng 

có học, học vấn cấp bằng của họ cao hơn cha mẹ nhiều, học càng cao 

thì con mắt càng chạy lên trên đỉnh đầu, ngay cả cha mẹ cũng chẳng 

coi ra gì, vậy thì làm sao có thể tôn kính sƣ trƣởng!  Ngƣời nhƣ vậy, 

một ngày niệm mƣời vạn tiếng Phật hiệu cũng chẳng thể vãng sanh. 

Thế nên chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này, y giáo phụng hành 

mới chẳng đến nỗi lãng phí đời này. 





211 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Chúng ta thấy xã hội ngày nay, quý vị quan sát tƣờng tận ngƣời 

trên thế giới hiện nay, họ khởi ý niệm gì? Khởi tâm động niệm là gì? 

Ngôn ngữ của họ ra sao? Tạo tác của họ nhƣ thế nào? Kinh Địa Tạng 

nói rằng: “Không có gì không phải nghiệp, không có gì không phải 

tội lỗi”. Nhƣ vậy mới biết, họ đáng thƣơng biết bao, tiền đồ của họ là 

ba đƣờng ác. Quả là đáng thƣơng, đúng là khổ, sao ta có thể oán hận 

họ? Vì sao họ làm nhƣ vậy? Vì mê hoặc. Mê đắm trong thất tình ngũ 

dục, mê quá sâu nặng. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Nhìn  thấu,  xem  nhẹ  thất  tình  ngũ  dục,  công  phu  này  rất  khá. 

Không có thời gian học tập lâu dài, họ không làm đƣợc. Mà học tập 

đáng quý nhất là không đƣợc gián đoạn, một ngày nỗ lực, mƣời ngày 

giải đãi, nó không khởi tác dụng. 

Xã  hội  này  là  một  bể  nhuộm  lớn,  bể  nhuộm  rất  nghiêm  trọng, 

mình có thể không bị nó ảnh hƣởng chăng? Khiến chúng ta nghĩ đến 

phƣơng  pháp  dạy  học  của  cổ  nhân:  “Nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng 

thời huân tu”. Tám chữ này có thể cứu ngƣời thế gian hiện nay. Cho 

dù học Phật cũng không đƣợc học tạp, cũng không đƣợc học nhiều. 

Học nhiều dễ phân tâm, tâm không chuyên nhất, không chuyên nhất 

dễ bị cảnh giới bên ngoài ảnh hƣởng. Nhất định phải thâm nhập, nhất 

định  phải  chuyên,  chính  là  ở  đây  nói  “thấu  triệt”.  Nếu  không  thâm 

nhập sao có thể thấu triệt? Học mƣời bộ kinh muốn thấu triệt, không 

bằng học một bộ kinh mà thấu triệt. Một bộ kinh dễ thấu triệt, mƣời 

bộ  kinh  không  dễ  thấu  triệt,  vì  sao  vậy?  Vì  bị  phân  tâm,  không  đủ 

tinh  chuyên.  Huống  gì  hiện  nay  sức  mạnh  chúng  ta  rất  yếu  kém, 

không kiên cƣờng, dùng vào một môn dể thấu triệt, có chút hy vọng. 

Ba môn, bốn môn, năm môn, sáu môn không hy vọng, học nhƣ vậy là 

sao? Chỉ học đƣợc cái vỏ bên ngoài, không mang đến lợi ích. Vì sao 

gọi  là  không  có  lợi  ích?  Vì  không  chống  cự  nổi  sự  ô  nhiễm  bên 

ngoài,  đúng  là  không  hữu  ích.  Gặp  việc  xứng  tâm  vừa  ý  còn  khởi 

tham  luyến,  gặp  chuyện  không  nhƣ  ý  còn  khởi  sân  nhuế,  đúng  là 

không hữu ích. Hữu ích là có thể hàng phục phiền não, thất tình ngũ 

dục hiện tiền có thể khắc phục nó, giữ đƣợc tự tánh tâm thanh tịnh, 

không bị bên ngoài làm dao động. Công phu thật sự, bản lĩnh thật sự. 





212 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

3. Lúc học trò chƣa thành tựu, tức là trí tuệ chƣa xuất hiện, 

thì chƣa đƣợc tham học, chỉ cho phép theo một ngƣời thầy. 

Lúc tôi mới học, tôi học với thầy Lý tại Đài Trung, muốn theo 

thầy học giáo lý. Thầy đƣa ra ba điều kiện và hỏi tôi có thể chấp nhận 

đƣợc không? Chấp nhận đƣợc thì có thể hoan nghênh tôi, lúc đó tôi 

đang ở tại thƣ viện Từ quang. Thƣ viện này do thầy sáng lập, có thể ở 

lại thƣ viện tu học. 

Điều  kiện  thứ  nhất,  bắt  đầu  từ  hôm  nay,  những  gì  ông  đã  học 

trong quá khứ, thật ra trƣớc đó thời gian tôi học không dài, chỉ học 

với hai thầy giáo, một là thầy Phƣơng Đông Mỹ, một thầy nữa là Đại 

sƣ  Chƣơng  Gia.  Những  thứ  hai  thầy  giáo  của  ông  dạy  ông  tôi  đều 

không thừa nhận, hoàn toàn vứt bỏ. Từ hôm nay trở đi sẽ theo tôi học 

lại từ đầu, đó là điều kiện thứ nhất. 

Điều kiện thứ hai, bắt đầt từ hôm nay, tất cả chữ nghĩa ông đọc 

đƣợc, bất kể là kinh Phật hay là những thứ thuộc thế gian, chƣa có sự 

đồng ý của tôi thì không đƣợc xem. 

Điều kiện thứ ba, bắt đầu từ hôm nay, trừ nghe tôi giảng kinh ra, 

bất cứ pháp sƣ đại đức nào giảng kinh cũng không đƣợc nghe. 

Đƣa  ra  cho  tôi  ba  điều  kiện  nhƣ  vậy,  tôi  vừa  nghe  xong,  nghĩ 

bụng    thầy  giáo  sao  mà  tự  đại  đến  vậy.  Chỉ  có  thể  nghe  một  mình 

thầy, không đƣợc nghe những ngƣời khác giảng. Tôi lặng ngƣời đi, 

suy nghĩ độ năm phút, tôi bèn chấp thuận. Là ba điều kiện bái sƣ do 

chƣ tổ để lại.  Vì sao hạn chế quí vị?  Vì trí tuệ của quí vị chƣa đủ, 

nghe nhiều sẽ nhiễu loạn, quí vị sẽ không thể thành tựu. Những điều 

này  thầy  không  cho  tôi  biết,  chính  xác  là  “nhất  môn  thâm  nhập, 

trƣờng thời huân tu”. Quí vị theo thầy chỉ có thể theo một thầy. Thầy 

giáo có trách nhiệm dạy dỗ quí vị thành tựu. Tức là nói quí vị ở trong 

pháp hội của thầy đắc trí căn bản, đắc tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh 

sinh trí tuệ, có trí tuệ rồi, thầy giáo sẽ giải phóng cho quí vị, tất cả 

đều đi tham học, học ở đâu cũng đƣợc, Vì sao vậy? Vì đã có năng lực 

phân biệt chánh tà, phân biệt chân vọng, phân biệt đúng sai, quí vị có 

năng  lực  phân  biệt  rồi.  Quí  vị  chƣa  có  năng  lực  này,  mà  quí  vị  đi 

tham  học  thì  hỏng  rồi,  quí  vị  sẽ  bị  hủy  hoại.  Đây  là  sự  bảo  vệ  của 

thầy giáo đối với học trò. Cần thời hạn, thầy Lí nói xong, tôi đã đáp 





213 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ứng,  đã  chấp  nhận,  thầy  giáo  nói  cần  thời  hạn,  cần  bao  lâu?  Năm 

năm. Chúng ta mới hiểu đƣợc cổ nhân nói năm năm học giới, chính 

là là ba điều giới này, không phải giới nào khác. Đó chính là ba điều 

quy ƣớc của thầy giáo đối với học trò. Ngày nay không còn nữa. Vì 

sao  ngày  nay  không  còn nữa?  Thầy  giáo  không  có  trách  nhiệm  đối 

với học trò nữa. Với những đều kiện này, thầy giáo phải tuyệt đối có 

trách nhiệm với học trò. Tức là thầy giáo phải dẫn dắt học trò từ mê 

đến giác ngộ, giúp họ phá mê khai ngộ, giúp họ phá mê sinh tín. Họ 

khai mở trí tuệ rồi, có năng lực phân biệt đúng sai, chánh tà, thì có 

thể  mở  cửa  cho  học  trò  đi  tham  học,  không  quan  tâm  nữa,  lúc  này 

việc tham học đối với quí vị chỉ có lợi ích, không có tai hại. 

Xã  hội  ngày  nay,  lúc  nào  ở  đâu  không  ô  nhiễm  nghiêm  trọng, 

cám dỗ, quí vị có đủ sức để chống lại không? Quí vị không đủ năng 

lực nhất định sẽ bị nó đồng hóa, quí vị liền đọa lạc. Cho nên ngày nay 

tu học Phật Pháp khó lắm, khó lắm! Chúng ta dùng ba điều kiện ngày 

xƣa này,  thầy Lý đối với tôi, tôi còn có thể chấp nhận, ngƣời thông 

thƣờng  không  chấp  nhận  đƣợc.  Lúc  quí  vị  đƣa  ra  những  điều  kiện 

này, họ ngoảnh đầu mà đi, ngƣời cao minh hơn ông nhiều lắm, việc 

gì tôi phải chịu sự trói buộc của ông. Hiện tại, những điều này, lớp 

trƣớc đối với tôi còn có thể chấp nhận đƣợc, tôi mà dùng đến chiêu 

này  thì  không  có  ai  nữa,  không  thể  có  chuyện  đó.  Chúng  tôi  cũng 

không dám dùng chiêu này. Tổ tổ truyền nhau, điều kiện truyền pháp 

cơ bản chính là ba điều này. 

 Kinh  Di  đà  cho  chúng  ta  biết:  “Không  thể  có  ít  thiện  căn, 

 phước đức, nhân duyên mà được sanh sang đó”.  

Thiện  căn  mỏng  quá,  không  đƣợc,  phƣớc  đức  mỏng  quá  cũng 

không đƣợc, nhân duyên không đầy đủ cũng không đƣợc. Muốn cả 

ba  điều  kiện  này  hợp  lại  một  chỗ  là  chuyện  không  dễ  dàng,  thân 

ngƣời khó đƣợc, Phật pháp khó đƣợc nghe, nghe đƣợc Tịnh độ phải 

đủ ba điều kiện đó, trong kiếp này quí vị mới thành tựu, ba điều kiện 

không đầy đủ thì kiếp này quí vị không có phần.  Không có phần ở 

đây đƣợc hiểu là quí vị đang ở trong sáu đƣờng, nhƣ thế là rắc rối, 

chúng ta phải muốn vƣợt thoát luân hồi ngay trong kiếp này, nhƣng 

nếu một trong ba điều kiện trên không đủ, thì phải thêm vào! Ngay 





214 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trong  kiếp  này  chúng  ta  có  thể  bổ  sung  vào,  nên  bổ  sung  bằng 

phƣơng pháp nào? Tín nguyện trì danh là có thể bổ sung vào đƣợc, 

chúng  ta  cố  gắng  làm,  buộc  mình  phải  nghe  kinh  thính  pháp,  niệm 

Phật, nếu nghe kinh mà bổ sung thiện căn chƣa đủ, niệm Phật chƣa 

đủ để bổ sung phƣớc đức, khi đủ duyên, duyên trong hiện tại chúng 

ta đang gặp, khi gặp đƣợc nó sẽ hội tụ. Ta gặp những lời chú giải của 

lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, duyên của ta đã đầy đủ, gặp đƣợc, nhƣng 

có  tin  hay  không?  Liệu  có  hiểu  nổi  không?  Đấy  là  thiện  căn.  Tôi 

không thể tin, vẫn cứ đọc, đọc mãi rồi phải tin, tại sao? Đã hiểu lí lẽ. 

Mục đích giảng kinh của đức Phật trong bốn mƣơi chín năm cũng ở 

chỗ này, nghĩa là giúp tất cả mọi ngƣời đoạn nghi sinh tín, đây là mục 

đích,  mục tiêu hàng đầu của kinh điển,  mục đích của việc dạy học, 

giảng kinh trong bốn mƣơi chín năm là ở đây. Ngày nay chúng ta đọc 

nhiều, nghe nhiều, từ từ sẽ có niềm tin, thiện căn đƣợc bổ sung thêm. 

Phƣớc đức là gì? Một hƣớng chuyên niệm, một hƣớng chuyên niệm 

sẽ thực sự có phƣớc, phƣớc đức lớn. Phần trƣớc chúng ta đã nói rất 

cụ  thể,  không  cần  phải  tu  công đức  nào  nữa,  công  đức  này  đã  tròn 

đầy rồi, chỉ cần siêng năng niệm Phật thì công đức nào cũng tròn đầy. 

Quí  vị  muốn  nó  làm  gì  nữa?  Những  thứ  khác  đâu  có  tác  dụng  gì. 

Siêng  năng  tụng  niệm  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  siêng  năng  niệm  danh 

hiệu Phật A di đà, nhƣ thế là mỗi ngày quí đều tu công đức viên mãn 

rồi, nghiệp chƣớng đã tiêu trừ. 

4. Lục đạo phàm phu có ai không phải là hiện tƣợng này? 

Bản thân chúng ta từ sáng đến tối, trong cảnh giới này bản thân 

không thể phát giác đƣợc. Ngƣời tu hành có công phu, họ có thể phát 

giác ra đƣợc. Phàm phu từ sáng đến tối không biết bản thân đang làm 

gì. Thực sự mà nói, ngay cả thế nào là thiện, thế nào là ác, đƣợc mấy 

ngƣời có thể phân biệt cho rõ ràng đƣợc? Trong Liễu Phàm Tứ Huấn 

nói rất hay, đó chỉ là lời nhắc nhở, thiện có chân thiện, có giả thiện, 

có  đại  thiện,  có  tiểu  thiện,  trong  thiện  có  ác,  trong  ác  có  thiện,  rất 

phức tạp. Không có trí tuệ tƣơng đối khá thì quí vị làm sao mà phân 

biệt đƣợc? Cho nên từ sáng đến tối không biết bản thân đang làm gì, 

không biết bản thân đang nghĩ những gì. Ngƣời thế gian chúng ta nói 

sống mơ mơ màng màng. Thực sự là mơ mơ hồ hồ sanh đến thế gian 





215 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

này,  mơ  mơ hồ hồ sống qua  một đời,  mơ  mơ hồ hồ  mà chết đi,  mơ 

mơ hồ hồ luân chuyển trong lục đạo.  Cho nên Đức Phật gọi là “kẻ 

đáng thƣơng”. Phật Bồ Tát có từ bi, có phƣơng tiện hƣớng dẫn tất cả 

chúng  sanh,  chúng  sanh  không  chịu  tiếp  nhận,  vậy  là  hết  cách  rồi. 

Chúng sanh lúc nào mới giác ngộ? Lúc nào hồi đầu? Lúc nào thoát ly 

tam  giới  lục  đạo,  làm  Phật  làm  Bồ  Tát?  Đều  do  gặp  duyên  không 

đồng. Duyên này quan trọng biết bao. Trong duyên quan trọng nhất 

là  duyên  thiện  tri thức.  Thân  cận  thiện  tri  thức  là  nhân  tố  thứ  nhất. 

Thế Tôn trong A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh, câu đầu tiên đã 

nói với chúng ta thân cận thiện tri thức. Thân cận thiện tri thức quí vị 

phải  có  trí  tuệ  nhận  biết  đƣợc  thiện  tri  thức.  Ngƣời  thế  gian  đáng 

thƣơng  nhất  là  xem  thiện  tri  thức  thành  ác  tri  thức,  coi  ác  tri  thức 

thành thiện tri thức. Vậy thì một đời hỏng mất rồi. Đối với thiện tri 

thức  nhận  biết  không  rõ  ràng,  nhận  thức  không  thấu  triệt,  cho  nên 

không  thể  trân  trọng,  coi  trọng  nhân  duyên  này.  Chƣ  vị  có  thể  suy 

nghĩ xem. 

Ngày xƣa Đại sƣ Chƣơng Gia tại thế là chân thật thiện tri thức, 

lão  cƣ  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  tại  thế  đó  cũng  là  chân  thật  thiện  tri  thức. 

Ngƣời  ngày  ngày  theo  thầy  học  không  ít,  rất  nhiều,  có  đƣợc  mấy 

ngƣời trong hội của thầy có thể khai ngộ? Đƣợc lợi ích chân thật? Rất 

ít rất ít. Nguyên nhân là gì? Tuy quen biết, pháp sƣ này rất tốt, cƣ sĩ 

này rất hiếm có, nhƣng vẫn không nhận biết rõ ràng. Cho nên không 

thể trân quý một nhân duyên gặp gỡ đó. Lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam trụ 

tại Đài Trung 38 năm, đích thực có ngƣời thân cận ông đến 38 năm, 

38 năm vẫn không khai ngộ, 38 năm không có đƣợc lợi ích chân thật. 

Nguyên  nhân  là  gì?  Không  biết  trân  trọng.  Ngày  ngày  sống  cùng 

nhau,  giống  nhƣ  bạn  bè  bình  thƣờng  kết  giao  vậy  thôi.  Ngƣời  nghe 

thầy  Lý  giảng  kinh  thuyết  pháp,  nghe  xong  rồi  nhƣ  gió  thoảng  qua 

tai, nghe vào lỗ tai này, qua lỗ tai kia đi mất, không để ý. Cho nên lợi 

ích chân thật không đạt đƣợc. Tôi đến Đài Trung, tôi trân trọng nhân 

duyên  này,  nguyên  nhân  là  gì?  Tôi  không  phải  là  ngƣời  Đài  Trung, 

tôi ở Đài Trung không có chỗ ở,  là đến nơi đó để tham học,  vì thế 

thời gian mỗi ngày tôi đều rất trân quý, bởi vì tôi biết, thời gian tôi ở 

Đài  Trung  theo  thầy  Lý  học  tập  sẽ  không  dài  lắm,  bất  cứ  khi  nào 





216 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngƣời ta không vui, thì chúng tôi phải ra đi, xem sắc mặt của ngƣời ta 

mà sống qua ngày, bất cứ lúc nào cũng có khả năng ra đi. Vì thế cơ 

duyên  mỗi  ngày  tôi  rất  coi  trọng,  tôi  rất  trân  quý.  Nhƣ  vậy  mới  có 

đƣợc  một  chút  lợi  ích  thực  sự.  Ngƣời  có  nhà  ở  Đài  trung,  tâm  tình 

này  sẽ  khác,  cảm  thọ  sẽ  không  tƣơng  đồng,  họ  ở  Đài  Trung  có  hộ 

khẩu,  sống  một  đời  tại  Đài  Trung  thời  gian  theo  học  thầy  Lý  cũng 

dài, hôm này không học đƣợc cũng không sao, còn có ngày mai mà, 

năm nay chƣa biết cũng không lo, còn có sang năm mà, ngày tháng 

sau này còn dài, nên sơ suất mất, không biết trân trọng. Cho nên ngày 

ngày  giao  tiếp  với  nhau,  nhƣng  không  học  đƣợc  gì  cả.  Chúng  tôi 

ngƣời bên ngoài đến, cơ duyên vô cùng khó đƣợc, vô cùng khó khăn, 

đối với mỗi một câu giáo huấn của thầy giáo đều rất nghiêm túc mà 

học tập. Có đƣợc lý giải chính xác, y giáo phụng hành. Đây đều là lời 

của  Đại  sƣ  Thiện  Đạo  nói  “cơ  duyên  không  đồng”.  Những  sự  thật 

này, từ xƣa đến nay thƣờng có. Cho nên ngƣời quây quần bên cạnh 

thiện  tri  thức  mỗi  ngày,  không  thấy  đƣợc  lợi  ích  chân  thật.  Vì  vậy 

trân quí cơ duyên trở thành vô cùng quan trọng. 

Nhƣ thế nào gọi là nghe hiểu? Tiêu chuẩn của hiểu là làm đƣợc, 

nếu nghe mà không làm đƣợc, chƣa hiểu, đây là thật. Nếu là hiểu, sao 

có  chuyện  không  thực  hành?  Vì  sao  vậy?  Thực  hành  sẽ  thành  Phật, 

thực hành sẽ thoát ly khổ hải, thoát ly luân hồi lục đạo, sao ta có thể 

không  thực  hành?  Không  có  đạo  lý  này.  Ta  vẫn  không  chịu  thực 

hành,  chắc  chắn  là  chƣa  nghe  hiểu;  quý  vị  nói  tôi  không  tin,  tôi  đã 

nghe hiểu,  tôi cũng nói đƣợc.  Máy  ghi âm đều nghe hết,  không sót 

chữ  nào,  còn  cao  minh  hơn  quý  vị,  máy  ghi  âm  có  hiểu  chăng? 

Không  hiểu.  Quý  vị  nói  mình  nghe  hiểu,  vẫn  không  bằng  máy  ghi 

âm.  Máy  nghi  âm  ngày  ngày  đang  nghe  pháp,  nó  có  thể  thành  Phật 

chăng?  Nó  không  thể  thành  Phật.  Vì  sao  không  thể  thành  Phật?  Vì 

không hiểu! Quý vị hiểu rồi hay chƣa hiểu, phải dùng phƣơng pháp 

này để kiểm nghiệm. 

Khi tôi mới học Phật, thảo luận với Đại sƣ Chƣơng Gia về điều 

này, chính là sự của tri và hành. Ngài nói với tôi, Phật giáo đúng là 

khó hiểu dễ hành. Vì sao vậy? Hành chính là quán niệm, trong một 

niệm, thay đổi ý niệm liền siêu phàm nhập thánh, dễ hành. Khi niệm 





217 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phật,  Kinh  Di  Đà  nói  nếu  một  ngày  cho  đến  bảy  ngày,  liền  có  thể 

vãng  sanh.  Vãng  sanh  ở  mức  độ  nào?  Thƣơng  thƣợng  phẩm  vãng 

sanh, có gì khó đâu! Khó ở đâu? Khó ở chổ ta không hiểu. Đức Phật 

nói pháp cho chúng sanh  suốt 49 năm,  giảng kinh hơn 300 hội,  tận 

tâm  tận  lực,  đƣợc  mấy  ngƣời  hiểu?  Ngƣời  hiểu  đều  thành  tựu,  đều 

chứng  quả;  ngƣời  không  hiểu  cứ  từ  từ.  Trƣờng  hợp  này  trong  kinh 

Phật gọi là ngƣời thuần thục độ trƣớc, thuần thục là ngƣời căn tánh 

thuần thục, căn tánh thuần thục là ngƣời nghe hiểu, họ đƣợc độ trƣớc, 

vƣợt thoát mƣời pháp giới, họ làm Phật, làm pháp thân đại sĩ. Không 

hiểu, chúng ta nhất định phải nhớ điều này, chúng ta không làm đƣợc 

tức chƣa hiểu, ta có thái độ tu học này mới thành tựu đƣợc. Vì sao 

vậy? Biết mình không đƣợc, không hiểu. Nếu chƣa hiểu mà cho rằng 

đã hiểu, cửa ngộ của quý vị bị chƣớng ngại; hay nói cách khác, đời 

này không hy vọng khai ngộ, quý vị tự cho rằng đã hiểu. 

Đây  là  căn  bệnh  rất  nặng  trên  con  đƣờng  cầu  học,  một  vị  thầy 

dạy học sinh, quan sát học sinh, xem học sinh có thật sự hiểu chăng, 

có thành tựu chăng, đều qua sát trên các phƣơng diện này. Học sinh 

này có dạy đƣợc chăng, cũng quyết định ở đây, nghĩa là quý vị có thể 

khiêm tốn, biết mình không hiểu, thầy sẽ dạy quý vị. Tự cho đã hiểu, 

thầy không dạy, vì sao vậy? Dạy cũng vô ích, không thâm nhập đƣợc, 

họ đã đầy, không tiếp thu thêm đƣợc; học sinh đọa lạc thầy cũng hết 

cách. Tôi cũng từng thỉnh giáo thầy Lý những vấn đề này, thầy Lý lắc 

đầu, hết cách. Thầy nói rất hay, căn tánh này không những ta không 

cứu đƣợc, Phật đến cũng không cứu đƣợc. Tôi thấy, lời thầy nói rất 

có lý. Vì sao vậy? Vì ngƣời học tự mãn, tự cho mình hiểu, thầy còn 

cách gì khác? Đến đây là chấm hết, không sao nói tiếp đƣợc, vì sao 

vậy?  Vì  quý  vị  đã  hiểu.  Học  sinh  thật  sự,  chƣa  làm  đƣợc  là  mình 

chƣa hiểu, phải cầu thầy giúp đở. Bởi vậy tiêu chuẩn đặt ở chổ ta có 

làm  đƣợc  chăng.  Hiểu  đƣợc  nhiều  hay  ít  là  xem  quý  vị  thực  hành 

đƣợc bao nhiêu, hiểu một phần thì làm một phần, chắc chắn, quý vị 

hiểu mƣời phần nhất định làm mƣời phần, đây là sự thật. Tƣơng lai 

quý  vị  họcgiảng  kinh  thuyết  pháp  quán  cơ,  đây  là  một  nguyên  tắc 

quán cơ quan trọng. 





218 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nhƣng  thực  tế  mà  nói,  muốn  giúp  ngƣời  khác,  trƣớc  tiên  phải 

thành tựu chính mình. Trong hàng Bồ Tát, ai không thành tựu chính 

mình sau đó mới giúp ngƣời? Bản than thành tựu, bất luận nhiều hay 

ít,  cần  phải  có  một  chút  thành  tựu,  nhƣ  vậy  mới  có  thể  giúp  ngƣời; 

nếu bản thân  không có chút thành tựu nào,  ta không sao giúp đƣợc 

ngƣời khác. Không những không thể giúp ngƣời khác, ngƣợc lại còn 

sợ bị chúng sanh độ mất; quý vị không độ đƣợc chúng sanh, còn bị 

chúng sanh độ. Hôm nay tôi nghe một đồng tu nói, có một vị xuất gia 

tu hành rất tốt, ở trên núi đã nhiều năm, không nói một câu, đúng là 

“thiện  hộ  khẩu  nghiệp,  không  nói  lỗi  ngƣời”,  tịnh  ngữ  đƣợc  bao 

nhiêu  năm.  Về  sau  bị  ngƣời  phát  hiện,  mời  ông  hạ  sơn,  nghe  nói 

không bao lâu, ông hoàn tục hạ sơn, còn sanh con đẻ cái, chẳng phải 

đã bị ngƣời độ mất ƣ? Có thể thấy vấn đề này không dễ, khó khăn vô 

cùng! Cho nên chúng ta tu hành, nền tảng không vững vàng, không 

đƣợc xa thầy, xa thầy liền xảy ra phiền phức. Lúc tôi học Phật, thầy 

Lý yêu cầu tôi học với thầy 5 năm, tôi nhận ân đức của thầy sâu sắc, 

đƣợc lợi ích của ngài.  Thầy yêu cầu tôi 5 năm,  tôi tự động kéo dài 

thêm 5 năm, vậy là theo thầy mƣời năm, mƣời năm mới xa thầy. Bản 

thân nhất định phải biết, nền tảng phải vững chắc, phải ổn định. Lìa 

xa thầy, quý vị đi vào xã hội, xã hội muôn màu muôn vẻ, có thể nói 

là môi trƣờng quần ma loạn vũ, quý vị có thể chống chọi đƣợc hoàn 

cảnh này, không dao động, không thoái chuyển, không dễ chút nào. 

Đƣơng  nhiên  thuyết  pháp  phải  quán  cơ,  ở  đâu  có  duyên  thì  đi 

đến  đó,  duyên  chƣa  thuần  thục,  giúp  họ,  thúc  đẩy  họ,  duyên  thuần 

thục,  giáo  hóa,  độ  thoát  họ,  rất  linh  động.  Tuy  nhiệt  tâm  giáo  hóa 

chúng  sanh  nhƣ  vậy,  “mà  không  động  vô  sở  y”,  chúng  ta  phải  học 

điều này. Đặc biệt không đƣợc để cảnh duyên làm dao động, nếu bị 

cảnh  duyên  làm  dao  động  sẽ  bị  đọa  lạc.  Từ  xƣa  đến  nay,  rất  nhiều 

pháp sƣ giảng kinh thuyết pháp bị đọa lạc, vì sao bị đọa lạc? Chính là 

do không tuân thủ nguyên tắc này. Bất luận xuất gia hay tại gia, đặc 

biệt quý vị giảng kinh giáo không tệ,  thính chúng rất hoan nghênh, 

tiếp xúc với nhiều ngƣời,  con ngƣời có tình cảm,  nếu ta không cẩn 

thận, không thận trọng để rơi vào trong lƣới tình là xong, không sao 

thoát ra đƣợc, quý vị độ chúng sanh ai ngờ cuối cùng bị chúng sanh 





219 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

độ  mất  tiêu,  rất  nhiều.  Lúc  tôi  học kinh giáo  với  thầy  Lý,  thầy  hạn 

chế  tôi  trƣớc  40  tuổi  không  đƣợc  ra  bên  ngoài  giảng  kinh  thuyết 

pháp,  vì  sao  vậy?  Sợ  bị  ngƣời  độ  mất,  sau  40  tuổi  hơi  có  chút  định 

lực, tôi tuân thủ nguyên tắc này. Trƣớc 40 tuổi học giảng kinh ở đâu? 

Giảng ở nhà, không đƣợc ra bên ngoài giảng. Nhƣ chƣ vị đồng học 

hiện nay, quý vị có thể giảng tại Cƣ Sĩ Lâm, không đƣợc đi giảng bên 

ngoài, ra bên ngoài giảng rất nguy hiểm, đây là nói đến tình cảm con 

ngƣời, cửa ải đó rất khó vƣợt qua. Thứ hai, hoàn cảnh có thuận cảnh 

có nghịch cảnh, nghịch cảnh dễ thoái chuyển, thuận cảnh dễ đọa lạc, 

rất phiền phức. 

Ở đây Đức Phật dạy chúng ta, “thuyết pháp khắp mƣời phƣơng 

mà  bất  động  vô  sở  y”.  Bất  động  là  gì?  Là  tâm  bất  động,  bình  thản 

trƣớc nhân tình thế thái, không bị nó làm dao động. Ngƣời này tốt với 

mình,  thƣờng  thân  cận  cúng  dƣờng  mình,  ta  có  thể  ứng  phó  họ, 

không đƣợc động tâm; hoàn cảnh cũng nhƣ vậy, ngày nay hoàn cảnh 

rất thù thắng, hoàn cảnh không tệ cũng không đƣợc động tâm. Trong 

Kinh Kim Cang nói: “Không chấp trƣớc tƣớng, nhƣ nhƣ bất động”, 

nhƣ vậy mới giữ đƣợc tâm bồ đề, mới giữ đƣợc sự tinh tấn không bị 

thoái  chuyển,  điều  này  rất  quan  trọng.  Hay  nói  cách  khác,  ngƣời 

hoằng  pháp  lợi  sanh  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia  tuyệt  đối  không 

đƣợc để danh lợi làm dao động, bao nhiêu ngƣời thất bại, đọa lạc vì 

không đột phá đƣợc cửa ải danh văn lợi dƣỡng này, xƣa nay ngƣời bị 

danh  văn  lợi  dƣỡng  đào  thải  nhiều  vô  số.  Trƣớc  đây  tôi  cũng  từng 

giảng chổ này, quý vị Phật tử hộ trì đạo tràng, hộ trì pháp sƣ trẻ, cần 

phải sáng suốt, phải có trí tuệ, khi họ gặp khó khăn có nhu cầu hãy 

giúp  họ,  không  cần  thiết  không  khó  khăn  không  đƣợc  giúp,  giúp 

nhiều dễ sanh khởi tâm tham. Nhà Phật thƣờng nói sơ phát tâm ngƣời 

ngƣời đều là Bồ Tát, dƣ sức thành Phật, vì sao xuất gia vài năm sau 

liền đọa lạc? Đều do sự cúng dƣờng của Phật tử làm hƣ họ. Họ thấy 

tiền, tiền càng nhiều tâm tham càng nặng, họ thấy danh, thấy quyền 

lực, thấy địa vị, tâm tranh đoạt khởi lên, đánh mất đạo tâm, tạo nhiều 

tội nghiệp, tƣơng lai đọa vào ba đƣờng ác. Chúng ta phải cận thận, 

thận trọng đối với việc bố thí cúng dƣờng, chúng ta đem đến lợi ích 

cho họ, tuyệt đối không đƣợc hại họ, không thể vì bố thí cúng dƣờng 





220 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

mà  khiến  họ  khởi  tham  sân  si,  khiến  họ  tạo  ác  nghiệp;  họ  tạo  ác 

nghiệp  đọa  lạc,  quý  vị  cũng  bị  liên  lụy,  không  thể  nói  không  liên 

quan đến quý vị, không tránh khỏi liên quan. Do đây có thể biết, nhà 

Phật bất luận là xuất gia hay tại gia tu học, cần phải có trí tuệ cao độ, 

chúng  ta  mới  có  thể  bảo  toàn.  Vì  thế  đặc  biệt  nói  đến  thuyết  pháp 

khắp mƣời phƣơng, làm sao để giữ đƣợc mình, thật sự làm đƣợc tự 

lợi  lợi  tha,  nhƣ  vậy  cần  phải  không  động  tâm,  không  chấp  tƣớng, 

nghĩa là không chấp tƣớng, không động tâm mới đƣợc. 

5. Sự việc này Chƣơng Gia Đại sƣ nói với chúng ta đến mấy 

lần, ấn tƣợng của tôi rất sâu sắc. 

Phật Pháp biết khó mà làm dễ”. Quí vị  muốn làm rõ nó, hiểu rõ 

nó thì rất khó. Quí vị nếu thật làm muốn chứng đắc quả vị rốt ráo rất 

dễ dàng, buông xả là đƣợc. Sự việc này nhất định phải thật làm. Làm 

ở đâu? Làm ở trong cuộc sống hằng ngày, đặc biệt là hoàn cảnh nhân 

sự, ngƣời biết tu hành rất là bản lĩnh, ngƣời biết tu hành mọi lúc mọi 

nơi, đều là đạo tràng lớn của họ. Vì sao vậy? Vì không có cảnh giới 

quí vị tu cái gì? Tu hành trong cuộc sống hằng ngày, tu cái gì? Không 

còn  chọn  lựa  nữa,  tu  điều  này,  gạt  bỏ  phân  biệt  chấp  trƣớc,  cái  gì 

cũng tốt, không có thứ gì là không tốt. Tu cái gì? Tu trong thói quen 

của bản thân chúng ta: đối với thứ hợp ý mình thì rất tốt, không hợp 

thì không tốt, đó là cái tật. Tật gì? Tật phân biệt chấp trƣớc. Hợp với 

ý mình thì tốt, không hợp với ý mình thì không tốt. Ý của bản thân 

cũng không phải là tiêu chuẩn, năm nay thích cái này, sang năm thích 

cái kia, nó không phải là vĩnh hằng. Quí vị  xem hiện nay hai ngƣời 

nam nữ tốt với nhau rồi kết hôn, qua vài ngày lại li hôn, sẽ thay đổi. 

Không phải là thật, là giả thôi. Ngày xƣa vì có giáo dục luân lý đạo 

đức,  còn  có  tiêu  chuẩn,  cho  dù  có  thay  đổi  nhƣ  thế  nào  cũng  vẫn 

không  vô  lý,  không  cách  xa  tiêu  chuẩn  lắm.  Ngày  nay  tiêu  chuẩn 

không có nữa, tiêu chuẩn của cổ Thánh tiên Hiền đều bị ngƣời ta phủ 

định hết rồi, không còn tiêu chuẩn nữa. Không có tiêu chuẩn nữa thì 

loạn rồi. Làm loạn rồi bị quả báo là gì? Trong sáu đƣờng chỉ có một 

đƣờng là địa ngục. Có tiêu chuẩn mới có sáu đƣờng,  không có tiêu 

chuẩn  chỉ  có  đƣờng  địa  ngục.  Ngoài  đƣờng  địa  ngục  ra  không  có 

đƣờng thứ hai, quí vị xem đáng sợ biết bao. Ngày nay toàn là bất tín, 





221 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

không có yêu thƣơng,  họ không yêu bản thân  mình,  thì làm sao họ 

yêu  ngƣời  khác  đƣợc?  Bởi  vì  họ  không  yêu  chính  mình,  cho  nên 

không yêu thƣơng cha mẹ họ, không yêu thƣơng anh chị em của họ. 

Khởi  tâm  động  niệm,  nói  năng    tạo  tác  toàn  là  tạo  tội  nghiệp  địa 

ngục. Trong Kinh Địa Tạng nói không sai tí nào. Ngƣời không học 

Phật thì không có cách gì cả. Ngƣời học Phật không thể không biết. 

Nếu  nhƣ  quí  vị  thực  học  thì  quí  vị  phải  thật  làm.  Ngƣời  học  Phật 

đông,  giả  thì  nhiều,  thật  học  thì  ít.  Thật  học  nhiều  thì  tốt.  Giả  học 

Phật không phải là thật học Phật.  Danh lợi xuất hiện họ vẫn không 

buông  xuống  đƣợc.  Đó  là  gì?  Đó  là  thử  thách  quí  vị.  Danh  cao  lợi 

nhiều bày ra trƣớc mắt, liền quên hết Phật Pháp! Cho nên nó không 

phải là thật,  thứ gì quan trọng?  Phật Bồ Tát biết điều này, học Phật 

quan trọng. 

Năm xƣa tôi ở Đài Trung học giáo lý với Thầy Lý, có một lần 

thầy giáo nêu ra một ví dụ. Quí vị thật học Phật hay là giả học Phật? 

Quí vị nghe kinh ở giảng đƣờng, nghe xong rất hoan hỉ, đột nhiên có 

một ngƣời đến nói với quí vị: nhà quí vị cháy rồi, quí vị  sẽ nhƣ thế 

nào?  Tâm  hoảng  ý  loạn  nhanh  chóng  về  nhà  chữa  cháy.  Quí  vị  vẫn 

xem  nhà  quan  trọng,  Phật  không  quan  trọng.  Nếu  nhƣ  thực  sự  biết 

nghe Phật Pháp quan trọng, tôi đang nghe Phật Pháp, lửa cháy cũng 

mặc  kệ,  không  cần  quan  tâm  nó,  đó  mới  là  thật.  Trong  một  trăm 

ngƣời học Phật tìm không ra một ngƣời. Mỗi con ngƣời cái gì là quan 

trọng nhất? Bản thân, nhà cửa, tính mạng quan trọng nhất. Làm sao 

có thể vào cảnh giới Phật? Không những không vào đƣợc cảnh giới 

Phật, ý nghĩa của kinh Phật cũng không hiểu. Thực sự hiểu rồi, cách 

nghĩ cách nhìn của họ và ngƣời thế gian không giống nhau nữa, điều 

đó là thật, không phải giả. 

Chƣ đại Bồ Tát vì cầu  một câu kệ có thể bỏ thân mạng, quí vị 

nghe một buổi giảng kinh, nhà cửa bị cháy, quí vị còn không nỡ bỏ. 

Vậy là quí vị  thua xa Bồ Tát. Đó là gì? Thật giả, nặng nhẹ, không thể 

phân biệt. Đâu là thật, đâu là giả? Nhà cửa tài sản của quí vị  là giả, 

thân là giả, quí vị  lƣu luyến những thứ này làm gì? Ngày nay chúng 

ta gặp đƣợc Kinh Vô Lƣợng Thọ đệ nhất chân thật trong Phật Pháp. 

Học Kinh Vô Lƣợng Thọ”có thể vắng mặt không? Bỏ mạng tôi cũng 





222 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

không  thể  vắng  học.  Chúng  ta  trong  đời  này  mới  có  thể  khế  nhập 

cảnh giới, vãng sanh mới có phần nắm chắc, vãng sanh chính là thành 

Phật rồi. Cho nên trong lục đạo chúng sanh cái gì là đáng quí nhất? 

Điều Phật cho chúng ta là đáng quí nhất, số ngƣời biết đƣợc ít quá. 

Cảnh  giới  hiện  tiền  vẫn  bị  cảnh  giới  chuyển,  ngƣời  nhƣ  vậy  chiếm 

tuyệt  đại  đa  số,  tôi  cũng  là  ngƣời  nhƣ  vậy.  Tôi  làm  sao  có  thể  giữ 

vững để không bị cảnh giới chuyển? Luôn thận trọng, sức mạnh bên 

ngoài lớn lắm, lớn lắm. Thực sự biết trì giới, thực sự biết chịu khó, 

tôi tình nguyện suốt đời này chịu khổ, tôi đến Thế giới Cực Lạc sẽ 

không  còn  chịu  khổ  nữa.  Suốt  đời  này  nếu  nhƣ  tôi  không  nhẫn  nại 

đƣợc, vẫn còn muốn hƣởng thụ, thì khổ trong lục đạo luân hồi phải 

chịu rồi. Sự thực này bày ra trƣớc mắt, quí vị  phảinhìn cho rõ. Quí vị 

không nhìn rõ thì chịu thiệt là quí vị  thôi, không phải là ngƣời khác. 

Quí vị  chịu khổ nơi ác đạo, không ai có thể thay thế quí vị. Chỉ chỉ 

có một cách là ngày ngày không rời Phật A Di Đà, ngày ngày không 

rời kinh giáo, ở nơi này chúng ta không nên chấp trƣớc, đều buông xả 

hết. Đối với kinh giáo, đối với Phật A Di Đà chắc chắn phải chấp trì, 

phải chấp trƣớc,  phải duy trì.  Đời này chúng ta liền đƣợc độ.  Cuộc 

sống hiện tại cứ mặc nó. Có ăn thì ăn, có mặc thì mặc, không có ăn, 

không có mặc thì đến Thế giới Cực Lạc, nhất định không phân biệt 

chấp trƣớc, nhất định không khởi tâm động niệm, thì tâm là định. 

6.  Trong  giáo  lý  Đại  Thừa  Phật  thƣờng  nói:  Phật  độ  ngƣời 

hữu duyên, ngƣời hữu duyên là gì? 

Họ  thật  tin,  họ  thực  phát  nguyện,  thật  làm.  Đó  là  ngƣời  hữu 

duyên. Thông thƣờng nói là ngƣời chân thật, nghe lời, thật làm. Vậy 

ngƣời không chân thật thì sao? Tùy họ thôi. Học đƣợc bao nhiêu tốt 

bấy nhiêu, không nên để tâm làm gì. Quí vị sẽ rất tự tại, rất an vui. 

Mỗi ngƣời có thời tiết nhân duyên, đời này họ không thể thành tựu, 

đời  sau  đời  sau  nữa  sẽ  thành  tựu.  Phật  Bồ  Tát  cũng  không  lo  lắng, 

chúng ta lo lắng thì có ích gì? Chúng ta trong đời này, độ bản thân, 

thành tựu bản thân, phải là điều đầu tiên; giúp đỡ ngƣời khác là thứ 

hai. Nếu xem việc giúp đỡ ngƣời khác là số một, vậy thì bản thân đời 

này không đƣợc độ rồi, vẫn phải luân hồi, vậy là sai rồi, sai lầm lớn 

lắm. Biết bao nhiêu ngƣời trong đời này có tu có học, có duyên với 





223 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chúng  sanh,  rộng độ  chúng  sanh, bản  thân  thì  không  thể  vãng  sanh. 

Làm đƣợc bao nhiêu việc tốt đến cõi trời  rồi,  cõi trời  có Phật ở đó 

giáo hóa. Dục giới thiên có Phật Bồ Tát đang giảng kinh dạy học, sắc 

giới thiên cũng có, vô sắc giới thiên không có. Đó là một cõi cơm no 

áo ấm, hạnh phúc mỹ mãn. Khác với thế giới của chúng ta, họ đang 

hƣởng phúc, hiện tại ta đang chịu tội. Hƣởng phúc có thể xả bỏ đƣợc 

không? Có thể, nếu thực sự chịu làm, tất cả đều buông xả, nhất tâm  

niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ,  còn  khó  khăn  hơn  chúng  ta  hiện  nay. 

Ngạn ngữ có câu: “phú quý học đạo khó”, họ không nỡ rời bỏ phú 

quý, cho nên họ khó khăn hơn chúng ta. Chúng ta hiểu đƣợc những 

chân  tƣớng  sự  thật    này,  cuộc  sống hiện  tại  của  chúng  ta  sẽ  rất  hài 

lòng.  Chúng  ta  gọi  đó  là  gia  đình  trung  lƣu,  ănmặc  không  thiếu, 

không có phúc gì để hƣởng, nhƣng cũng bị chịu tội gì nặng nề. Đó là 

gia đình bậc trung, đây là hoàn cảnh tu học lý tƣởng nhất. 

7.  Trên  kinh  Lăng  Nghiêm,  Phật  thƣờng  nói:  “Thời  kỳ  Mạt 

Pháp, tà sƣ nói pháp nhiều nhƣ cát sông Hằng”. 

Tà sƣ nói pháp, tại vì sao có nhiều ngƣời tin đến nhƣ vậy? Tà sƣ 

nói ra là lợi ích hiện tiền, hiện tại bạn có thể đƣợc lợi ích, còn đời sau 

thì họ không quan tâm, đời sau vẫn để cho bạn luân hồi, vẫn để bạn 

đọa  ba  đƣờng,  vậy  thì  đặc  biệt  sai  lầm,  đó  là  tà  sƣ.  Cho  nên,  Phật 

pháp  là  đặc  biệt  xem  trọng  lợi  ích  của  đời  sau,  hiện  tiền  không  có 

đƣợc lợi ích, mà đời sau đƣợc lợi ích, đó là chính xác. Hiện tiền đƣợc 

lợi  ích,  mà  đời  sau  không  đƣợc  lợi  ích  là  chắc  chắn  sai  lầm.  Phải 

quấy, thiện ác, chân vọng chúng ta phải có năng lực phân biệt. Chúng 

ta phải ghi nhớ, tất cả tạo tác của chúng ta chắc chắn là lợi ích đại 

chúng, lợi ích chúng sanh, thì đây mới gọi là chánh nghiệp. Lợi ích 

đại chúng mà có thể không chấp tƣớng, trên kinh Bát Nhã nói: “Tam 

luân thể không”,  loại tạo tác này lại nâng lên  một cấp gọi là “Tịnh 

nghiệp”,  cao  hơn  một  cấp  so  với  “Chánh  nghiệp”.  Chấp  tƣớng  là 

“Chánh  nghiệp”,  lìa  tƣớng  là  “Tịnh  nghiệp”,  chúng  ta  phải  ở  ngay 

chỗ này mà học tập. 

- Vì thế trƣớc khi Đức Phật diệt độ, dạy chúng ta hai vấn đề vô 

cùng quan trọng, do tôn giả A Nan hỏi, thật ra là hỏi thay chúng ta. 

Đức Phật tại thế chúng con nƣơng Phật làm thầy, học tập theo ngài, 





224 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

khi Phật diệt độ chúng con nƣơng ai để làm thầy? Đức Phật đã nói 

hai câu: “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”. Điều này đã nói rất 

rõ, nhất định phải trì giới, nhất định phải biết kham nhẫn, không sợ 

khổ, vì sao vậy? Vì trì giới nghĩa là không khác gì khi Phật còn tại 

thế. Chịu đựng đƣợc cái khổ đạo tâm mới tăng trƣởng, không bị mê 

luyến thế tục, không bị đọa lạc. 

Tại sao có nhiều ngƣời niệm Phật  không tinh tấn và khó thành 

một khối? ". Đại sƣ khai thị: "Điểm quan yếu bậc nhất của sự tu hành 

là:  tha  thiết  vì  thoát  ly  nỗi  khổ  sống  chết  luân  hồi.  Nếu  không  tha 

thiết nghĩ đến điều này, thì làm sao có thể niệm Phật tinh tấn và thành 

một  khối  đƣợc?  Chúng  sanh  từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay,  mỗi  niệm 

buông theo vọng tƣởng, gốc tình ái bám sâu, ngay ở cõi ngƣời vui ít 

khổ nhiều, còn trong nẻo luân hồi thì sanh lên cõi nhơn thiên nhƣ đất 

nơi móng tay, đọa xuống ba đƣờng ác nhƣ đất miền đại địa! Cổ nhơn 

đã bảo: "Tam đồ một đọa ngàn muôn kiếp. Tái phục nhơn thân biết 

lúc nào? ". Nếu trong đời này không thống thiết vì sự khổ sống chết 

luân hồi, mỗi niệm vẫn theo tình nhiễm, muốn đem lòng tin hời hợt 

niệm Phật để cầu thoát ly, thì khác nào mong dùng một gáo nƣớc để 

cứu muôn xe lửa đỏ? Tu hành nhƣ thế chỉ e khi mất thân ngƣời khó 

bề lại đƣợc, một phen bê trễ tiếc hận lâu đài! Vậy phải phát lòng tinh 

tấn, dùng hạnh niệm Phật vƣợt phá muôn ngàn vọng tƣởng, tùy thời 

tùy chỗ đều giữ cho câu Phật hiệu đƣợc hiện tiền. Quyết tâm hạ công 

phu khổ thiết nhƣ thế, lâu ngày sẽ đƣợc thuần thục tƣơng ƣng, và câu 

niệm Phật tự thành một khối. Việc này toàn do nơi mình suy gẫm và 

hết lòng gắng sức. Nếu đem câu niệm Phật làm hình thức bên ngoài, 

chắc chắn khó mong có ngày đƣợc vãng sanh giải thoát!". 

Không thấy khổ báo trong địa ngục, siêng tu nhƣng không dõng 

mãnh. Không thấy niềm vui vi diệu ở Tịnh độ, nên mong cầu nhƣng 

ý niệm không mãnh liệt”. 

Hôm qua chúng ta học đến đây, mấy câu này trong Hội Sớ. Vì 

sao  nguyện  niệm  Phật  của  chúng  ta  không  thể  kiên  định,  lòng  tin 

không chân thật, nguyện lực không khẩn thiết. Đối với vô số ý niệm 

bất thiện, hành vi bất thiện vẫn không khắc phục đƣợc, nguyên nhân 

do đâu? Chính là vì chúng ta không có thiên nhãn. 





225 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nếu nhƣ có thiên nhãn thông, thật sự nhìn thấy địa ngục, nhƣ ở 

trƣớc  nói  về  A  la  hán.  A  la  hán  có  thiên  nhãn,  thấy  bản  thân  mình 

trong đời quá khứ chịu khổ trong địa ngục, trong lòng vẫn còn sợ hãi, 

không phải toát hồ hôi lạnh, mà là chảy máu và mồ hôi. Nỗi sợ hãi đó 

giống  nhƣ  đang  ở  trƣớc  mắt.  Chúng  sanh  không  có  thiên  nhãn  nên 

không biết, không biết nỗi khổ hãi đọa vào ba đƣờng ác trong đời quá 

khứ, cũng không biết sự thù thắng của thế giới tây phƣơng Cực Lạc. 

Cho nên ngày ngày nói đoạn ác tu thiện, kết quả đều là hữu danh vô 

thực. Mong cầu thế giới tây phƣơng Cực Lạc, nhƣng tâm nguyện lại 

không khẩn thiết. 

Tại sao trong kinh Lăng Nghiêm đức Thế Tôn giảng Năm Mƣơi 

Ấm Ma cho chúng ta. Khi ma cảnh hiện tiền mà chúng ta cho đó là 

cảnh giới Phật thì sẽ bị lầm to. Thế nên ngƣời sơ học chúng ta muốn 

tránh ma cảnh thì phƣơng pháp duy nhất là phải y giáo phụng hành, 

tuyệt  đối  thuận  theo  những gì  Phật dạy  trong  kinh;  tuyệt  đối  chẳng 

thể  nƣơng  dựa  những  gì  ngƣời  khác  nói,  chẳng  giống  lời  Phật  dạy 

trong kinh, nhƣ vậy mới có thể tránh rơi vào ma đạo. Quan trọng nhất 

là chúng ta phải tin Phật, chúng ta học theo Phật, chúng ta thân cận 

một thiện tri thức, những gì vị thiện tri thức này nói phù hợp với lời 

trong  kinh  thì  chúng  ta  mới  tin;  trong  kinh  chẳng  nói  nhƣ  vậy  thì 

chúng  ta  không  tin,  chẳng  thể  học  theo  họ.  Phật  nói  vô  lƣợng  pháp 

môn, nói là vì ứng theo cơ duyên lúc đó nên mới nói, cơ duyên khác 

nhau  thì  Phật  nói  pháp  khác  nhau,  vì  thế  chúng  ta  muốn  học  pháp 

môn nào,  y theo kinh điển nào, điểm này vô cùng quan trọng, đƣợc 

vậy mới chẳng đến nổi giải sai chân thật nghĩa của Nhƣ Lai. Thí dụ 

Phật  nói  với  chúng  ta  tây  phƣơng  Cực  Lạc  thế  giới  tuyệt  đối  là  có 

thật, chúng ta tu Tịnh Ðộ thì chỉ noi theo kinh điển Tịnh Ðộ. Trong 

kinh điển khác Phật nói vạn pháp đều không, nếu bạn nói trong kinh 

đức Phật nói hết thảy pháp đều không, nên tây phƣơng Cực Lạc thế 

giới cũng không, thế thì trật lất, bạn tin nhƣ vậy thì chẳng phải bạn đã 

bỏ  uổng  cơ  hội  này  hay  sao.  Học  pháp  môn  nào  thì  chỉ  tu  học  noi 

theo kinh điển của pháp môn đó mà thôi, những kinh điển nói khác 

với kinh này thì tuyệt đối chẳng thể y theo kinh đó. 





226 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thực ra đạo lý này rất cạn cợt, chẳng sâu lắm, chẳng khó hiểu. 

Giống nhƣ học trong trƣờng đại học hiện nay, bạn học khoa hệ nào, 

nhất định phải học theo khóa trình của khoa hệ đó, bạn chẳng thể học 

khoa khác; nếu bạn học lớp của khoa hệ khác, chẳng giống với khoa 

mục của bạn, không những không trợ giúp mà ngƣợc lại có thể phá 

hoại,  đây  không  phải  là  đạo  lý  này  sao!    Trong  kinh  Phật  thƣờng 

dùng Y Vƣơng để thí dụ, thí dụ này càng rõ hơn nữa. Thầy thuốc bắt 

mạch  cho  bịnh  nhân  rồi  kê  toa  thuốc,  ngƣời  khác  không  dám  uống 

theo  toa  thuốc  của  bạn,  vì  bịnh  của  họ  không  giống  bịnh  này.  Nếu 

uống thuốc này, uống vô rồi thì xong ngay, ngƣời khác uống thuốc 

này thì chết liền. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, tám vạn bốn ngàn toa 

thuốc khác nhau, chữa cho tám vạn bốn ngàn ngƣời bịnh khác nhau, 

làm  sao  uống  bừa  bãi  đƣợc!    Thế  nên  chúng  ta  tu  pháp  môn  vãng 

sanh, nhất định phải noi theo „kinh vãng sanh‟. Trong Ðại Tạng kinh 

thì tam kinh nhất luận gọi là „kinh vãng sanh‟, đó là kinh Di Ðà, kinh 

Vô  Lƣợng  Thọ,  kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ,  Vãng  Sanh  Luận  của 

Thiên Thân Bồ Tát. Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm, Ðại Thế 

Chí Bồ Tát Viên Thông Chƣơng là sau này mới thêm vào, thêm rất 

đúng, cũng có thể noi theo, tuyệt đối sẽ không tạo thành vấn đề, hiện 

nay xƣng là Ngũ Kinh Nhất Luận. Chúng ta niệm Phật cầu vãng sanh 

phải nƣơng nhờ những kinh điển này, nhƣ vậy là không sai, chẳng thể 

nƣơng vào những kinh khác. Nếu những gì nói trong kinh điển khác 

tƣơng  ứng,  phù  hợp  với  lý  luận,  phƣơng  pháp,  cảnh  giới  nói  trong 

Ngũ  kinh  Nhất  luận  này  thì  chúng  ta  có  thể  tham  khảo,  nếu  không 

tƣơng ứng thì chúng ta tuyệt đối không thể đọc, nhất định đừng xem, 

đƣợc vậy thì công phu của chúng ta mới có thể nắm vững, mới có thể 

thành tựu. 

Nếu kinh gì bạn cũng xem, kinh gì cũng học, vậy thì bạn bị phiền 

phức  lớn  lắm,  không  những  bạn  tự  tu  học  chẳng  thể  thành  tựu  mà 

cũng chẳng thể giáo hoá chúng sanh. Khi bạn giáo hóa chúng sanh, 

lấy một chút ở chỗ này, lấy một ít ở chỗ kia, sẽ làm cho chúng sanh 

loạn đến mê hoặc điên đảo. Ngày nay học Phật vô cùng khó khăn, tại 

sao tôi không dạy trong Phật Học Viện, đạo lý là nhƣ vậy. Phật học 

viện mở ra rất nhiều lớp học, mời rất nhiều pháp sƣ, giảng cho học 





227 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

sinh  ngày  ngày  đều  điên  đảo,  nhƣ  say,  nhƣ  cuồng,  chẳng  đạt  đƣợc 

hiệu  quả.  Bản  thân  tôi  học  Phật  đạt  đƣợc  một  chút  lợi  ích  vì  may 

mắn, gặp đƣợc thiện tri thức, do một ngƣời dạy, chỉ tiếp nhận lời của 

một nhà, đi theo một con đƣờng, nên rất đơn thuần, chẳng phức tạp, 

chẳng  có  nghi  hoặc,  điểm  này  rất  quan  trọng,  vô  cùng  quan  trọng! 

Sau này chúng tôi mới hiểu cái mà nhà Nho, nhà Phật gọi là Sƣ Thừa 

chính  là  ý  nghĩa  này.  Tôi  chỉ  học  theo  một  thầy,  nghe  lời  của  một 

thầy mà thôi, vị thầy này đối với tôi phải chịu trách nhiệm. Nếu tôi 

còn muốn học theo ngƣời khác thì ngƣời thầy này chẳng có cách gì 

để dạy. Thật sự thân cận thiện tri thức, noi theo Sƣ Thừa của ngƣời 

xƣa, bạn theo sát vị thầy này, nhất định chẳng thể học theo ngƣời thứ 

hai, chẳng thể nghe lời dạy của ngƣời thứ hai, đƣợc vậy thì bạn mới 

thành tựu. Vị thầy này phải chịu trách nhiệm nhân quả đối với bạn, 

trách  nhiệm  này  rất  nặng,  nếu  chỉ  sai  đƣờng  cho  bạn,  dẫn  đi  lầm 

đƣờng thì vị thầy này phải thọ ác báo. Nếu bạn chẳng chịu tiếp nhận, 

bạn  cứ  đi  khắp  nơi  nghe  ngƣời  khác,  vẫn  còn  xem  bài  của  ngƣời 

khác, vậy thì ngƣời thầy này sẽ chẳng chịu trách nhiệm cho bạn. 

Đặc biệt là trong thời đại của chúng ta hiện nay, bên trong có tam 

độc phiền não. Phật pháp nói tham sân si là tam độc, bây giờ tôi nói 

là ngũ độc. Phía sau căn bản phiền não tham sân si còn có mạn, còn 

có nghi, còn có ác kiến. Tôi nói năm loại: Tham sân si mạn nghi. Vấn 

đề  của  nghi  này  rất  nghiêm  trọng,  chúng  ta  hoài  nghi  Phật  Bồ  Tát, 

nghi ngờ kinh giáo, nhƣ vậy làm sao tiếp thu đƣợc? 

Hiện nay trở về sau có lẽ Sƣ Thừa sẽ chẳng còn nữa, chẳng thể 

còn nữa,  cho nên có thể thành tựu đƣợc hay không hoàn toàn ở tại 

mỗi cá nhân. Nói cách khác chẳng có vị thầy hết lòng phụ trách dạy 

bạn, nói thật ra thầy giáo muốn tìm học sinh nhƣ vầy cũng tìm không 

ra,  hoàn  toàn  nhờ  giác  ngộ  của  mình.  Muốn  chân  chánh  giác  ngộ, 

chân chánh thành tựu thì cũng phải đi theo đƣờng cũ, học theo một vị 

thầy. 

Tôi khuyên mọi ngƣời, ngày nay chúng ta học theo ai? 

- Học theo A Di Ðà Phật. A Di Ðà Phật ở nơi đâu? 

- Kinh Vô Lƣợng Thọ chính là A Di Ðà Phật. 





228 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Đối với học sinh biết nghe lời thầy không khách sáo, có đánh có 

mắng, thầy cũng đánh ngƣời. Đối với học sinh không nghe lời thầy 

rất khách sáo, chƣa từng trách cứ, thái độ rất ôn hòa. Chúng tôi tuổi 

trẻ không hiểu chuyện, mới hơn 20 tuổi, thấy thầy nhƣ thế liền sanh 

nghi hoặc, lại không dám hỏi. Nhƣng lâu ngày thầy nhận ra điều đó, 

kêu  tôi  đến  phòng  nói  đều  này  cho  tôi  nghe,  thầy  biết  tôi  có  nghi 

hoặc. Thầy nói ngƣời không thể tiếp thu giáo huấn kinh điển, không 

nghe  lời,  không  cần  nỗ  lực  dạy  họ,  xem  họ  nhƣ  thế  nào?  Nhƣ  học 

sinh dự thính. Thầy dùng cách này để hình dung, xem họ nhƣ học trò 

dự thính, không kết oán thù với họ. Nếu mắng họ ghi hận trong lòng, 

nếu đánh họ sẽ báo thù, nhƣ vậy không phải rất phiền phức ƣ? Oan 

oan  tƣơng  báo  không  bao  giờ  dứt.  Bởi  vậy  đối  với  học  trò  không 

nghe lời, thầy rất khách sáo, rất hoan hỷ. Giờ học, hoan nghênh quý 

vị đến nghe, nghe nhiều hay ít không quan trọng. Ngƣời thật sự muốn 

học  dù  đánh dù  mắng  cũng  cám  ơn,  ngƣời  đó  nhất  định  phải  đánh, 

nhất định phải mắng. Họ sẽ cảm ân, vì họ muốn học, ngƣời học thành 

tựu  quả  thật  không  nhiều.  Nếu  miễn  cƣỡng  cũng  coi  nhƣ  có  chút 

thành tựu, tôi thấy bất quá cũng chỉ năm sáu ngƣời mà thôi. Thầy dạy 

trong một phòng học, những gì mọi ngƣời đạt đƣợc là bình đẳng. Mỗi 

ngƣời lãnh ngộ khác nhau, đó chính là xem ta có nghe lời hay không, 

có giữ quy củ hay không, quả nhiên y giáo phụng hành đều có thành 

tựu. Do đây có thể biết thành tựu không do thầy giáo, mà ở bản thân 

mình. Thầy giáo giỏi, rất tốt, nếu ta  không siêng năng học cũng chỉ 

uổng phí. 

Thầy từng nói với tôi, học trò muốn tìm một thầy giáo tốt không 

dễ, có thể gặp mà không thể cầu. Trái lại thầy giáo muốn tìm một học 

trò giỏi, còn khó hơn học sinh muốn tìm thầy giáo giỏi, đến đâu để 

tìm! 

Đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta học Phật, nghiên cứu kinh giáo: 

Một  phần  thành  kính  đƣợc  một  phần  lợi  ích,  hai  phần  thành  kính 

đƣợc hai phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. 

Ngƣời bây giờ tuyệt đại đa số tâm tình nông nổi, tâm thái này cho dù 

Chƣ Phật Bồ Tát từ bi đến dạy, chúng ta cũng không tiếp thu đƣợc gì, 

vì sao vậy? Vì không có tâm thành kính. Từ đó cho thấy, tuyệt đối 





229 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

không phải Phật Bồ Tát không từ bi, các ngài từ bi vô tận, từ bi đến 

tột đỉnh. Chỉ trách bản thân chúng ta, chúng ta đã sai, không phải do 

ngƣời khác, điều này không thể không biết. 

Muốn  học  Phật,  muốn  thành  tựu,  nhất  định  phải  y  giáo  phụng 

hành. 

8. Trong hết thảy nhân thiện, đức Phật nói với chúng ta niệm 

Phật là việc thiện hạng nhất, đặc biệt là niệm A Di Đà Phật, thiện 

nhất trong các việc thiện, chẳng có việc gì hơn việc này. 

Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả, quả báo này thù thắng vô 

cùng. Đây thật sự là một pháp môn đốn siêu, nghĩa là vƣợt ngang ra 

khỏi  tam  giới,  tức  sanh  thành  Phật,  thành  Phật  ngay  trong  đời  này. 

Nếu họ thật sự hiểu rõ, chân chánh giác ngộ thì họ sẽ quay đầu lại, 

đây cũng chứng minh thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên từ vô lƣợng 

kiếp của họ đã chín muồi. 

Nói thật ra hạng ngƣời nhƣ vậy chẳng nhiều, chúng ta coi có bao 

nhiêu ngƣời học Phật, ngƣời tu hành, tập khí còn chƣa đoạn, chúng ta 

có thể nhìn thấy rõ ràng khi họ xử sự, đãi ngƣời, tiếp vật trong đời 

sống  hằng  ngày.  Họ  vẫn  còn  tham,  sân,  si,  mạn,  và  vẫn  không  coi 

niệm Phật là việc quan trọng nhất. Niệm Phật tốt nhƣng họ để ở hạng 

nhì, hạng ba, vẫn coi danh văn lợi dƣỡng là hạng nhất. Đời này họ có 

thành  tựu  hay  không?  Rất  khó,  quá  khó!Rất  khó  thành  tựu.  Vậy  là 

chứng tỏ thiện căn niệm Phật của họ chẳng mạnh lắm, sức mạnh của 

tập  khí  ác  vô  cùng  lớn  mạnh,  đời  này  nhƣ  đời  quá  khứ  cũng  kết 

duyên  với  A  Di  Đà  Phật,  nhƣng  đời  này  vẫn  chẳng  vãng  sanh  nổi. 

Muốn  chân  chánh  vãng  sanh  là phải  triệt  để  buông  xuống.  Bởi  vậy 

chúng ta muôn vàn không thể coi thƣờng những ông cụ, bà cụ, đừng 

coi thƣờng họ chẳng biết chữ, chúng ta coi thƣờng họ là ngƣời không 

có trí thức, coi họ rất nghèo hèn, chẳng có địa vị trong xã hội, chẳng 

ai coi trọng họ. Thƣờng thì hạng ngƣời này đều thật sự đi làm Phật, 

họ thật sự đều buông xả. Chúng ta cứ tƣởng mình thông minh, rất có 

tài năng, cuối cùng vẫn trôi lăn trong lục đạo luân hồi, vẫn phải đọa 

ba đƣờng ác. Cho nên tu đạo thì thật thà là quý nhất, chuyện phiền 

phức  của  chúng  ta  là  chẳng  chịu  thật  thà,  nghĩ  muốn  nhƣờng  bƣớc 

nhƣng  chẳng  thoái  lui  hoàn  toàn,  muốn  thoát  ly  lục  đạo  luân  hồi 





230 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhƣng vẫn chẳng xả bỏ chỗ này nổi, vẫn còn lƣu luyến rất nhiều sự 

việc ở đây! 

Nói đến chúng sanh trong lục đạo, Diêm Phù Đề có thể bao gồm 

lục đạo. Trong lục đạo, tại sao họ không thể thoát ra khỏi luân hồi? 

Tại sao không thể siêu việt tam giới?  Vì tập khí từ vô lƣợng kiếp đến 

nay quá sâu, quá nặng. Trong kinh đức Phật nói với chúng ta hết thảy 

những chúng sanh hữu tình này xả thân xong rồi thọ sanh, chúng ta 

gọi là đầu thai nhận quả báo, đây là đạo lý gì?  Đức Phật nói tập khí 

nào  mạnh  thì  lôi  đi  trƣớc.  Mỗi  chúng  sanh  có  đầy  đủ  tập  khí  của 

mƣời pháp giới, cho dù chúng sanh trong địa ngục cũng có hạt giống 

Phật, nhƣng tại sao họ không thể làm Phật? Tuy họ có hạt giống Phật, 

sức mạnh của hạt giống này yếu ớt, sức mạnh của tham, sân, si phiền 

não mạnh mẽ, hạt giống nào mạnh thì thọ báo trƣớc, bởi vậy nên họ 

mới đọa ác đạo. Đức Phật nói rõ nguyên nhân, chúng ta hãy bình tĩnh 

suy nghĩ thì sẽ thấy đích thật là nhƣ vậy. Chúng sanh trong lục đạo 

„khó  điều,  khó  phục‟,  „điều‟  là  hòa  giải,  hòa  thuận,  việc  này  thật 

chẳng dễ, „phục‟ là hàng phục tập khí tham, sân, si, tƣơng đối không 

dễ dàng. Đây là đã nói rõ nguyên nhân. Lời Phật nói chẳng sai „Tánh 

tình chúng sanh trong cõi Nam Diêm Phù Đề ƣơng ngạnh, khó điều 

phục‟. Chúng ta suy nghĩ cặn kẽ, hãy nghĩ thử xem, sau đó đừng nhìn 

kẻ khác,  chỉ nghĩ về  mình,  chính  mình có phải cũng „khó điều khó 

phục‟  hay  chăng?      Trong  đời  này  chúng  ta  có  thể  đƣợc  độ  hay 

không?  Do đó mới biết pháp môn Tịnh Tông vô cùng quý báu, đƣợc 

hết thảy chƣ Phật tán thán, là có đạo lý vậy. 

Ngày nay nhân khẩu thế giới, báo ngày hôm qua đăng, hai ngàn 

năm sau ngƣời trên thế giới đã tới sáu mƣơi ức. Trong số sáu mƣơi 

ức ngƣời này có bao nhiêu ngƣời gặp đƣợc Phật pháp?  Hiện nay là 

thời Mạt Pháp, Phật pháp cũng có giả mạo, không những phẩm vật 

thƣơng mại có đồ giả, trong Phật pháp cũng có đồ giả, có mấy ai gặp 

đƣợc  Phật  pháp  chân  chánh?    Cho  dù  gặp  đƣợc  Phật  pháp  chân 

chánh,  bạn  có  tin  đƣợc  hay  không?  Nhƣ  vậy  lại  loại  bớt  thêm  rất 

nhiều ngƣời. Sau khi bạn tin xong, bạn có thể hiểu rõ đƣợc không? 

Sau khi hiểu rõ, bạn có thể y giáo phụng hành hay không?  Nói cho 

bạn  biết  từng  tầng,  loại  bớt  đi  từng  tầng,  ngƣời  còn  sót  lại  e  rằng 





231 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

không đến một trăm ngƣời. Ở cõi ngƣời, Phật, Bồ Tát giáo hóa chúng 

sanh đã khó khăn nhƣ vậy, huống chi là trong ác đạo!  Trong ác đạo, 

đức Phật giáo hóa chúng sanh không biết khó khăn hơn cõi ngƣời gấp 

bao  nhiều  lần,  việc  tốt  nhƣ  vầy  mà  họ  không  tin  tƣởng  thì  đâu  có 

cách chi khác? Vì họ chẳng chịu tiếp nhận. 

Ngày  nay  chúng  ta  quá  may  mắn-  bao  nhiêu  Thanh  văn,  bao 

nhiêu Bồ Tát khắp biến pháp giới hƣ không giới, trong tâm muốn cầu 

vị thiện tri thức bậc nhất, muốn cầu đạo tràng bậc nhất, mà bất khả 

đắc. Trong tâm có cầu, vẫn chƣa từng đƣợc nghe. 

Đời này chúng ta gặp đƣợc, Thanh văn Bồ tát khắp mƣời phƣơng 

thế giới, khi họ biết đƣợc vô cùng ngƣỡng mộ, vô cùng tán thán. Nếu 

đời này chúng ta sơ suất, không thể vãng sanh, quả là đáng tiếc, đó 

thật sự gọi là không thông sám hối. Chúng ta cần phải có tín tâm kiên 

định, đại nguyện kiên định, cầu sanh Tịnh độ. Đây gọi là chánh báo 

“thọ  mạng  vô  lƣợng”.  Chánh  báo  vô  lƣợng  vô  biên  đức  hạnh,  thọ 

mạng là đệ nhất đức. Nếu không có thọ mạng, vạn đức trang nghiêm 

coi nhƣ không, cho nên thọ mạng là đệ nhất đức. 

Chúng ta thấy xã hội ngày nay, quý vị quan sát tƣờng tận ngƣời 

trên thế giới hiện nay, họ khởi ý niệm gì? Khởi tâm động niệm là gì? 

Ngôn ngữ của họ ra sao? Tạo tác của họ nhƣ thế nào? Kinh Địa Tạng 

nói rằng: “Không có gì không phải nghiệp, không có gì không phải 

tội lỗi”. Nhƣ vậy mới biết, họ đáng thƣơng biết bao, tiền đồ của họ là 

ba đƣờng ác. Quả là đáng thƣơng, đúng là khổ, sao ta có thể oán hận 

họ? Vì sao họ làm nhƣ vậy? Vì mê hoặc. Mê đắm trong thất tình ngũ 

dục, mê quá sâu nặng. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Nhìn  thấu,  xem  nhẹ  thất  tình  ngũ  dục,  công  phu  này  rất  khá. 

Không có thời gian học tập lâu dài, họ không làm đƣợc. Mà học tập 

đáng quý nhất là không đƣợc gián đoạn, một ngày nỗ lực, mƣời ngày 

giải đãi, nó không khởi tác dụng. 

Xã  hội  này  là  một  bể  nhuộm  lớn,  bể  nhuộm  rất  nghiêm  trọng, 

mình có thể không bị nó ảnh hƣởng chăng? Khiến chúng ta nghĩ đến 

phƣơng  pháp  dạy  học  của  cổ  nhân:  “Nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng 

thời huân tu”. Tám chữ này có thể cứu ngƣời thế gian hiện nay. Cho 

dù học Phật cũng không đƣợc học tạp, cũng không đƣợc học nhiều. 





232 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Học nhiều dễ phân tâm, tâm không chuyên nhất, không chuyên nhất 

dễ bị cảnh giới bên ngoài ảnh hƣởng. Nhất định phải thâm nhập, nhất 

định  phải  chuyên,  chính  là  ở  đây  nói  “thấu  triệt”.  Nếu  không  thâm 

nhập sao có thể thấu triệt? Học mƣời bộ kinh muốn thấu triệt, không 

bằng học một bộ kinh mà thấu triệt. Một bộ kinh dễ thấu triệt, mƣời 

bộ  kinh  không  dễ  thấu  triệt,  vì  sao  vậy?  Vì  bị  phân  tâm,  không  đủ 

tinh  chuyên.  Huống  gì  hiện  nay  sức  mạnh  chúng  ta  rất  yếu  kém, 

không kiên cƣờng, dùng vào một môn dể thấu triệt, có chút hy vọng. 

Ba môn, bốn môn, năm môn, sáu môn không hy vọng, học nhƣ vậy là 

sao? Chỉ học đƣợc cái vỏ bên ngoài, không mang đến lợi ích. Vì sao 

gọi  là  không  có  lợi  ích?  Vì  không  chống  cự  nổi  sự  ô  nhiễm  bên 

ngoài,  đúng  là  không  hữu  ích.  Gặp  việc  xứng  tâm  vừa  ý  còn  khởi 

tham  luyến,  gặp  chuyện  không  nhƣ  ý  còn  khởi  sân  nhuế,  đúng  là 

không hữu ích. Hữu ích là có thể hàng phục phiền não, thất tình ngũ 

dục hiện tiền có thể khắc phục nó, giữ đƣợc tự tánh tâm thanh tịnh, 

không bị bên ngoài làm dao động. Công phu thật sự, bản lĩnh thật sự. 

Niệm Phật vì muốn cầu sanh thế giới Cực Lạc, sanh đến thế giới 

Cực Lạc lìa khổ đƣợc vui, nhƣ vậy có thể vãng sanh chăng? Không 

thể vãng sanh.  Thế  giới tây phƣơng Cực  Lạc rất tốt,  trong kinh nói 

không sai chút nào”. Siêu thắng độc diệu”là để ta hƣởng thụ sao? Thế 

giới Cực Lạc quá tốt, tôi đến đó, tuyệt đối không lìa xa nữa. Sai, sai 

lầm hoàn toàn. Ngƣời nhƣ vậy không thể vãng sanh. 

Ngƣời  nhƣ  thế  nào  có  thể  vãng  sanh?  Ngƣời  đến  thế  giới  Cực 

Lạc để học tập, để thành Phật, sau khi thành Phật phổ độ chúng sanh 

nhƣ Phật vậy. Điều kiện làm Phật phải nhƣ vậy, đây gọi là tâm đại bồ 

đề. Tâm đại bồ đề đầu tiên là “chúng sanh vô biên thề nguyện độ”, 

nếu nhƣ không có nguyện độ chúng sanh,  thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc không có phần. Mọi ngƣời không thể không biết điều này. 

Phàm phu chọn Tịnh độ, vãng sanh thế giới Cực  Lạc là đi làm 

Phật, cần bao nhiêu thời gian? 3 năm, là đủ rồi. 

Thật thà, nghe lời, thật làm. 6 chữ này là điều kiện Sƣ thừa nhất 

định phải đầy đủ của Trung Quốc từ xƣa đến nay, không có điều kiện 

này  Lão  Sƣ  sẽ  không  dạy  bạn.  Nhƣng  ngƣời  đầy  đủ  điều  kiện  này 





233 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

không  nhiều,  chúng  ta  xem  thấy,  nghe  thấy,  quả  thật  không  nhiều, 

nhƣng chân thật có thành tựu. 

Lúc đầu Lão Hòa thƣợng Đế Nhàn có một ngƣời đồ đệ làm thợ 

vá nồi, ông chính là đầy đủ điều kiện này. Ông không biết chữ, chƣa 

từng  đƣợc  đi  học,  sanh  trƣởng  ở  nông  thôn,  vô  cùng  khổ  cực,  gia 

cảnh  thanh  bần.  Sống  ở  nông  thôn,  không  có  đất  đai,  ngay  cả  điều 

kiện làm nông cũng không đủ,  học làm thợ vá nồi,  vá nồi vá chén. 

Lúc  kháng  chiến  vẫn  còn  loại  nghề  nghiệp  này  hiện  nay  không  có, 

thời kỳ kháng chiến chúng tôi vẫn còn thấy qua. Ông với Pháp sƣ Đế 

Nhàn  là  đồng  hƣơng,  lúc  nhỏ  cùng  nhau  lớn  lên  ở  nông  thôn.  Gia 

cảnh của Pháp sƣ Đế Nhàn tốt hơn một chút, đƣợc đi học, có học qua 

làm  kinh  doanh,  học  qua  cách  làm  ăn.  Về  sau  xuất  gia,  xuất  gia, 

giảng kinh dạy học, trở thành Nhất Đại Tôn Sƣ. Ông cũng đã đi tìm 

rất lâu, nhƣng tìm không thấy, xem thấy việc xuất gia cũng không tệ, 

cuộc sống không đến nổi khổ cực nhƣ vậy, YÊU CẦU ĐƢỢC xuất 

gia. Lão Pháp sƣ Đế Nhàn nói với ông, anh đã hơn 40 tuổi, không kịp 

nữa rồi, xuất gia ở trong tự miếu, mức độ thấp nhất 5 thời công khóa 

phải biết làm. Anh xem anh chậm hiểu, anh học không đƣợc, giảng 

kinh thuyết pháp anh lại không biết chữ, hiện nay học đều không còn 

kịp nữa. Nhƣng ông nhất định yêu cầu không đáp ứng không đƣợc, 

sau cùng lão Hòa thƣợng bị ép, nói điều kiện với ông. 

Ngƣời thợ vá nồi nói đƣợc, không luận ngài nói cái gì tôi cũng 

đều nghe theo, cứ nhƣ vậy mà thế độ cho ông. Sau khi thế độ, không 

thể ở trong tự miếu, đến Ninh Ba tìm một cái miếu bỏ hoang ở dƣới 

quê, lúc đó ở dƣới quê có rất nhiều. Tiểu Miếu ở nông thôn không có 

ngƣời ở, đã bỏ hoang, tìm một nơi nhƣ vậy để ông ở. Dƣới quê vẫn 

có một số tín đồ, tìm một vài ngƣời hộ trì cho ông, gởi họ một ít gạo, 

một ít thức ăn, cũng tìm đƣợc một bà cụ, là bà cụ niệm Phật, chăm 

sóc sinh hoạt cho  ông,  đều này thật  khó đƣợc.  Bữa sáng ông tự lo, 

bữa trƣa và bữa tối bà cụ sẽ lo cho ông, giặt y phục cho ông. Lão Hòa 

thƣợng chỉ dạy ông một câu Nam Mô A Di Đà Phật, nói với ông, cứ 

thế  mà  niệm  tiếp  tục,  niệm  mệt  thì  nghĩ,  nghĩ  khỏe  rồi  lại  tiếp  tục 

niệm, không phân ngày đêm. Ông thật sự nghe lời, thật sự thật thà, 

chính là một câu A Di Đà Phật này niệm đƣợc 3 năm, biết trƣớc ngày 





234 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

giờ vãng sanh, đứng mà vãng sanh, công phu đƣợc xem là không tệ. 

Lão Hòa thƣợng Đế Nhàn thay ông lo việc hậu sự, vô cùng tán thán 

đối với ông, ông cũng coi nhƣ không xuất gia uổng phí, chân thật có 

thành  tựu,  làm  một  tấm  gƣơng  tốt  cho  ngƣời  niệm  Phật.  Điều  kiện 

thành công của ông chính là, Thật thà, nghe lời, thật làm, một cách 

tuyệt đối mƣời phân vẹn mƣời. 

Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  trong  hội  Lăng  Nghiêm  nói  với  chúng  ta, 

Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền tƣơng lai nhất định thấy Phật. Những 

ngƣời này niệm Phật có nhìn thấy Phật không? Chắc chắn có, có một 

số không chỉ thấy một lần. Thấy Phật, Phật nhất định nói với họ, con 

vẫn còn bao nhiêu năm thọ mạng, đợi đến lúc con mạng chung ta sẽ 

đến tiếp dẫn con vãng sanh, xem nhƣ là thọ ký. 

Nhƣng cũng có một số ngƣời, họ vẫn còn thọ mạng nhƣng không 

cần nữa, bây giờ liền muốn theo Phật đến thế giới Cực Lạc, A Di Đà 

Phật rất từ bi không có chuyện không đồng ý. Vì thế chúng ta ở trong 

vãng  sanh  truyện  Tịnh  độ  Thánh  Hiền  Lục  xem  thấy  những  ngƣời 

vãng  sanh đó, hơn một nửa đại khái đều là 3 năm vãng sanh. 

Lúc đầu tôi ở Đài Loan, có một đồng tham đạo hữu là Pháp sƣ 

Đức Dung, cũng đã qua đời rồi, thầy ấy thƣờng nghe tôi giảng Kinh, 

đƣa ra một vấn đề, thầy ấy xem Vãng sanh Truyện, Tịnh độ Thánh 

Hiền  Lục  có  hoài  nghi.  Tôi  nói  thầy  hoài  nghi  cái  gì?  Thầy  ấy  nói 

nhiều ngƣời nhƣ vậy đều là 3 năm vãng sanh, có phải thọ mạng đều 

đến rồi không? dƣờng nhƣ điều này thật không thể nào. Tôi nói với 

thầy, thật sự nếu nhƣ nói đều là 3 năm, làm gì có chuyện trùng hợp 

nhƣ vậy, vài ngƣời thì có thể, nhiều ngƣời nhƣ vậy, về mặt logic nói 

không thông. 



Vậy sự việc này là nhƣ thế nào? họ vẫn còn thọ mạng nhƣng họ 

không  cần.  Hôm  nay  ta  gặp  đƣợc  Phật  là  chuyện  khó  đƣợc,  ta  liền 

khẩn cầu Phật mang ta đi ngay bây giờ, khẩn nài, van xin, nài nỉ, từ 

đây về sau thọ mạng đều không cần. Phật nhất định sẽ mang họ đi, 

điều này mới hợp với logic, mới có thể nói đƣợc thông. 

Hay nói cách khác, Phàm phu chọn Tịnh độ,   vãng  sanh  thế  giới 

Cực  Lạc là đi làm Phật,  cần  bao nhiêu thời gian?  3 năm,  là đủ  rồi. 

Hơn nữa chúng ta xem thấy có rất nhiều trƣờng hợp, quá khứ, hiện 





235 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tại. Hiện nay chúng tôi có rất nhiều đồng học niệm Phật vãng sanh, 

không ít ngƣời 3 năm là vãng sanh. Hơn nữa những ngƣời vãng sanh 

này đều có bản lĩnh, đó chính là không có sanh bệnh mọi thứ vô cùng 

bình thƣờng, lúc ra đi là đi một cách tự nhiên. Có ngƣời đứng mà ra 

đi, có ngƣời ngồi mà ra đi, chính mắt chúng tôi xem thấy, chuyện này 

làm sao có thể lừa ngƣời đƣợc? Họ biết đƣợc họ đi vào ngày nào, họ 

cũng không nói với bất kỳ ai, nói với ngƣời sẽ gây ra phiền phức. Tại 

vì  sao?  Mọi  ngƣời  quấy  nhiễu  bạn,  không  cần  trợ  niệm,  trợ  niệm 

cũng có thể bị quấy nhiễu, vì thế họ vãng sanh một cách tự nhiên. 

Chúng tôi ở nƣớc Mỹ xem thấy một ngƣời, chuyện này đại khái 

cũng gần 20 năm trƣớc, chính là ở San Francisco, có một bà cụ niệm 

Phật 3 năm. Con trai của cụ du học ở Mỹ, sau khi tốt nghiệp,... ở Mỹ 

làm việc, kết hôn, sanh đƣợc một cháu trai, con trai sanh  đƣợc cháu 

nhỏ, bà cụ ở Đài Loan, đón mẹ đến Mỹ để trông cháu nhỏ, chăm sóc 

sinh hoạt gia đình. Bà cụ vào lúc đó sáu, bảy mƣơi tuổi vẫn còn làm 

đƣợc. ở đƣợc 3 năm, cháu nhỏ cũng đã lớn, có thể đi nhà trẻ, con trai, 

con  dâu  đều  có  công  việc,  cả  một  ngày  chỉ  có  một  mình  bà.  Bà  là 

ngƣời niệm Phật, hoàn cảnh này tốt, không có ngƣời quấy nhiễu bà, 

láng giềng là ngƣời Ngoại Quốc, nói chuyện không đƣợc, ngôn ngữ 

không rành, không có qua lại, một hoàn cảnh thanh tịnh nhƣ vậy, đây 

chính là đạo tràng của bà, niệm Phật không gián đoạn. 

Vào cái ngày vãng sanh, bởi vì buổi sáng mỗi ngày cụ đều là dạy 

rất sớm chuẩn bị xong bữa sáng, con trai, con dâu, cháu trai sau khi 

thức dậy liền có thể ăn cơm, sau khi ăn xong đều đi học, đi làm hết. 

Buổi sáng hôm đó bà không thức dậy, không có ngƣời làm cơm, cảm 

thấy rất kỳ lạ, mở cửa phòng bà cụ, bà mặt áo tràng ngồi trên giƣờng, 

xếp bằng ngồi trên giƣờng, gọi bà không thấy trả lời, tỉ mỉ xem lại, đi 

rồi. Đi vào buổi tối, mấy giờ đi thì không biết., bên cạnh giƣờng có 

để lại di chúc, viết rất dài, hơn nữa hiếu phục của con trai, con dâu, 

cháu trai đều đã làm xong, đều đặt ở bên cạnh, hậu sự đều chuẩn bị 

xong.  Từ  phƣơng  diện  này  mà  xem,  chí  ít  3  tháng  trƣớc  bà  đã  biết, 

nếu không,...  chuẩn bị sẽ không chu đáo nhƣ vậy.  Lúc  này con trai 

gọi điện thoại thông báo cho những ngƣời bạn của bà là những ngƣời 





236 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

bạn niệm Phật, mọi ngƣời đều đến nhà xem, giúp bà lo việc hậu sự, 

không một ai không bội phục. 

Bà  là cƣ sĩ  tại gia,  sống ở nƣớc Mỹ  đƣợc 3 năm,  thành tựu tốt 

nhƣ vậy. Nếu bà ở Đài Loan có thể sẽ không làm đƣợc, tại vì sao? 

Bạn bè nhiều,  qua lại nhiều.  Ở Mỹ  không có ngƣời nói chuyện với 

bà,  ngoài  việc  niệm  Phật  ra,  bà  không  còn  việc  nào  khác,  duyên 

không giống nhau con trai đón mẹ đến Mỹ, không hề ngờ rằng duyên 

phận này lại quá thù thắng, để cho mẹ của cậu có thể bình an tự tại 

mà vãng sanh, đây là sự việc mà cậu không hề ngờ tới. Nƣớc Mỹ có 

hoàn cảnh nhƣ vậy, chính là xem bản thân bạn có biết cách dùng hay 

không. Chân thật vạn duyên buông xuống, trong tâm chỉ có A Di Đà 

Phật, ngoài A Di Đà Phật ra cái gì cũng không có, 3 năm công phu 

thuần thục bà mới có thể làm đƣợc. Ở Đài Loan cũng có, hơn 40 năm 

trƣớc chúng tôi gặp đƣợc một vị, bà lão ở xã Tƣớng Quân Đài Nam 

đứng mà vãng sanh, cũng là 3 năm. Gia đình của bà cụ này vô cùng 

hòa  mục,  con  cái  hiếu  thuận,  bà  không  hề  nói  với  bất  kỳ  ai,  sợ  bị 

quấy nhiễu, lúc ăn cơm tối thì đi. Lúc ăn cơm tối, bà nói với con trai, 

con dâu, ngƣời nhà, các con cứ ăn cơm trƣớc, mẹ phải đi tắm. Bà thật 

sự đi tắm, thay y phục, ngƣời nhà đợi rất lâu nhƣng bà vẫn chƣa ra, đi 

xem thử, thật sự  có thay y phục, gọi bà  nhƣng không có ngƣời trả 

lời. Trong nhà có một Phật đƣờng nhỏ, kết quả xem thấy, bà cụ mặc 

áo tràng cầm lấy tràng hạt, mặt đối diện tƣợng Phật đứng ở nơi đó bất 

động,  con  trai  gọi  bà  nhƣng  không  trả  lời,  tỉ  mỉ  xem  lại,  đã  đi  rồi, 

đứng mà đi, cũng là 3 năm, tín nguyện trì danh, vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật, là thật không phải giả, đây là tấm 

gƣơng tốt nhất cho ngƣời học Phật hiện đại. 

Chùa  Phật  Lai  ở  Nam  Dƣơng  ba  vị  này  là  ngƣời  chân  thật  có 

thành  tựu  vì  chúng  ta  biểu  pháp,  là  tấm  gƣơng  tốt  của  chúng  ta. 

Ngƣời vãng sanh đầu tiên là mẫu thân của lão Hòa thƣợng Hải Hiền, 

bà vãng sanh vào năm 1958, lúc đó bà 86 tuổi. Đƣơng thời lão Hòa 

Thƣợng Hải Hiền mới chỉ có 57 tuổi, trong báo cáo này nói đƣợc rất 

rõ  ràng,  mẫu  thân  của  lão  Hòa  thƣợng  là  biết  trƣớc  ngày  giờ.  Vào 

những năm cuối đời huynh đệ tỉ muội đều đã qua đời, lão Hòa thƣợng 

đón bà đến tự viện để phụng dƣỡng, mọi ngƣời cùng nhau niệm Phật. 





237 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Có 1 năm bà đột nhiên nói với Hải Hiền Pháp sƣ,  muốn trở về quê 

nhà,  kiên  trì  phải  về  quê,  Hải  Hiền  lão  Hòa  thƣợng  rất  hiếu  thuận, 

liền cùng bà trở về quê. Vào cái ngày vãng sanh bà cũng không nói, 

đích thân xuống bếp gói sủi cảo, dặn dò lão Hòa thƣợng tìm con gái, 

cháu  gái  và  ngƣời  thân  trong  nhà  của  bà  về  hết  cùng  nhau  ăn  bữa 

cơm, đây chính là gia đình đoàn viên, sự đoàn viên sau cùng. Sau khi 

ăn cơm xong, bà ngồi trên ghế hai chân xếp bằng, nói với mọi ngƣời: 

ta đi đây!một cách rất vui vẻ, ta đi đây, nói một câu này xong, đầu 

hơi  nghiêng,  liền  đi  thật.  Thật  không  phải  ngƣời  bình  thƣờng!bạn 

xem xem, trƣớc khi ra đi còn ở trong nhà bếp làm việc, bà hoan hỷ, 

thấy mọi ngƣời đều vui vẻ, nói với họ ta đi đây, vui vẻ mà ra đi. Do 

đây mới biết, mẫu thân của ngài vãng sanh. Bà muốn mỗi ngƣời thân 

trong nhà nhìn thấy, sau đó bạn liền sẽ chân thật niệm Phật, bạn mới 

chân thật mong muốn, ta phải đi tự tại nhƣ vậy, không có đau bệnh, 

hoan hỷ, vui vẻ mà ra đi, không có mảy may vƣớng bận nào. 

Vào  thời  đó  hoàn  cảnh  rất  khó  khăn,  gia  cảnh  nghèo  khó,  Tự 

Miếu là cái Miếu nhỏ ở dƣới quê, hƣơng hỏa cúng dƣờng rất ít, thu 

nhập rất khó khăn, hoàn toàn dựa vào trồng trọt của bản thân lão Hòa 

thƣợng để duy trì sự no ấm, cho nên dùng những tấm ván rất mỏng, 

đóng thành một cái quan tài, rồi chôn cất mẹ của ngài. Trong tâm lão 

Hòa thƣợng cảm thấy ấy nấy đối với sự việc này, thấy có lỗi với mẫu 

thân, nhƣng điều kiện thực tế không làm đƣợc. 8 năm sau hoàn cảnh 

chuyển biến tốt hơn, Ngài muốn cải táng cho mẫu thân ngài đào phần 

mộ lên, mở quan tài ra, không thấy ngƣời, trong quan tài chỉ có mấy 

cây đinh dùng để đóng quan tài, ngƣời không thấy. Sự việc này trong 

ghi chép của Trung quốc, Tổ Sƣ Đạt Ma cũng là nhƣ vậy. Tổ Sƣ Đạt 

Ma sau khi đƣợc mai tang, trải qua nữa năm, có ngƣời từ  Tây vực trở 

về, nói gặp đƣợc Ngài Đạt Ma ở Tây vực, Tổ Sƣ Đạt Ma một chân 

mang một chiếc giày, chân còn lại đi chân trần, xem thấy có sự việc 

nhƣ vậy, liền đối chiếu thời gian này, vừa đúng lúc ngài đƣợc chôn 

cất, làm gì có sự việc nhƣ vậy. Họ mở phần mộ ra để xem thử, mở 

phần mộ của ngài ra, mở chiếc quan tài, quả nhiên không thấy ngƣời, 

trong quan tài có một chiếc giày. Nói rõ ngƣời này nhìn thấy Tổ Sƣ 

Đạt Ma là thật, không phải vọng ngữ. 





238 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ngài Đạt Ma là bồ tát tái lai, vì thế mẫu thân của lão Hòa thƣợng 

Hải Hiền có phải là Bồ tát tái lai, du hý thần thông hay không? Phàm 

phu  chúng  ta  không  dám  suy  đoán,  đây  đều  là  ngƣời  niệm  Phật,  đi 

đƣợc tự tại nhƣ vậy, sau khi ra đi còn có kỳ tích lƣu lại cho chúng ta 

xem. Tuy lúc sanh tiền không hề đƣợc nói rõ không hề nói với chúng 

ta, chúng ta xem thấy hiện tƣợng kỳ tích này, trong tâm cần phải giác 

ngộ, chí ít chứng minh sự thù thắng của Pháp môn niệm Phật, không 

phải giả, sanh tử đại sự. Đây là bổn tâm bổn nguyện của tất cả Chƣ 

Phật, phƣơng pháp gì có thể làm đƣợc?  phƣơng pháp niệm Phật có 

thể làm đƣợc. Bạn xem 3 ngƣời của chùa Phật Lai không phải ngƣời 

bình thƣờng, 3 ngƣời các Ngài từ một câu A Di Đà Phật đã làm đƣợc, 

còn không có một bộ Kinh, bí quyết chính là chuyên nhất. Tâm phải 

chuyên, tâm phải  nhất,  một niệm, không đƣợc có niệm  thứ hai,  một 

niệm  chính  là  chánh  niệm,  hai  niệm  chính  là  tà  niệm.  ý  niệm  của 

chúng ta quá nhiều, vọng tƣởng tạp niệm ngàn ngàn vạn vạn không 

tính xuể, tạp niệm vọng tƣởng không có trong tự tánh, đây đều là sự 

việc của A Lại Da, A Lại Da mê rồi mới có, Giác rồi sẽ không còn. 

Ngày nay chúng ta phải đi con đƣờng giác ngộ, không thể đi con 

đƣờng mê muội, niệm Phật là đi con đƣờng trực tiếp thành Đại Giác 

Phật.  Chúng  ta  xem  thấy  hoan  hỷ,  chính  là  3  vị  của  chùa  Phật  Lai 

ngƣời  tu  hành  biểu  pháp,  làm  ra  tấm  gƣơng  tốt  nhất  cho  chúng  ta 

xem, các Ngài chính là một câu Phật  hiệu, ngay cả Kinh cũng không 

cần, một câu Phật hiệu liền thành tựu, hơn nữa là thành tựu viên mãn, 

không phải thành tựu bình thƣờng. chúng ta phải biết xem, chúng ta 

phải biết học. 

Còn có ân đức nào lớn hơn ân đức này không? không có. Tri ân 

mới  biết  báo  ân,  Đại  ân  Đại  đức  của  Phật  Bồ  tát  đối  với  chúng  ta, 

chúng ta không biết, ngƣời học Phật cũng không biết. Những ngƣời 

nào biết? ngƣời thật thà, nghe lời, thật làm biết, ngƣời biết đƣợc đều 

thành tựu, đây chính là báo ân. Ba ngƣời này của chùa Phật Lai đều 

là Phẩm vị cao nhất vãng sanh thế giới Cực Lạc, các Ngài chân thật 

là ngƣời báo ân, ngƣời tri ân báo ân. Đại nguyện Đại lực của Phật Di 

Đà chúng ta cũng không biết, vậy ai biết? Chƣ Phật Nhƣ Lai biết. 





239 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Mới là phƣơng tiện cứu  cánh,  một câu  Phật hiệu này của tịnh 

tông là phƣơng tiện cứu cánh trong số phƣơng tiện cứu cánh. Chúng 

ta nhất định phải trân trọng nhất dịnh không đƣợc luống qua, hy vọng 

trong  1  đời  này  nhất  định  có  thành tựu,  chân  thật  làm,  thật  sự  chịu 

làm. Pháp Sƣ oánh kha triều tống đã làm ra ví dụ cho chúng ta 3 ngày 

3 đêm liền mời đƣợc A Di Đà Phật đến, ngƣời đó cũng chính là phá 

trai  phạm  giới  tạo  tác  rất  nhiều  tội  nghiệp,  ngài  cũng  có  thể  thành 

công, chúng ta vì sao không thể thành công? không có quyết tâm đó 

của  ngài,  tín  nguyện  không  so  đƣợc  với  ngài,  ngài  thật  tin  thật 

nguyện. 

9. Ma chƣớng- Oan gia trái chủ. 

 9.1.  Dùng  sức  Định  Huệ  hàng  phục  ma  oán”(“Oán”chỉ  oán 

 gia). 

Nay chúng ta nói là “oán thân trái chủ”, chúng ta phải học điều 

này. Nay chúng ta bắt đầu học Phật, những điều gây chƣớng ngại cho 

chúng ta rất nhiều, chúng ta muốn đến đây nghe kinh, nhƣng bạn thân 

của  quý  vị  gọi  điện  thoại  hẹn  sẵn,  khiến  cơ  hội  của  quý  vị  bị  phá 

hoại. Đó là gì? Ma chƣớng đạo. Kẻ ấy do lòng tốt mời quý vị đi chơi, 

tức là ma ở ngay trong cuộc sống hằng ngày, ở quanh ta. Hôm nay 

quý vị  muốn định tâm,  muốn niệm  Phật,  tính lạy Phật thì có ngƣời 

đến tìm quý vị, quý vị biết đó là ma đến quấy nhiễu. Khi ấy, quý vị 

tùy thuận giáo huấn của Phật, Bồ Tát, hay tùy thuận ý nghĩ của ma đi 

theo họ? Lúc ấy do chính quý vị chọn lựa. Chọn lựa đạo nghiệp thì 

trong tƣơng lai quý vị có thành tựu. Quý vị chọn lựa thù tạc, đi theo 

ma, đạo nghiệp sẽ bị hủy mất. Từ sơ phát tâm cho đến khi thành Phật, 

Phật  luôn  giúp  chúng  ta,  ma  cũng  luôn  nhiễu  loạn  chúng  ta,  năm 

mƣơi, năm mƣơi! Mấu chốt thành bại chẳng tại Phật, cũng chẳng do 

ma,  mà  do  chính  mình  quyết  định.  Nếu  chính  mình  có  thể  kiên  trì, 

một phƣơng hƣớng, một mục tiêu, chẳng có ai không thành tựu. Nếu 

phƣơng hƣớng của quý vị quá nhiều, mục tiêu quá nhiều, chắc chắn 

quý vị chẳng thể thành tựu. Không thể thành tựu thì chắc chắn vẫn 

luân hồi trong lục đạo.  Phải thấy rõ luân hồi trong lục đạo rất khổ, 

khổ chẳng thể nói nổi. Thật sự hiểu rõ, thật sự minh bạch, chẳng còn 





240 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

muốn luân hồi nữa. Thời gian trong lục đạo rất dài, đời đời kiếp kiếp 

trong quá khứ đã chịu lắm nỗi khổ sở oan uổng dƣờng ấy. Bao nhiêu 

đồng tham đạo hữu đều đã thành Bồ Tát, thành Phật, nhƣng chúng ta 

vẫn luân hồi trong lục đạo, chính mình phải gánh lấy trách nhiệm ấy. 

Tôi không cảm thấy giận, quý vị nhƣ thế nào, dùng phƣơng pháp 

gì đối với tôi, tôi đều không giận. Tôi rất có tánh cảnh giác không dễ 

bị mắc lừa, nổi nóng là tự mình thiệt thòi. Trong Phật pháp nói, một 

ngọn lửa sân đốt thiêu cả rừng công đức. Lửa là gì? Khi nổi giận sẽ 

đốt  cháy  cả  rừng  công  đức.  Ma  vƣơng  đáng  sợ  nhƣ  thế  nào  cũng 

không đốt cháy đƣợc công đức của mình, họ liền nghĩ cách khiến ta 

nổi giận, nổi giận sẽ đốt cháy chính mình. Quý vị xem không ai có 

thể đốt cháy đƣợc,  nếu nhƣ vĩnh viễn không nổi giận,  công đức đó 

tích lũy không thể tƣởng tƣợng đƣợc! Một niệm sân hận liền đốt cháy 

tất cả công đức, quý vị nói đáng sợ biết bao! Gặp chuyện không thể 

nhẫn,  lập  tức  cảnh  giác  rằng  yêu  ma  quỷ  quái  muốn  đốt  cháy  rừng 

công đức của mình, tôi không bị mắc lừa đâu. 

 9.2.  Bây  giờ  nói  chúng  ta  đến  thế  giới  này,  chúng  ta  mê,  mê 

 trong lục đạo. 

Trong lục đạo xả thân thọ thân là do nguyên nhân gì? Vẫn là do 

cảm ứng. Chúng ta có nhân duyên với cha mẹ, không có duyên không 

có cảm ứng, có duyên liền có cảm ứng. 

Đức Phật nói có bốn loại nhân duyên, báo ân, báo oán, đòi nợ, 

trả nợ. Quá khứ không biết đời nào, kết bốn loại nhân duyên này với 

quý vị. Đến báo ân, làm con hiền cháu thảo, không cần yêu cầu, họ tự 

nhiên hiếu thuận. Vì sao vậy? Vì trong đời quá khứ quý vị tốt với họ, 

đời  này  đến  báo  đáp.  Đứa  trẻ  này  rất  dễ  dạy,  rất  nghe  lời,  rất  hiếu 

thuận. 

Nếu  là  báo  oán,  đứa  trẻ  này  cũng  rất  lanh  lợi  thông  minh  dễ 

thƣơng, nhƣng không biết nghe lời, luôn làm trái ý mình. Nếu dùng 

ân trọng đối đãi chúng, sự oán hận của chúng hóa giải đƣợc đôi chút. 

Còn nhƣ hung dữ với chúng, không biết cách dạy dỗ, vậy thì rất rắc 

rối,  chúng  ghi  hận  trong  lòng.  Vốn  đã  có  oán  hận,  bây  giờ  đối  với 

chúng  không  tốt  lại  càng  thêm  oán  hận,  sẽ  khiến  cho  quý  vị  ngƣời 

mất nhà tan, họ đến để báo oán. 





241 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ta nợ họ của cải, dù sau này kiếm tiền nhiều đến mầy đều là của 

họ.  Họ  chăm  sóc  quý vị,  đem  đến  cho  quý vị  đời  sống  vật  chất  rất 

đơn giản, rất ít, chỉ đủ sống là đƣợc. Quý vị có thể ăn no, mặc ấm, 

thêm căn nhà để che mƣa che nắng là đủ, không có tâm cung kính. 

Đây  là  gì?  Họ  đến  đòi  nợ,  là  con  quỷ  đòi  nợ.  Nếu  nợ  không  nhiều 

lắm, ba tuổi, năm tuổi là ra đi, chết yểu, nợ đòi xong. Nợ nhiều quá, 

nuôi chúng đến tốt nghiệp đại học, lấy đƣợc học vị tiến sĩ thì ra đi. 

Họ chƣa kiếm tiền nuôi quý vị, vừa trả hết thù họ ra đi. 

Trả nợ, khi họ đến_tôi vừa nói là trả nợ. Họ có thể nuôi dƣỡng 

quý vị, nếu nợ nhiều họ chăm sóc cuộc sống của quý vị rất chu đáo, 

nhƣng không có lòng hiếu thuận, không có tâm cung kính. Nếu nợ ít, 

họ chăm sóc quý vị nhƣ ngƣời ở trong nhà vậy. Chúng tôi từng thấy 

trƣờng  hợp  này.  Con  trai  làm  chức  lớn,  có  địa  vị,  cha  mẹ  không  ở 

cùng, ở một ngôi nhà nhỏ khác. Có một ngƣời ở chăm sóc họ, cuộc 

sống rất đơn giản, giống nhƣ đối với ngƣời nhà mình vậy. Một tháng 

cung cấp cho họ một ít tiền sinh hoạt, rất khổ! 

Báo  ân,  báo  oán,  đòi  nợ,  trả  nợ  chính  là  bốn  mối  quan  hệ  này. 

Cha mẹ là mối quan hệ này, anh em chị em cũng là mối quan hệ này, 

thân thích bằng hữu cũng là mối quan hệ này. Hiểu rõ đạo lý này, đây 

là nhân duyên trong lục đạo, là cảm và ứng trong lục đạo. Khi hiểu rõ 

ràng,  phải  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  nhân  hậu  đối  đãi  ngƣời  khác. 

Nhân hậu với ngƣời khác chính là nhân hậu với  mình,  không có gì 

thiệt thòi cả. Ta có thể quên mình vì ngƣời, thì đời nay hoặc kiếp sau 

sẽ có ngƣời xả thân vì mình, quả báo mà! Bởi thế chúng ta khởi tâm 

động niệm trong tâm phải có cảnh giác, ta khởi tâm gì, nói những gì, 

đối đãi ngƣời khác nhƣ thế nào, biết rằng tƣơng lai ngƣời ta đối đãi 

với mình cũng nhƣ vậy, không sai chút nào. 

Sau khi học Phật, không giống trƣớc. Học Phật, nhờ oai thần của 

Phật pháp gia trì, bản thân tinh tấn tu học, thay đổi tất cả những vấn 

đề  về  báo  ân,  báo  oán.  Thay  đổi  nhƣ  thế  nào?  Làm  bạn  đồng  tu, 

chúng  ta  đều  là  đồng  học,  hóa  giải  tất  cả  những  chuyện  trƣớc  đây. 

Hóa  giải  chấm  dứt  mọi  thứ,  nhất  tâm  nhất  ý  cùng  nhau  đồng  tâm 

đồng đức tu hành. Mục đích là gì? Mục đích là không tiếp tục trôi lăn 

trong luân hồi lục đạo. 





242 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Cho nên khi con cái còn trẻ, nếu hiểu rõ phát tâm xuất gia, cha 

mẹ hoan hỷ. Biết nhƣ thế nào? Một đứa con thành Phật, chín đời sanh 

lên cõi trời. Trong nhà mình có một ngƣời tu hành thành tựu_quý vị 

xem trong Kinh Địa Tạng, bà la môn nữ, cô gái Quang Mục tu hành 

thành tựu, gia thân quyến thuộc đều đƣợc lợi ích. Tuy mẹ tạo tội đọa 

địa ngục, vừa nghe nói là mẹ của Bồ Tát, lập tức đƣa bà đến trời Đao 

Lợi. Điều này chứng minh câu ngạn ngữ nói: “một ngƣời con thành 

Phật, chín họ sanh thiên”. Quang Mục thấy mẹ sanh lên cõi trời Đao 

Lợi, tổ phụ mẫu, tằng tổ phụ mẫu, cao tổ phụ mẫn, lên trên chín đời 

đều hƣởng đƣợc lợi ích. Phƣớc báo này lớn biết bao! Đây là phƣớc 

báo chân thật, không phải nhân gian, phƣớc báo nhân gian là giả, rất 

ngắn  ngủi.  Mà  mình  không  có  phƣớc  báo  để  hƣởng  phƣớc  này,  tai 

họa  lập  tức  đến,  vì  thế  không  phải  phƣớc  báo  của  mình,  ngày  xƣa 

ngƣời đọc sách tuyệt đối không dám nhận, vô duyên vô cớ mời họ đi 

làm quan, cho của cải, họ không dám. Vì sao vậy? Trong lòng họ tự 

biết, vô công hƣởng lộc đằng sau chắc chắn có họa hoạn. Không phải 

bệnh nặng thì cũng gặp tai họa bất ngờ, vậy họ cần để làm gì? Ngƣời 

có học, ngƣời hiểu đạo lý, suốt đời chỉ cầu bình an mà thôi. Bình an 

chính là phƣớc.  Gia đình sum vầy,  xóm làng hòa thuận, đó là hạnh 

phúc  thật  sự.  Quan  tâm  lẫn  nhau,  chăm  sóc  lẫn  nhau,  hợp  tác  lẫn 

nhau, gia đình nhƣ vậy mỹ mãn biết nhƣờng nào. Họ không cầu địa 

vị hƣ vinh cao, không ngƣỡng mộ những thứ đó, của cải đều không 

để trong tâm. Chỉ cần ngày ngày ăn nó mặc ấm, an cƣ lạc nghiệp, đây 

là hiện tƣợng của thái bình thạnh thế. 

Chúng ta học Phật càng hiểu rõ những điều này, ngƣời học Phật 

không những không lãng phí, mà còn biết tiết kiệm, suốt đời sống có 

quy củ. Phật dạy hàng đệ tử bốn giới trọng. Trƣớc đây khi thầy giảng 

kinh  thƣờng  nhắc  nhở  chúng  tôi:  “Không  làm  quốc  tặc,  không  hủy 

báng quốc chủ”. Không làm quốc tặc, nghĩa là tuyệt đối không đƣợc 

làm điều tổn hại đến quốc gia, tổn hại đến xã hội đại chúng. Không 

hủy báng quốc chủ, quốc chủ ngày nay gọi là ngƣời lãnh đạo. Ngƣời 

lãnh đạo từ trung ƣơng, đến các giai cấp tỉnh huyện xã thôn, trƣởng 

thôn là quốc chủ của một thôn. Quốc chủ là ngƣời lãnh đạo các đơn 

vị hành chính, dù họ làm không tốt, dù họ làm việc sai, cũng không 





243 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đƣợc hủy báng họ, đây là đệ tử Phật. Họ làm sai, tự nhiên có quốc 

pháp trừng phạt họ, đệ tử Phật hủy báng là phạm giới. Phật pháp, “từ 

bi vi bổn, phƣơng tiện vi môn”, phải nhớ điều này. Bất kỳ ai có sai 

lầm đều không đƣợc hủy báng, nuôi dƣỡng điều gì? Nuôi dƣỡng nhân 

đạo của mình. 

Thông thƣờng chúng ta nói yêu ma quỷ quái. Nó ở đâu? Ở ngay 

xung quanh chúng ta, chính là những nhân vật xung quanh mà chúng 

ta thƣờng tiếp cận. Làm sao biết đƣợc? Quý vị thử nghĩ xem, trong 

kinh  Đức  Thế  Tôn  dạy  về  bốn  loại  duyên  giữa  con  cái  và  cha  mẹ. 

Quý vị thử nghĩ xem bốn loại duyên này là tính chất gì? Là báo ân, 

báo oán, đòi nợ hay là trả nợ, đặc biệt là thân tình khó đoạn. Điều đầu 

tiên của ma chƣớng là tình thân, quý vị không thể tự tại, không thể 

đƣợc tâm thanh tịnh. Quý vị thƣờng nhớ nhung thấp thỏm, không nhớ 

gì đến Phật, đáng lý phải nhớ niệm Phật, phải nghĩ đến Phật, quý vị 

lại nhớ đến ngƣời nhà của mình là coi nhƣ xong. Nhớ nhung ngƣời 

nhà là trầm luân trong lục đạo, bị nhƣ thế nào? Đời đời kiếp kiếp oan 

oan tƣơng báo. Báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ chính là làm những 

điều này. Quý vị vô cùng thân thiết đối với họ, nhƣng lại rất xa lạ với 

Phật  A  Di  Đà,  đó  là  ngƣời  ngoài,  không  để  trong  lòng,  nên  quý  vị 

không thể vãng sanh. Phật A Di Đà ngày ngày hy vọng quý vị đến 

thế giới Cực Lạc, quý vị cũng có ý này, nhƣng quý vị đã đi sai. Quý 

vị  chấp  trƣớc  tình  thân,  tình  thân  là  đại  ma  thứ  nhất,  vì  nó  chƣớng 

ngại chúng ta tu hành vãng sanh Tịnh độ. Nó đến làm khó, chống lại, 

nghĩa là không để quý vị vãng sanh. Tóm lại mà nói phải nhận thức, 

ngƣời chúng ta thích là ma, ngƣời chúng ta ghét cũng là ma, ghét là 

gì? Khiến quý vị sanh tâm sân hận, tâm sân hận khiến quý vị đọa địa 

ngục, quý vị xem họ kéo quý vị vào địa ngục đấy. Ngƣời quý vị yêu 

thích, khiến quý vị sanh tâm hoan hỷ, tâm tham luyến, họ kéo quý vị 

vào đƣờng ngạ quỷ. Tham sân si là ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, họ 

không lôi kéo quý vị vào nơi tốt đẹp, mà lôi kéo quý vị vào chỗ xấu 

xa nhất. Nên vấn đề này chỉ có ngƣời thật sự học Phật mới hiểu đƣợc, 

họ  mới  có  cảnh  giác  cao  độ.  Ý  niệm  này  khởi  lên,  cổ  nhân  nói: 

“không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, ý niệm vừa khởi lên lập tức 

đổi thành A Di Đà Phật. Hai câu này của cổ nhân rất hay: “Không sợ 





244 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Giác là gì? Luôn niệm câu Phật hiệu 

này chính là giác ngộ, nhớ niệm tham luyến ân oán đó tức là ma. Bất 

luận là ai cũng phải biết điều này. 

Tôi thƣờng chỉ cho các bạn đồng học một phƣơng pháp tốt, xem 

tất cả mọi ngƣời đều là Phật A Di Đà. Ngƣời thân là Phật A Di Đà, 

oan gia cũng là Phật A Di Đà, nhìn thấy đều là Phật A Di Đà, không 

sanh  tham  luyến,  không  sanh  sân  nhuế,  phƣơng  pháp  này  rất  hay. 

Nếu dùng phƣơng pháp này thuần thục, phải nhƣ thế nào? Chỗ xa lạ 

chuyển thành quen thuộc, chỗ quen thuộc chuyển thành xa lạ, công 

phu  sẽ  đắc  lực.  Công  phu  đắc  lực  thì  sanh  tử  tự  tại.  Thế  gian  này 

nhân quả báo ứng rất nhanh! Rất rõ ràng. Chỉ cần chúng ta bình tĩnh 

quan  sát,  đều  thấy  đƣợc,  ngƣời  nông  nổi  không  thấy  đƣợc,  tâm  địa 

thanh tịnh đều nhìn thấy, quả báo ở ngay trƣớc mắt. Quả thật là thiện 

có thiện quả, ác có ác báo. 

“Thôi phục nhất  thiết  ma  quân”.  Vấn  đề  này  ở  trong khi  giảng 

dạy chúng tôi đã nói rất nhiều. Nguyên tắc chung chính là thuận cảnh 

không  khởi  tham  luyến,  nghịch  cảnh  không  sanh  sân  nhuế.  Thuận 

cảnh khởi tham luyến, đọa vào đƣờng ngạ quỷ, nếu quá đáng sẽ biến 

thành đƣờng địa ngục. Trong nghịch cảnh sanh sân nhuế, điều này rất 

dễ, toàn bộ đều đọa vào địa ngục không biết lúc nào. Bởi vậy thuận 

cảnh chúng ta cảm ân, nghịch cảnh cũng cảm ân, vì sao vậy? Vì nó 

đến thử thách quý vị, xem công phu tu hành của quý vị đã đủ chƣa, 

có nhẫn đƣợc chăng. Không nhẫn đƣợc thì xong rồi, đời này quý vị 

không thể thành tựu, phải đi về đâu thì quý vị sẽ đi về đó. Thật sự có 

công phu, ma sẽ bị đẩy lùi. 

 9.3. Trí Độ Luận nói: “Đoạt tuệ mạng, phá hoại đạo pháp công 

 đức thiện bổn, nên gọi là ma”. 

Loại  quỷ  thần  này  có  đại  thần  lực,  có  thể  đối  đầu  khó  dể  với 

ngƣời  tu  pháp  xuất  thế,  quân  chúng  của  ma”.  Quân  chúng  ở  đây 

chính là quần chúng, còn gọi là ma quân. Đây là giải thích chữ ma. 

Có ma, hoàn toàn không phải giả. Thông thƣờng chúng ta nói yêu ma 

quỷ  quái.  Nó  ở  đâu?  Ở  ngay  xung  quanh  chúng  ta,  chính  là  những 

nhân  vật  xung  quanh  mà  chúng  ta  thƣờng  tiếp  cận.  Làm  sao  biết 

đƣợc? Quý vị thử nghĩ xem, trong kinh Đức Thế Tôn dạy về bốn loại 





245 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

duyên giữa con cái và cha mẹ. Quý vị thử nghĩ xem bốn loại duyên 

này là tính chất gì? Là báo ân, báo oán, đòi nợ hay là trả nợ, đặc biệt 

là thân tình khó đoạn. Điều đầu tiên của ma chƣớng là tình thân, quý 

vị  không  thể  tự  tại,  không  thể  đƣợc  tâm  thanh  tịnh.  Quý  vị  thƣờng 

nhớ nhung thấp thỏm, không nhớ gì đến Phật, đáng lý phải nhớ niệm 

Phật, phải nghĩ đến Phật, quý vị lại nhớ đến ngƣời nhà của mình là 

coi  nhƣ  xong.  Nhớ  nhung  ngƣời  nhà  là  trầm  luân  trong  lục  đạo,  bị 

nhƣ thế nào? Đời đời kiếp kiếp oan oan tƣơng báo. Báo ân, báo oán, 

đòi nợ, trả nợ chính là làm những điều này. Quý vị vô cùng thân thiết 

đối với họ, nhƣng lại rất xa lạ với Phật A Di Đà, đó là ngƣời ngoài, 

không để trong lòng, nên quý vị không thể vãng sanh. Phật A Di Đà 

ngày  ngày  hy  vọng  quý vị  đến  thế giới  Cực  Lạc,  quý  vị  cũng  có ý 

này, nhƣng quý vị đã đi sai. Quý vị chấp trƣớc tình thân, tình thân là 

đại ma thứ nhất, vì nó chƣớng ngại chúng ta tu hành vãng sanh Tịnh 

độ. Nó đến làm khó, chống lại, nghĩa là không để quý vị vãng sanh. 

Tóm  lại  mà  nói  phải  nhận  thức,  ngƣời  chúng  ta  thích  là  ma,  ngƣời 

chúng ta ghét cũng là ma, ghét là gì? Khiến quý vị sanh tâm sân hận, 

tâm sân hận khiến quý vị đọa địa ngục, quý vị xem họ kéo quý vị vào 

địa ngục đấy. Ngƣời quý vị yêu thích, khiến quý vị sanh tâm hoan hỷ, 

tâm tham  luyến,  họ kéo quý vị  vào đƣờng ngạ quỷ.  Tham sân si  là 

ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, họ không lôi kéo quý vị vào nơi tốt đẹp, 

mà lôi kéo quý vị vào chỗ xấu xa nhất. Nên vấn đề này chỉ có ngƣời 

thật sự học Phật mới hiểu đƣợc, họ mới có cảnh giác cao độ. Ý niệm 

này khởi lên, cổ nhân nói: “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, ý 

niệm vừa khởi lên lập tức đổi thành A Di Đà Phật. Hai câu này của 

cổ nhân rất hay: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Giác là gì? 

Luôn niệm câu Phật hiệu này chính là giác ngộ, nhớ niệm tham luyến 

ân oán đó tức là ma. Bất luận là ai cũng phải biết điều này. 

Tôi thƣờng chỉ cho các bạn đồng học một phƣơng pháp tốt, xem 

tất cả mọi ngƣời đều là Phật A Di Đà. Ngƣời thân là Phật A Di Đà, 

oan gia cũng là Phật A Di Đà, nhìn thấy đều là Phật A Di Đà, không 

sanh  tham  luyến,  không  sanh  sân  nhuế,  phƣơng  pháp  này  rất  hay. 

Nếu dùng phƣơng pháp này thuần thục, phải nhƣ thế nào? Chỗ xa lạ 

chuyển thành quen thuộc, chỗ quen thuộc chuyển thành xa lạ, công 





246 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

phu  sẽ  đắc  lực.  Công  phu  đắc  lực  thì  sanh  tử  tự  tại.  Thế  gian  này 

nhân quả báo ứng rất nhanh! Rất rõ ràng. Chỉ cần chúng ta bình tĩnh 

quan  sát,  đều  thấy  đƣợc,  ngƣời  nông  nổi  không  thấy  đƣợc,  tâm  địa 

thanh tịnh đều nhìn thấy, quả báo ở ngay trƣớc mắt. Quả thật là thiện 

có thiện quả, ác có ác báo. 

“Thôi phục nhất  thiết  ma  quân”.  Vấn  đề  này  ở  trong khi  giảng 

dạy chúng tôi đã nói rất nhiều. Nguyên tắc chung chính là thuận cảnh 

không  khởi  tham  luyến,  nghịch  cảnh  không  sanh  sân  nhuế.  Thuận 

cảnh khởi tham luyến, đọa vào đƣờng ngạ quỷ, nếu quá đáng sẽ biến 

thành đƣờng địa ngục. Trong nghịch cảnh sanh sân nhuế, điều này rất 

dễ, toàn bộ đều đọa vào địa ngục không biết lúc nào. Bởi vậy thuận 

cảnh chúng ta cảm ân, nghịch cảnh cũng cảm ân, vì sao vậy? Vì nó 

đến thử thách quý vị, xem công phu tu hành của quý vị đã đủ chƣa, 

có nhẫn đƣợc chăng. Không nhẫn đƣợc thì xong rồi, đời này quý vị 

không thể thành tựu, phải đi về đâu thì quý vị sẽ đi về đó. Thật sự có 

công phu, ma sẽ bị đẩy lùi. 

Đức  Thế  Tôn  đã  làm  tấm  gƣơng  tốt  nhất  cho  chúng  ta,  trong 

nhiều kiếp quá khứ ngài tu hành Bồ Tát đạo, tu hạnh nhục, gặp đƣợc 

vua Ca  Lợi.  Câu  chuyện này trong Kinh Đại Niết Bàn ghi chép rất 

tƣờng tận, Kinh Kim Cang chỉ nhắc đến một ít: “Vua Ca Lợi cắt bỏ 

thân thể”, đã nhắc đến câu này. Nói tỉ mỉ là trong Kinh Đại Niết Bàn. 

Điều này thông thƣờng chúng ta nói  là vô cùng nhục nhã. Tâm của 

nhẫn nhục tiên nhân tốt, tâm thiện hành thiện, vô duyên vô cớ chịu 

nhẫn nhục, lăng trì xử tử. Bất cứ ai cũng không thể chịu đựng đƣợc, 

không ngờ ngài hoàn toàn tiếp nhận, không hề có chút oán hận nào, 

cho đến khi ngài mạng chung. Sau cùng còn nói với Vua Ca Lợi, sau 

khi tôi thành Phật, ngƣời đầu tiên tôi độ là ông. Lời của ngài đã thực 

hiện.  Đức  Thế  Tôn  thành  Phật,  ngƣời  đầu  tiên  đƣợc  độ  là  tôn  giả 

Kiều Trần Nhƣ. Tôn giả Kiều Trần Nhƣ chính là vua Ca Lợi năm đó, 

còn Đức Thế Tôn chính là Nhẫn Nhục Tiên Nhân. Chúng ta đạt đƣợc 

khai thị này, hiểu rõ chân tƣớng sự thật, ngƣời hủy báng tôi cám ơn 

họ, ngƣời hủy nhục tôi cám ơn họ. Ngƣời chiếm lợi ích của tôi, hại 

tôi, lừa gạt tôi, cảm kích họ, nghĩ rằng mình đang trả nợ. Ngƣời hãm 

hại tôi, dù hãm hại đến tột cùng tôi vẫn cảm kích. 





247 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ngày nay ngƣời chƣớng ngại quý vị, chƣớng ngại quý vị rõ ràng 

nhất là danh lợi. Tôi không cần danh, buông bỏ danh, họ không cách 

nào phá hoại đƣợc, đây gọi là hàng phục. Lợi, ngƣời xuất gia nhiều 

Phật tử, nhiều ngƣời khen ngợi cúng dƣờng, nếu họ đặt chuyện sinh 

sự,  sẽ  đẩy  tất  cả  những  ngƣời  này  rời  xa.  Họ  cho  rằng  thầy  mình 

không phải là ngƣời tu hành chơn  chánh,  ông chỉ làm bộ làm dáng 

gạt chúng ta. 

Tôi không cần danh, tôi cũng không cần lợi, tôi cũng không cần 

khen  ngợi,  tôi  cũng  không  cần  ngƣời  cúng  dƣờng,  vậy  thì  ma  hết 

cách. Chỉ cần có phân biệt chấp trƣớc, ma liền có đƣợc cơ hội. Nếu 

buông bỏ tất cả phân biệt chấp trƣớc,  ma đối với quý vị không còn 

cách nào khác. Đến sau cùng sẽ sát hại, sát hại cũng cảm ân quý vị, 

giống nhƣ Nhẫn Nhục Tiên Nhân vậy, thì ma cũng đành chịu. 

Mềm  mỏng  khắc  phục  cang  cƣờng,  đức  lớn  của  nhu  hòa  nhẫn 

nhục có thể thành tựu vô lƣợng công đức,  không nhẫn đƣợc là thất 

bại thể thảm. 

Trong xã hội hiện nay, thƣờng nghĩ đến Nhẫn Nhục Tiên Nhân 

biểu diễn cho chúng ta thấy, chúng ta phải lãnh hội một cách sâu sắc, 

vì sao vậy? Vì trên đƣờng đạo bồ đề chúng ta sẽ gặp một vài vấn đề, 

cũng có thể gặp rất nhiều lần, chƣ Phật Bồ Tát từ lâu đã dạy chúng ta 

ứng phó cách nào rồi. Không chƣớng ngại chúng ta tu hành, không 


chƣớng ngại chúng ta cầu sanh Tịnh độ, không chƣớng ngại chúng ta 

thân cận Phật A Di Đà, nên suốt đời phải nắm chắc việc niệm Phật 

này.  Không  cho  ta  niệm  Phật,  không  cho  ta  mở  miệng,  vậy  thì  mặc 

niệm  trong  tâm.  Họ  có  thể  quản  lý  đƣợc  bên  ngoài  của  ta,  nhƣng 

không quản đƣợc nội tâm ta. Thảm họa càng nghiêm trọng, thành tựu 

càng  thù  thắng.  Thảm  họa  càng  bức  bách,  thành  tựu  càng  nhanh 

chóng,  thế  nên  mọi  thứ  ngăn  trở  trƣớc  mắt  không  phải  là  việc  xấu. 

Đối với ngƣời tu hành chơn chánh mà nói, đó là một cơ duyên rất khó 

đƣợc, vì sao vậy? Vì nó khiến chúng ta nhanh chóng thành tựu. Đây 

là thử thách sau cùng, đề thi vô cùng nghiêm khắc. Không thông qua 

sẽ đọa lạc, thông qua cảnh giới liền nâng cao, đọa nhanh, lên cũng rất 

nhanh.  Nhẫn  đƣợc,  hiểu  lý  lẽ,  tâm  địa  thanh  tịnh,  tâm  địa  có  trí  tuệ 

chắc chắn vƣợt qua. 





248 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 9.4. Lại nữa, này Phổ Quảng, nếu trong đời sau có người nam 

 hay người nữ nằm liệt mãi trên giường gối, cầu sống hay cầu chết 

 đều không được. 

Đây là một việc. Hoặc dạ mộng ác quỷ, nãi cập gia thân. Hoặc 

đêm mộng thấy ác quỷ cho đến kẻ thân thích trong nhà 

Đây là việc thứ nhì. Ban đêm thƣờng bị ác mộng, đây chẳng phải 

là chuyện tốt, cũng rất đau khổ. 

Hoặc du hiểm đạo, hoặc đa yểm mị, cộng quỷ thần du 

Hoặc đi trên đƣờng hiểm, hoặc nhiều lần bị bóng đè, hoặc cùng 

quỷ thần dạo chơi 

Đây là việc thứ ba, những câu sau đây là tổng kết. 

Nhật nguyệt tuế thâm,  chuyển phục uông sái,  nhãn trung khiếu 

khổ, thảm thê bất lạc giả. 

Trải qua nhiều ngày nhiều tháng nhiều năm, trở nên gầy mòn, lao 

sái; trong giấc ngủ kêu gào khổ sở, thê thảm không vui. 

Đây là trạng huống bịnh lâu ngày. Loại thứ nhất ngày nay chúng 

ta gọi là bịnh già, danh từ ngày nay gọi là bịnh mất trí nhớ vì tuổi già, 

nếu nghiêm trọng thì ngƣời ta gọi là ngƣời thực vật. Kẻ ấy còn thở 

thoi  thóp,  đích  thật  là  cầu  sống  không  đƣợc,  cầu  chết  cũng  không 

xong,  chúng  tôi  đã  gặp  rất  nhiều.  Nằm  trên  giƣờng  bảy,  tám  năm, 

mƣời  mấy  năm,  ngƣời  cả  nhà  phải  chăm  sóc.  Phần  nhiều  ngƣời  bị 

bịnh này đều tƣơng đối giàu có, đến tuổi già bị bịnh này. Tiền thuốc 

men phải tốn kém rất nhiều,  ngày đêm ba ca  y tá chăm  sóc,  đây là 

bịnh phú quý. Tôi đã từng gặp đồng tu, ngƣời nhà của họ bị bịnh này 

hết  bảy,  tám  năm,  đã  đến  mức  chẳng  hay  biết gì  cả,  gia  quyến  con 

cháu trong nhà đều chẳng nhận ra. Hỏi ngƣời ấy: “Cha biết con là ai 

không?”. “Con là ai?”, ông ấy đều chẳng nhận ra. Ngƣời nhà lại hỏi 

tôi: “Bịnh giống nhƣ vậy cầu Phật, Bồ Tát đƣợc không?”. Đƣợc, có 

lợi  ích,  nhƣng  phải  hỏi  bạn  chịu  tin  hay  không?”Tại  sao  ngƣời  ấy 

không  chịu  ra  đi?    Ngạn  ngữ  thƣờng  nói:  “Lộc  hết  ngƣời  mất”9, 

ngƣời ấy là ngƣời mất nhƣng lộc chƣa hết. Nói cách khác, phƣớc báo 

của kẻ ấy chƣa hƣởng hết; hoặc là thọ mạng đã đến nhƣng phƣớc báo 

chƣa hƣởng hết. Vậy thì phải làm sao? Chỉ còn cách nằm trên giƣờng 

hƣởng. 





249 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nếu hiểu đƣợc đạo lý này, một năm ngƣời ấy phải tốn bao nhiêu 

tiền thuốc men, bạn đem số tiền ấy đi làm phƣớc, quyên tặng tiền ấy 

để  làm  phƣớc.  Nếu  kẻ  ấy  còn  thọ  mạng  thì  sẽ  từ  từ  khôi  phục  sức 

khoẻ,  hết bịnh; nếu thọ  mạng đã đến thì sẽ  qua đời.  Kẻ ấy qua đời 

xong sẽ sanh đến cõi lành, vì tích phƣớc lớn. Nếu bạn không tin, bạn 

sợ ngƣời ta gạt tiền của bạn, thì thôi bạn cứ mƣớn y tá từ từ tiêu hết 

số tiền ấy. Chúng tôi nhìn thấy rất rõ ràng, hiểu đƣợc đạo lý này. Nếu 

bạn muốn khoẻ mạnh sống lâu, muốn giảm bớt bịnh tật, bạn nên nghĩ 

coi bạn sanh bịnh đại khái phải xài hết bao nhiêu tiền, bạn đem hết 

món tiền ấy đi làm phƣớc,  đem tặng cho những ngƣời bị bịnh khổ, 

tặng làm tiền thuốc men cho những ngƣời nghèo ấy thì bạn sẽ chẳng 

sanh  bịnh.  Tiền  thuốc  men  chữa  trị  cho  bạn  đã  chẳng  còn  nữa,  đã 

tặng cho ngƣời khác, ngƣời ta sanh bịnh thay bạn nên bạn sẽ chẳng 

sanh bịnh. Có rất nhiều ngƣời đều để dành một số tiền, chuẩn bị đến 

già trị bịnh nên họ làm sao chẳng sanh bịnh cho đƣợc? Họ đã dành 

dụm  sẵn  một  số  tiền,  tiền  thuốc  men  càng  nhiều,  thời  gian  bị  bịnh 

càng dài, bịnh càng nặng, chẳng phải là đạo lý nhƣ vậy hay sao? Cho 

nên tôi thƣờng khuyên ngƣời ta, mỗi năm nên đem tiền thuốc men đi 

làm phƣớc. 

Lúc  trƣớc  trong  các  buổi giảng  tôi khuyên  ngƣời  tu  phƣớc  nên 

làm ba việc: in kinh,  nhất định sẽ  là chuyện tốt,  chẳng có tác dụng 

phụ, chẳng bị tệ hại; thứ hai là giúp kẻ bị bịnh khổ; thứ ba là phóng 

sanh, đây là việc tôi cực lực đề xƣớng. Ăn chay, phóng sanh, tôi cũng 

tu sám hối, lúc trẻ tuổi ham thích săn bắn, sát sanh quá nặng, nghiệp 

sát sanh quá nặng, sau khi học Phật mới biết rõ, đặc biệt là đọc kinh 

Địa  Tạng,  biết  quả  báo  của  nghiệp  sát  sanh  quá  nặng,  cho  nên  đọc 

kinh  này  xong  liền  chẳng  dám  ăn  thịt  nữa.  Không  những  chọn  ăn 

chay mà còn dốc hết sức, hết lòng để phóng sanh, tu pháp sám hối. 

Ba  việc  này  tuyệt  đối  là  việc  tốt,  nhất  định sẽ  chẳng  có  ảnh hƣởng 

xấu ác. Nếu nói chúng ta xây một ngôi chùa không nhất định là việc 

tốt; nếu chùa xây xong, những ngƣời trụ trong ấy, tại gia, xuất gia, tứ 

chúng đệ tử đều tu hành đúng nhƣ pháp, chân chánh là một đạo tràng 

tốt, thì công đức ấy vô lƣợng. Nếu đạo tràng xây xong, tứ chúng đệ tử 

mỗi ngày đều đánh lộn, tranh danh đoạt lợi, bạn xây đạo tràng nhƣ 





250 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

vậy là tạo tội nghiệp. Bạn dẫn những ngƣời ấy đọa địa ngục, đâu có 

lý nào bạn chẳng đọa địa ngục cho đƣợc? Nên chuyện đó chƣa chắc 

là phƣớc, cả đời tôi chẳng dám đề xƣớng. Nếu gặp đạo tràng chánh 

pháp, phƣớc đức cúng dƣờng sẽ vô lƣợng vô biên. Trong đời tôi rất ít 

gặp đạo tràng chánh pháp. 

Trong kinh nói „Trăm ngàn vạn kiếp khó gặp gỡ‟, thời đại này có 

đƣợc  một  đạo  tràng  nhƣ  vậy,  thật  sự  là  vô  cùng  hiếm  hoi,  hy  hữu! 

Ngày nay chúng ta trồng phƣớc, đƣơng nhiên đây là ruộng phƣớc thật 

sự. Do đó hết thảy đại chúng cúng dƣờng cho tôi, tôi đem hết số ấy 

gởi qua bên đó, phƣớc điền thù thắng hiếm có, bạn cúng dƣờng tôi, 

tôi  thay  thế  bạn  trồng  phƣớc  điền.  Bạn  cúng  dƣờng  tôi  chẳng  có 

phƣớc, bạn cúng dƣờng đạo tràng này thì phƣớc báo chẳng cùng tận, 

một đồng, một cắc đều có công đức chân thật, phƣớc báo vô biên. 

Đạo  tràng  phải  coi  trong  ấy  có  Đạo  hay  không,  thật  sự  có  đạo 

phong, học phong (phong cách tu học) thì đó là đạo tràng chân chánh, 

chúng ta phải dốc toàn tâm toàn lực để hộ trì, cúng dƣờng, đời sau 

chúng  ta đƣợc  đại  phƣớc  báo,  phƣớc  điền  này  chẳng trồng  sai  chỗ. 

Nếu đạo tràng ấy là nơi đấu tranh, chúng ta ra tiền, ra sức ở đó là tạo 

tội,  chẳng phải trồng phƣớc.  Hồi xƣa tôi ở Đài Loan giảng kinh tại 

một đạo tràng, ở đó giảng chẳng bao lâu, đại khái là hơn một tháng, 

ngƣời xuất gia trong ấy mỗi ngày đều cãi lộn. Vì sao cãi lộn? Tranh 

chức Chấp Sự. Đạo tràng ấy mới xây chẳng bao lâu, cỡ một hai năm, 

vị lão sƣ phụ cho đệ tử đi khắp nơi ở Đài Loan để quyên góp về xây 

đạo tràng.  Sau khi xây xong,  đƣơng nhiên chẳng có ai giành địa vị 

của  lão  sƣ  phụ,  đệ  tử  của  ngài  chẳng  dám  tranh.  Họ  lại  tranh  chức 

Đƣơng Gia, Tri Khách, Giám Viện; họ nói tôi quyên đƣợc bao nhiêu 

tiền, tôi đáng làm chức đó, kẻ kia nói họ quyên đƣợc bao nhiêu tiền, 

đáng phải làm chức gì, mỗi ngày đều tranh cãi chẳng dứt, chẳng yên. 

Họ còn mời tôi đi giảng kinh,  tôi về Đài Trung liền kể chuyện này 

cho  thầy  Lý,  thầy  Lý  nói: “Thôi  đi!    Về  đi,  đừng  đi nữa”.  Tôi  nói: 

“Kinh đó giảng mới nửa chừng thì sao?”. “Không sao!”, tôi bèn nghe 

lời thầy, kinh chƣa giảng xong, đại khái giảng chừng một phần ba rồi 

ngƣng. Thầy nói chẳng nên tới những chỗ thị phi nhƣ vậy. Những kẻ 

ra tiền, ra sức xây dựng đạo tràng đó chẳng trồng đƣợc phƣớc điền, 





251 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thật sự gọi là tạo nghiệp. Có lúc thầy Lý giảng kinh cũng nhắc chúng 

tôi,  thầy  nói  mọi  ngƣời  đồng  tâm  đồng  sức  cùng  nhau  đi  khắp  nơi 

quyên tiền xây đạo tràng thì lúc đó là „Bồ Tát‟, khuyên ngƣời ta  tu 

phƣớc, đạo tràng xây xong thì biến thành „La Sát‟, tranh quyền đoạt 

lợi. 

Chúng tôi đã gặp hiện tƣợng này quá nhiều, cho nên nghĩ đến Ấn 

Quang  Đại  sƣ  cả  đời  chẳng  xây  đạo  tràng,  cả  đời  chẳng  nhận  đệ  tử 

xuất  gia,  chẳng  truyền  giới,  tôi  nghĩ  rất  có  đạo  lý.  Lúc  đó  tôi  chƣa 

xuất  gia,  đọc  Ấn  Quang  Pháp  Sƣ  Văn  Sao,  đƣợc  sự  giáo  huấn  của 

thầy  Lý  nên  tôi  rất  muốn  học  theo  Ấn  Quang  pháp  sƣ.  Cả  đời  tôi 

chẳng  xây  đạo  tràng,  nghĩ  mình  chẳng  có  phƣớc,  chẳng  muốn  tạo 

nghiệp, chẳng muốn thọ quả báo này, rất đáng sợ!  Cả đời chẳng thâu 

nhận đệ tử xuất gia, quý vị hiện nay xuất gia chẳng phải theo tôi, mà 

theo Quán Trƣởng xuất gia, Quán Trƣởng thâu nhận, tôi chẳng thâu. 

Hàn  Quán  Trƣởng  thật  là  Y  Chỉ  Hòa  Thƣợng  của  quý  vị,  cụ  dùng 

danh  nghĩa  của  tôi  để  xây  đạo  tràng,  sau  khi  cụ  vãng  sanh,  đƣơng 

nhiên tôi không thể không chăm sóc sự tu học của quý vị, trên đạo 

nghĩa nhất định phải lo lắng, nhất định phải hiểu. Tôi chỉ truyền thọ 

Tam  Quy,  Ngũ  Giới,  những  thứ  khác  tôi  chẳng  dám  truyền  thọ,  sợ 

làm  chẳng  đúng  nhƣ  pháp  thì  phải  thọ  quả  báo.  Những  Lý,  Sự  này 

chúng ta đều phải rõ ràng, minh bạch, nhất định phải hết lòng nỗ lực 

tu học, đời này quyết định cầu sanh Tịnh độ. 

Chúng ta sẽ gặp những quả báo này. Bịnh ngƣời già si khờ, bạn 

có  thể  bảo  đảm  bạn  sẽ  chẳng  bị  không?  Ngƣời  xuất  gia,  lão  hòa 

thƣợng  lúc  già  bị bịnh  si  khờ,  chúng  ta  cũng  thấy.  Lần  này  tôi  đến 

Hƣơng Cảng,  tôi  hỏi lúc trƣớc  có một vị lão đồng tham là pháp sƣ 

Năng Từ, mỗi lần tôi đến Hƣơng Cảng, thầy đều tiếp đãi tôi. Lần này 

đi tôi hỏi pháp sƣ Trí Huệ (Trụ Trì chùa Bảo Liên), vì lúc trƣớc pháp 

sƣ Năng Từ có trú tại liêu phòng chùa Bảo Liên. Tôi nói: “Lão pháp 

sƣ này còn ở đó không?”, nếu còn thì đã tám, chín chục tuổi rồi. Thầy 

ấy nói: “Vẫn còn, bây giờ thầy ấy bị chứng ngƣời già si khờ”. Thân 

thể cứng đờ, chẳng biết ăn cơm,  phải có ngƣời đút, hiện nay trú tại 

một viện dƣỡng lão, thật đáng thƣơng!  Thầy ấy trung niên xuất gia, 

bốn mƣơi mấy tuổi mới xuất gia.  Hồi trƣớc theo Đàm Hƣ pháp sƣ, 





252 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lúc Đàm Hƣ pháp sƣ giảng kinh ở Hƣơng Cảng, rất nhiều bài vở đều 

do thầy ấy ghi chép lại.  Thông đạt kinh giáo,  đến già cũng thật thà 

niệm Phật, tại sao lại bị bịnh này? Vọng tƣởng quá nhiều. Thầy ấy là 

ngƣời tỉnh An Huy, kể ra là đồng hƣơng với tôi, nên mỗi lần tôi đến 

đó  thầy  đều  kiếm  tôi.  Tìm  tôi  làm  gì?  Để  nói  chuyện,  nói  những 

chuyện  đời  xƣa,  nói  hoài  chẳng  hết.  Tâm  chẳng  thanh  tịnh,  tôi 

khuyên  thầy,  thầy  đều  biết  chẳng  cần  tôi  khuyên,  vừa  nhắc  là  thầy 

biết liền, thầy làm sao không biết đƣợc? Chẳng buông xuống nổi, tập 

khí quá nặng, quá sâu. Những vị lão pháp sƣ bị bịnh này thật chẳng 

ít,  tôi  đã  gặp  qua,  cũng  rất  hạp  với  tôi,  nhƣng  lời  nói  dƣ  thừa  quá 

nhiều, bạn coi đâu có cách chi nữa? 

Học Phật thế nào gọi là tiến bộ, tất cả đều không tính toán, cái gì 

cũng đều thấy thƣờng, buông xuống vạn duyên, tất cả hoan hỉ, cái gì 

cũng tốt, đó là có tiến bộ. 

Nếu  không  buông  xả  đƣợc,  thì  đó  là  chƣớng  ngại  rất  nghiêm 

trọng, ải thứ nhất bạn không qua đƣợc, cho nên học Phật mƣời năm, 

hai mƣơi năm, ba mƣơi năm, đều ở ngoài cửa Phật, không vào cửa 

đƣợc, đó là chân tƣớng sự thật, các bạn bất luận tại gia hay xuất gia, 

đều  phải  nên  hiểu  đƣợc,  bằng  không  đời  này  học  Phật  cũng  nhƣ 

không! 

Hiện  giờ  chúng  ta  học  Phật,  đến  khi  nào  chúng  ta  thành  Phật? 

Bạn đừng hỏi ngƣời khác, bạn tự hỏi mình, chỉ có bạn tự biết khi nào 

có ý nguyện buông xả thì lúc đó sẽ thành tựu. Buông xả không đƣợc 

ƣ?  Buông xả không đƣợc thì lại tiếp tục lục đạo luân hồi,  đó là lời 

của Phật Bồ Tát nói với chúng ta, luân hồi lục đạo thật khổ! 

 9.5. Tôi xuất gia chưa được mấy ngày, Bá  Thánh pháp sư liền 

 mời tôi đi dạy ở Phật học viện. 

Lúc đi dạy phải chuẩn bị tài liệu giảng dạy, giống nhƣ các bạn 

bây giờ, đâu có thời giờ để suy nghĩ lung tung. Giảng kinh dạy học cả 

đời nên rất đơn thuần, những chuyện thù tạc chẳng có nhiều nhƣ kẻ 

khác nên vọng tƣởng ít, vọng niệm ít, nói chuyện tầm phào cũng ít, 

nhƣ vậy mới chuyển đƣợc nghiệp chƣớng của mình. 

„Hoặc  đêm  mộng  thấy ác quỷ cho đến kẻ thân thích trong nhà, 

hoặc đi trên đƣờng hiểm, hoặc nhiều lần bị bóng đè, hoặc cùng quỷ 





253 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thần  dạo  chơi‟,  việc  nói  trong  đoạn  này  tôi  cũng  từng  trải  qua,  lúc 

trƣớc thƣờng có. Đặc biệt là gặp yểm quỷ, bị bóng đè tức là gặp yểm 

quỷ, yểm quỷ cũng là một trong bát bộ quỷ thần, chúng ta thấy trong 

kinh. Khi bị bóng đè trong tâm rất rõ ràng, toàn thân chẳng thể nhúc 

nhích, lúc trƣớc thƣờng bị. Đặc biệt là nhà mình ở, phần đông ngƣời 

ta gọi là chẳng „sạch sẽ‟, trong nhà có quỷ. Gặp những chuyện này, 

hơn phân nữa là vì vận của mình kém một chút, ngƣời gặp vận may 

thì những quỷ thần này chẳng dám phá kẻ ấy, quỷ thần lánh xa; khi 

vận bạn sa sút thì quỷ thần sẽ hiếp đáp bạn. Khi bị bóng đè liền biết, 

biết vận mình chẳng tốt, bị họ hiếp đáp. Sau khi học Phật thì những 

chuyện này từ từ giảm bớt, đại khái mƣời năm đầu học Phật vẫn còn, 

sau  mƣời  năm  đầu  thì  chẳng  còn  nữa.  Cho  nên  tu  học  đích  thật  có 

hiệu quả, muốn biết bạn có tiến bộ không, công phu đắc lực không, 

hãy so sánh với lúc bạn chƣa học Phật,  hoặc lúc vừa  mới học Phật 

liền biết đƣợc. Lúc trƣớc có nhiều ác mộng, lúc nằm mộng thì rất tán 

loạn, sau này tuy có nằm mộng nhƣng mộng rất tỉnh táo, trong mộng 

cũng giống nhƣ sinh hoạt thƣờng ngày,  vậy là có tiến bộ rất nhiều. 

Nếu  thƣờng  mộng  thấy  Phật,  Bồ  Tát,  chúng  tôi  giảng  kinh  thuyết 

pháp thƣờng mộng thấy giảng kinh thuyết pháp, đây là chuyện tốt, có 

thể nhìn thấy tự mình tu học công phu đƣợc đắc lực. 

Phần  cuối  là    nói  về  bịnh  khổ.  Đoạn  này  trong  chú  giải  Thanh 

Liên pháp sƣ cũng nói rất cặn kẽ, ngài nói trong Phật Thuyết Y Kinh 

có  nói  bốn  bịnh  của  con  ngƣời  là  „địa,  thủy,  hỏa,  phong‟,  chúng  ta 

thƣờng nói là tứ đại chẳng điều hòa. Nói đến chỗ này, con ngƣời ăn 

ngũ  cốc,  đủ  loại  lƣơng  thực,  làm  sao  không  sanh  bịnh  cho  đƣợc? 

Phía trƣớc tôi đã báo cáo với các vị đồng tu, nguồn gốc thứ nhất của 

bịnh tật là ăn uống. Ăn uống là sanh hoạt vật chất của chúng ta, sơ ý, 

không để ý bị nhiễm những tật bịnh này, đây là loại thứ nhất. Thứ nhì 

là oan gia trái chủ, nhƣ trong kinh này nói mộng thấy ác quỷ, ngƣời 

nhà thân quyến; thân quyến là những ngƣời đã mất. Hoặc mộng thấy 

chỗ nguy hiểm, mộng thấy bị bóng đè, những thứ này đều liên quan 

đến oán thân chủ nợ. Phàm có hiện tƣợng này, chúng ta phải hết lòng 

nỗ lực, đoạn dứt ác tu thiện, sửa sai đổi mới, thật thà niệm Phật, tại 

sao?  Gặp những chuyện này là vận khí của chúng ta suy thoái, không 





254 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hƣng vƣợng,  nếu bạn có vận  may,  khí vƣợng,  thì những ác quỷ,  ác 

thần này cũng tránh xa. Dù lúc trƣớc có chuyện xích mích, lúc đó họ 

cũng chẳng dám đến gây phiền phức cho bạn, họ sẽ lánh xa, đợi đến 

lúc  vận  của  bạn  suy  thoái  thì  họ  sẽ  đến.  Cho  nên  khi  gặp  những 

chuyện này phải biết lúc đó khí vận của mình rất suy thoái, nhất định 

phải nỗ lực tu học cho đàng hoàng. 

Thứ ba là bịnh nghiệp chƣớng, phía trƣớc có nói: “Nằm liệt mãi 

trên giƣờng gối, cầu sống, cầu chết cũng chẳng thể đƣợc”, đây là bịnh 

nghiệp chƣớng. Chẳng có cách gì hết, thuốc men bác sĩ cũng chẳng 

giúp gì đƣợc, siêu độ, tiêu tai miễn nạn cũng chẳng đƣợc, tiêu chẳng 

nổi.  Nhờ  sức  lực  của  ngƣời  khác  tiêu  không  nổi,  nhờ  tự  mình  sám 

hối, sức mạnh của sự sám hối này rất lớn, rất lớn!  Chúng sanh tạo ác 

nghiệp, đây là nguồn gốc thật sự của bịnh tật. Phật, Bồ Tát, A La Hán 

chẳng tạo ác nghiệp, đây là lý do các ngài chẳng sanh bịnh, đạo lý là 

nhƣ  vậy.  Lúc  Phật,  Bồ  Tát  sanh  bịnh  chỉ  là  thị  hiện,  đó  là  hoằng 

pháp, giống nhƣ cƣ sĩ Duy Ma thị hiện bị bịnh, đó chỉ vì hoằng pháp 

lợi sanh, thật sự ngài chẳng bị bịnh. Ngài chẳng thể sanh bịnh, ngài 

chẳng có lý do gì để sanh bịnh. Hết thảy chúng sanh khởi tâm động 

niệm, những ý niệm nhỏ bé thì tự mình chẳng biết, sau khi chúng ta 

học  Phật,  đọc  kinh  mới  biết  chuyện  này.  Một  niệm  càng  nhỏ,  càng 

yếu ớt, nếu một niệm ấy chẳng thiện thì sẽ ảnh hƣởng đến sanh hoạt 

vật  lý  trong  thân  thể,  nếu  là  một  niệm  cực  ác  sẽ  thay  đổi  thể  chất. 

Hiện nay nhà khoa học, các bác sĩ hiện đại cũng dần dần hiểu đƣợc 

đạo  lý này,  cho  nên  ngƣời  có  tâm  lý  khỏe  mạnh,  tâm  tình  ổn  định, 

tâm tình vui đẹp, dù bị bịnh rất nặng thân thể ngƣời ấy cũng rất dễ 

khôi phục. Một số ngƣời cho rằng đây là kỳ tích, thật ra đó đâu phải 

là kỳ tích, là có đạo lý đấy. 

 9.6.  Ðây  đều  là  do  nơi  nghiệp  đạo  còn  đang  luận  đối,  chưa 

 quyết định là khinh hay trọng, nên hoặc là khó chết, hoặc là khó 

 lành. Mắt phàm tục của kẻ nam, người nữ không thể biện rõ việc 

 đó. 

Ở đây đức Phật nói với chúng ta, đây là nói rõ loại bịnh nghiệp 

chƣớng thứ nhất. Nằm liệt trên giƣờng gối, cầu sống chẳng đƣợc cầu 

chết cũng không xong, là do nguyên nhân gì? Có tới mấy loại nguyên 





255 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhân. Một loại là oán gia chủ nợ của họ lúc đó thƣa kiện với Diêm La 

Vƣơng, họ đến đó biện luận, sự việc này còn chƣa định án, nên bịnh 

này của họ chẳng thấy khoẻ hơn, đây là một loại, đích thật có. Loại 

thứ nhì „hoặc khó chết‟, tức là việc tôi vừa nói kẻ ấy còn phƣớc báo, 

chƣa hƣởng hết, phƣớc báo của họ chẳng chịu xả, nếu họ chịu xả thì 

vấn  đề  sẽ  đƣợc  giải  quyết  nhƣng  họ  chẳng  chịu  xả.  Vẫn  còn  muốn 

hƣởng phƣớc tiếp nên chỉ còn cách nằm trên giƣờng bịnh mà hƣởng, 

họ chẳng chịu xả, chẳng buông xuống nổi, đây là một loại. Loại thứ 

ba là „hoặc là khó lành‟, trong loại này nhất định có một số nguyên 

nhân sai khác, bịnh của họ chẳng lành nhƣng cũng chẳng chết đƣợc. 

Ngƣời  thế  gian  chúng  ta  thấy  hiện  tƣợng  này  nhƣng  không  hiểu  rõ 

nguyên nhân thật sự là gì, đây cũng là nghiệp báo và oán gia trái chủ 

đòi nợ, trả nợ, chiêu cảm những duyên nghiệp này nên mới có những 

chuyện  nhƣ  trên  phát  sanh.  Ngƣời  thế  gian  chẳng  có  thiên  nhãn, 

chẳng  có  túc  mạng  thông,  chẳng biết  chân  tƣớng  sự  thật,  nhƣng  có 

một nguyên tắc: Chỉ cần bạn tu phƣớc là đƣợc. Tuy hết thảy những 

nguyên nhân gây bịnh này chẳng giống nhau, bạn tu phƣớc chắc chắn 

sẽ có lợi ích. 

Đây  là  dạy  cho  chúng  ta  phƣơng  pháp,  trong  Khoa  Chú  gọi  là 

„Tu phƣớc thoát tội‟. Đọc kinh có hiệu quả không? Chúng tôi đã gặp 

việc này, ngƣời nhà quyến thuộc của ông nọ lớn tiếng đọc kinh này 

trƣớc hình tƣợng Phật, Bồ Tát coi có hiệu quả gì không? Kết quả là 

chẳng hiệu quả. Đừng nói đọc một lần, đọc mƣời lần, đọc một trăm 

lần, đọc một ngàn lần đều chẳng có hiệu quả. Mấu chốt quan trọng ở 

chỗ  nào?  Mấu  chốt  ở  phƣơng  pháp  đọc  kinh,  dùng  tâm  chân  thành 

cung  kính  mà  đọc,  khi  đọc  kinh  mà  vẫn  còn  khởi  vọng  tƣởng  thì 

không đƣợc, chẳng có hiệu quả. Lần trƣớc tôi kể cho quý vị chuyện 

của  Thích  Kế  Quang  không  phải  là  rất  rõ  rồi  sao.  Ông  Quang  đọc 

kinh Kim Cang, kinh này rất ngắn, chỉ có năm ngàn mấy chữ, trong 

lúc  đọc  kinh  có  một  chút  xen  tạp  bèn  chẳng  có  hiệu  quả.  Kinh  dài 

nhƣ vậy, đọc một bộ nhƣng có khởi lên một vọng niệm thì chẳng có 

hiệu quả nữa. Cho nên mở kinh ra đọc từ câu „Nhƣ thị ngã văn‟ cho 

đến „tín thọ phụng hành‟ đọc một lƣợt chẳng có một vọng tƣởng nào 

cả  thì  mới  có  hiệu  quả.  Ngƣời  thế  gian  vẽ  bùa,  ở  Trung  Quốc  rất 





256 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thịnh hành, bùa vẽ xong rất linh. Niệm chú, chú cũng rất linh. Linh ở 

chỗ nào? Linh ở chỗ „Thành‟. Tâm chân thành vẽ bùa ấy, ngƣời vẽ 

bùa biết, khi đặt bút vẽ một lá bùa thì chẳng sanh một niệm nào cả, 

tuyệt  chẳng  sanh  một  niệm  thì  lá  bùa  ấy  sẽ  linh.  Lúc  thƣờng  phải 

luyện tập, tập vẽ thật rành, đến lúc vẽ thật sự thì chẳng thể khởi lên 

một niệm, nếu khởi một niệm lên thì bùa ấy sẽ chẳng linh. Niệm chú 

cũng vậy, lúc niệm Chú Đại Bi có thể trị hết thảy bịnh, tại sao? Lúc 

niệm chú thì một niệm chẳng sanh. Đọc kinh cũng vậy, bộ kinh này 

đọc lên thì chẳng khởi lên một vọng niệm nào hết, đọc kinh nhƣ vậy 

sẽ  linh,  có  ích  lợi.  Vừa  đọc  kinh,  vừa  khởi  vọng  tƣởng  thì  làm  sao 

đƣợc? Vậy thì chẳng linh, mấu chốt quan trọng ở chỗ này. 

Nếu bạn hỏi tại sao ngƣời ta đọc bộ kinh này cho ngƣời ấy thì 

ngƣời  ấy  đƣợc  lợi  ích?  Bạn  suy  nghĩ  về  trƣờng  hợp  của  cô  Bà  La 

Môn,  cô  Quang  Mục  đã  đƣợc  nói  trong  phần  trƣớc  thì  bạn  sẽ  hiểu. 

Ngƣời ấy đƣợc một phần bảy lợi ích, còn ngƣời đọc kinh sẽ đƣợc sáu 

phần bảy. Nếu chẳng vì ngƣời sanh bịnh thì kẻ ấy sẽ chẳng đọc kinh, 

sẽ chẳng chuyên tâm mà đọc, đạo lý là nhƣ vậy. Do vì nhân duyên 

ngƣời ấy sanh bịnh nên thành tựu cho công đức đọc kinh của bạn, họ 

đƣợc  một phần,  bạn đọc hai bộ thì họ đƣợc hai phần.  Cho nên gặp 

con cái có hiếu thuận, gia thân quyến thuộc có hiếu, thì có thể tu hành 

theo phƣơng pháp này, đạt đƣợc công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn, 

đây là công đức lợi ích thù thắng nhất, đoạn kinh tiếp theo nói đến 

những công đức thua kém hơn. Một ngƣời trong một đời này có thể 

có mấy lúc chuyên tâm để đọc kinh, hy hữu khó gặp, đọc kinh nhƣ 

vậy là tự tánh quang minh hiển lộ. Thí dụ chúng ta trong vô minh đen 

tối,  thời  gian  quá  dài  quá  lâu  rồi,  niệm  bộ  kinh  này  giống  nhƣ  xẹt 

điện phóng ra một lần ánh sáng, trong vòng trăm ngàn năm hiếm có 

đƣợc một lần phóng ánh sáng, lần này đƣợc xẹt một luồng ánh sáng. 

Ánh quang minh lần này thật hiếm có, có một lần này thì sẽ có lần 

thứ nhì, có lần nhì thì sẽ có lần thứ ba. 

 9.7. Do đó công đức của Niệm Phật Đường sẽ rất lớn, đạo lý là 

 như vậy, nói toạc ra thì cũng chỉ có một đạo lý mà thôi. 

Niệm  Phật nhất định cũng phải dùng tâm chân thành mà niệm, 

chúng tôi thƣờng nói: “Không hoài nghi, không xen tạp, không gián 





257 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đoạn”, nhất định niệm đến khi tâm thanh tịnh của bạn khơi dậy, tâm 

thanh tịnh là chân tâm, vọng niệm mất hết, chân tâm hiện tiền, công 

đức ở chỗ này. Trong kinh đức Phật nói: “Giữ tâm một chỗ, chẳng có 

chuyện gì không làm đƣợc. Đây là khi bạn niệm bộ kinh này, niệm cả 

bộ kinh thì cũng phải một tiếng rƣỡi đến hai tiếng đồng hồ, trong thời 

gian này bạn giữ tâm một chỗ nên có thể sanh lên hiệu quả lớn nhƣ 

vậy, đây là công đức hạng nhất. Đây là chính, phía dƣới là phụ, là trợ 

duyên. 

Hoặc  thủ  bịnh  nhân  khả  ái  chi  vật,  hoặc  y  phục  bảo  bối,  trang 

viên xá trạch. 

Hoặc lấy những vật ƣa thích của ngƣời bịnh, hoặc y phục, đồ quý 

báu, vƣờn tƣợc nhà cửa. 

Đây là những vật của ngƣời bịnh, chẳng kể là nhiều hay ít, nhất 

định phải dùng để tu phƣớc. 

Đối bịnh nhân tiền, cao thanh xƣớng ngôn 

Đối trƣớc ngƣời bịnh mà lớn tiếng xƣớng lên. 

Tu phƣớc dùm phải cho ngƣời ấy biết. Đặc biệt là lúc ngƣời đang 

lúc lâm chung, nếu đầu óc họ còn tỉnh táo thì phải nhắc họ trong đời 

họ đã làm đƣợc bao nhiêu chuyện tốt. Lúc đó làm cho họ sanh tâm 

hoan hỷ, nhắc cho họ nhớ họ đã tu nhiều phƣớc, sau khi mất đi họ sẽ 

sanh đến cõi tốt lành. Lời nhắc nhở này, phần nhiều gọi là khai thị, 

vô cùng quan trọng!  Đừng nhắc đến những tội lỗi họ đã làm trong 

đời, nhắc những chuyện lỗi lầm trong giờ phút ấy thì họ sẽ sanh vào 

ác đạo, phải nhắc họ đã làm những chuyện tốt gì, những công đức gì. 

Cho nên lúc này nếu họ chƣa tu phƣớc, ngƣời thân trong nhà nên thay 

họ tu phƣớc, phải nói cho họ biết. 

Ngã mỗ giáp đẳng vị thị bịnh nhân đối kinh tƣợng tiền, xả chƣ 

đẳng  vật,  hoặc  cúng  dƣờng kinh  tƣợng,  hoặc  tạo  Phật,  Bồ  Tát  hình 

tƣợng, hoặc tạo tháp tự, hoặc nhiên du đăng, hoặc thí thƣờng trụ. 

Chúng  con,  tên  đó  họ  đó,  xin  vì  ngƣời  bịnh  này  mà  đối  trƣớc 

kinh,  tƣợng,  thí  xả  những  vật  này  để  cúng  dƣờng  kinh  tƣợng,  hoặc 

tạo hình tƣợng Phật, Bồ Tát, hoặc xây dựng chùa tháp, hoặc cúng dầu 

thắp đèn, hoặc cúng vào Thƣờng Trụ. 





258 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Coi  tài  vật  của  họ  bao  nhiêu,  coi  nhân  duyên  lúc  đó,  những 

chuyện này đều có thể làm, đều tu phƣớc trong Tam Bảo, đây chẳng 

phải mê tín. Tu phƣớc đức này, đây là việc ngƣời thế gian chẳng biết, 

ngƣời thế gian cứ cho rằng lấy tiền đi làm việc từ thiện cứu tế, giúp 

những ngƣời nghèo khổ, công đức đó lớn, chẳng biết tu phƣớc trong 

Tam Bảo rất thù thắng. Nói thật ra, ngày nay chúng ta, thƣờng nghe 

nói  “Ngƣời xuất gia, các hòa thƣợng quý vị đều gạt ngƣời”, họ chẳng 

tin tƣởng, cho nên việc này rất khó, rất khó. Nói lời thật họ chẳng tin, 

nói lời giả dối thì họ tin. Đây là lúc khẩn cấp, cả đời này chẳng có lúc 

nào quan trọng bằng lúc này, lúc này nếu đem tiền tài của họ đi làm 

việc  cứu  tế,  làm  những  việc  từ  thiện  thì  đƣợc  phƣớc  ít,  đó  là  thật 

chẳng giả, phƣớc báo nhỏ nhoi, chẳng thể chuyển nghiệp của họ. Tu 

phƣớc trong Tam Bảo, hiến một đóa hoa, đốt một ngọn đèn, thật sự 

tiêu nghiệp chƣớng, thật sự đƣợc vô lƣợng phƣớc. 

Tại sao hiện nay tu phƣớc trong Tam Bảo chẳng rõ ràng?  Chẳng 

có  cảm  ứng  rõ  ràng  nhƣ  đƣợc  ghi  chép  lại  hồi  xƣa.  Chẳng  phải  là 

không có đạo lý, đạo tràng đời xƣa thật sự có ngƣời tu hành trong ấy, 

nên có cảm ứng rất rõ  ràng. Hiện nay có rất nhiều đạo tràng chẳng 

đúng nhƣ pháp, những ngƣời trú trong đạo tràng tu học chẳng đúng 

nhƣ pháp, họ còn tạo thị phi, nhân ngã hằng ngày, vẫn tạo tham, sân, 

si,  mạn,  cho  nên  tu  phƣớc  ở  chỗ đó  không phải  là  không  có  phƣớc, 

phƣớc  chẳng  rõ  ràng,  chẳng  hiện  ra,  nói  cách  khác,  đời  này  chẳng 

đƣợc  phƣớc,  đạo  lý  là  nhƣ  vậy.  Nếu  đạo  tràng  này  chân  chánh  có 

ngƣời tu đạo, tu đạo tiện lợi nhất là có ngƣời niệm Phật chân chánh. 

Ngƣời  niệm  Phật  này  là  ngƣời  nhƣ  thế  nào?  Hết  thảy  thân  tâm  thế 

giới đều thật sự buông xuống, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. 

Có một ngƣời nhƣ vậy, bạn tu phƣớc ở đạo tràng đó thì công đức sẽ 

thù  thắng  vô  cùng.  Vì  ngƣời  này  tƣơng  lai  nhất  định  sẽ  vãng  sanh, 

vãng sanh sẽ thành Phật, bạn ở đó thắp một cây nhang, đốt một ngọn 

đèn đều có công đức chân thật, bạn thật sự cúng Phật. Do đó việc tu 

phƣớc  hiện  nay,  chúng  ta  phải  nhận  rõ  ruộng  phƣớc,  ruộng  phƣớc 

chân chánh sẽ đƣợc phƣớc vô cùng rõ ràng, chúng ta hiểu đƣợc đạo 

lý này thì tốt lắm. 





259 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Ở  đây  nêu  lên  vài  việc.  Duyên  tu  phƣớc  trong  Tam  Bảo  rất 

nhiều, rất rộng, nêu những thí dụ này là thƣờng thấy nhất, mọi ngƣời 

đều  hiểu  đƣợc.  „Cúng  dƣờng  kinh  tƣợng‟,  kinh  là  kinh  điển  Phật, 

tƣợng  là  hình  tƣợng  Phật,  Bồ  Tát.  Cúng  dƣờng  kinh  tƣợng,  cúng 

dƣờng nhƣ thế nào? Tài cúng dƣờng và pháp cúng dƣờng chẳng khác 

nhau, do đó tài cúng dƣờng chính là pháp cúng dƣờng. Giống chúng 

ta hiện nay in kinh, thời đại hiện nay ngoài việc in kinh ra, ngoài việc 

dùng kinh điển để hoằng pháp, chúng ta còn có băng thâu âm, thâu 

hình, CD, nhiều cách thức hơn thời xƣa rất nhiều. Tiền bạc của chúng 

ta dùng trên những chuyện này, đều là cúng dƣờng kinh tƣợng, kinh 

điển tƣợng Phật tùy theo khoa học kỹ thuật mà lƣu thông. Nhƣ VCD 

hiện nay có hình ảnh, mạng lƣới điện toán quốc tế sau này cũng có 

hình ảnh; ngƣời ta vừa mở màn ảnh lên thì thấy tƣợng Phật trƣớc, sau 

đó mới coi đến bài giảng, nghe kinh, mạng lƣới điện toán ấy có đầy 

đủ Tam Bảo. Khi bạn mở lên, nhìn thấy tƣợng bổn sƣ Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  trƣớc  tiên,  chúng  ta  tu  Tịnh  độ  thì  sau  đó  nhìn  thấy  Tây 

Phƣơng Tam Thánh, Liên Trì hải  hội, chúng ta  có ba bức hình, sau 

khi xem xong rồi mới bắt đầu giảng kinh. Nhƣ vậy tức là cúng dƣờng 

kinh tƣợng. 

„Hoặc  tạo  hình  tƣợng  Phật,  Bồ  Tát‟.  Chúng  ta  xây  Niệm  Phật 

Đƣờng, trong ấy có cúng dƣờng hình tƣợng Phật, Bồ Tát, cúng dƣờng 

Tây Phƣơng Tam Thánh. Có khả năng thì tự  mình tạo một bức, phía 

trƣớc đã nói, nặn đúc, khắc gỗ, bằng vàng, bạc, đồng, sắt đều đƣợc, dựa 

trên khả năng tiền bạc của mình. Nếu nhiều tiền, tạo tƣợng vàng, bạc, 

đồng, sắt sẽ có thể giữ đƣợc lâu dài. Còn tƣợng nặn đúc bằng đất sét, 

khắc gỗ chẳng giữ đƣợc lâu bằng tƣợng kim loại. Bạn truyền đƣợc càng 

lâu xa, sức ảnh hƣởng càng lớn, công đức càng lớn, đƣợc phƣớc là từ 

chỗ này mà nói. Tƣợng Phật trong thế gian là phẩm vật nghệ thuật cao 

độ, vàng bạc đồng sắt hợp lại thành hợp kim, thời xƣa dùng cách này 

đúc tƣợng rất nhiều, là tƣợng tạo bằng hợp kim, thƣờng là đồng nhiều 

nhất, trong đó cũng có bạc, vàng. Tạo tƣợng, phía trƣớc đã nói bất luận 

hình tƣợng Bồ Tát lớn nhỏ, công đức đều giống nhau. Nếu đạo tràng 

này, trong đạo tràng quan trọng là mỗi ngày đều có giảng kinh thuyết 





260 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

pháp,  làm  cho  những  tín  đồ  đến  đó  đều  hiểu  đƣợc  ý  nghĩa  tiêu  biểu 

pháp của hình tƣợng Phật, Bồ Tát, họ đƣợc lợi ích nhiều nhất. 

10. Khẩu nghiệp. 

 10.1. Chúng sanh ở thế giới Ta bà dễ dàng phạm nhất là khẩu 

 nghiệp. 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  đầu  tiên  là  khẩu  nghiệp,  thứ  hai  là  thân 

nghiệp,  thứ  ba  là  ý  nghiệp.  Quí  vị  nghĩ  thử  xem  Phật  vì  sao  dùng 

cách nói nhƣ vậy, dụng ý là ở đâu? Chúng sanh ở thế giới Ta bà đặc 

biệt là hiện tại dễ dàng phạm nhất là khẩu nghiệp. 

Khẩu tạo nghiệp gì? Thích phê bình ngƣời khác, không biết bản 

thân đang tạo khẩu nghiệp. Khẩu nghiệp là vọng ngữ, lƣỡng thiệt, ỷ 

ngữ, ác khẩu. Phê bình ngƣời khác, có lúc bốn loại này đều phạm mà 

bản thân họ lại không biết. Cho nên thiện hộ tam nghiệp đầu tiên là 

khẩu  nghiệp,  “thiện  hộ  khẩu  nghiệp,  bất  cơ  tha  quá”.  Ngƣời  khác 

phạm lỗi tí ti liền ác ý phê phán, quá đáng lắm. Không có lỗi lầm liền 

đặt ra lời đồn, đó là tội càng nặng hơn nữa. Cổ nhân nói rất hay: “oan 

gia nên giải không nên kết”, trong đời này không kết oán với ngƣời 

khác. Bất luận họ phạm tội lỗi gì thì đó đều là việc rất bình thƣờng 

thôi. Cho nên chúng ta nhất định phải đầy đủ điều kiện Phật A Di Đà 

cho chúng ta. Điều kiện này là tin thật nguyện thiết, chân niệm Phật! 

Niệm Phật không thể coi là nghiệp phụ, xem là việc đại sự trọng 

đại trong đời  mình.  Chúng ta đến làm gì?  Chúng ta đến là để niệm 

Phật.  Trong  đời  này  chúng  ta  chỉ  có  một  mục  tiêu  là  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc. Chỉ có một nguyện vọng là thân cận Phật A Di Đà. 

Điều đầu tiên của quả báo khẩu nghiệp, điều đầu tiên là gì? Hôi 

miệng  là  chứng  thƣờng  gặp,  nói  lên  điều  gì?  Nói  lên  ngƣời  đó  nói 

dối, có thể nói thế này, nói dối, hai lƣỡi, thêu dệt, ác khẩu, vấn đề rất 

dễ phạm. Thông thƣờng, mọi ngƣời hay cho rằng hôi miệng là do dạ 

dày có bệnh, mới đƣa đến chứng hôi miệng. Không ngờ thật sự là do 

nghiệp không nên trách dạ dày, do bản thân ta tạo khẩu nghiệp. 

Thông  thƣờng  nhất,  phổ  thông  nhất,  bản  thân  chúng  ta  có  hay 

không? Có, nhƣng bản thân chúng ta đã quen, không nhận ra. Cùng ở 

với  mọi  ngƣời,  chúng  ta  hắt  hơi,  nói  chuyện,  mọi  ngƣời  đều  nghe 

thấy,  nhƣng  khi  nghe  không  ai  tiện  nói,  song  có  thể  nhìn  thấy,  họ 





261 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tránh xa quý vị, không có điều gì thật sự cần thiết họ sẽ không gần 

gũi quý vị. Hôi miệng chứng tỏ khẩu nghiệp của quý vị rất nặng, đây 

là một loại tội. 

Họ đến báo thù, họ không để quý vị thoải mái, thân tâm đều chịu 

khổ. Thân thể mang bệnh hoạn, tâm lí chịu phiền não, lo nghĩ, bức 

bối, thân tâm không an. Tất cả là oán thân trái chủ tìm đến, không có 

oán thân trái chủ, làm gì có chuyện đó? 

Những chuyện nhỏ này thƣờng xảy ra trong đời thƣờng, tựa hồ 

không ngày nào thoát khỏi. Chúng ta không tìm ra nguyên nhân, cho 

rằng thân thể không tốt,  tìm thầy thuốc kiểm tra,  không vấn đề,  rất 

bình thƣờng, tìm bác sĩ tâm lí cũng không vấn đề gì. Không học Phật 

không hiểu đƣợc, khi học Phật rồi mới hiểu. 

Chúng ta ở trong đạo tràng, trong giảng đƣờng, trong Niệm Phật 

đƣờng,  thấy đƣợc bao nhiêu ngƣời niệm  Phật,  đang nghe kinh,  tinh 

thần ủ rũ không phấn chấn, thấy họ thế nào? Mệt mỏi, cho thấy họ rất 

đau khổ, họ không thoải mái, tinh thần không phấn chấn, đều là oán 

thân trái chủ. Chúng ta hiểu đƣợc chân tƣớng sự thực, quan sát trong 

đời sống hàng ngày, quý vị sẽ tìm ra câu trả lời, những ai có nhiều 

oán thân trái chủ, họ sống rất mệt, sống rất khổ sở; Những ngƣời nào 

oán thân trái chủ ít hơn, họ sẽ rất nhẹ nhàng, rất hoạt bát, không thể 

nhìn nhầm. 

- Hãy nghi nhớ bài kệ sau đây mà tu tiến: 

 Nói ít một câu chuyện  - Niệm nhiều một câu Phật  

 Đánh chết được vọng niệm  - Hiển pháp thân chân thật. 

Hai câu nói của cổ nhân mà tôi tin và giữ rất cẩn thận, đó là: Biết 

đƣợc nhiều chuyện thì phiền não nhiều. Những điều không cần biết 

thì  cần  gì  phải  cất  công  tìm  tòi,  lại  còn  chạy  vạy  nghe  ngóng,  đó 

không  phải  tự  mình  trói  mình  sao?  Tôi  dứt  khoát  không  giây  vào 

những chuyện đó. Cổ nhân nói hai câu rất hay: “Thức nhân đa xứ thị 

phi đa; tri sự đa thời phiền não đa”Càng biết nhiều ngƣời càng lắm 

chuyện, càng biết nhiều chuyện càng phiền não. Nếu không biết rất 

nhiều chuyện, không cần phải đi khắp nơi tìm nghe. Ngƣời ta đƣa tin 

đến, bảo cho mình chuyện gì, chuyện nào không liên can đến mình ta 

không  thèm  nghe.  Biết  càng  ít  chuyện  càng  tốt,  quen  càng  ít  ngƣời 





262 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

càng  hay,  không  cần  thiết!  Vĩnh  viễn  giữ  đƣợc  cái  tâm  thanh  tịnh, 

tâm bình đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi của chính mình. Đức Phật 

thƣờng dạy chúng ta: “Thân ngƣời khó đƣợc, Phật pháp khó nghe”. 

Ngƣời  đời  niệm  Phật  phần  nhiều  lƣời  biếng,  không  chỉ  hằng 

ngày chẳng thƣờng lễ bái, thậm chí gặp Phật cũng không lạy, còn nhƣ 

tất cả sự cúng dƣờng phần nhiều thiếu sót. 

Lý  do  chẳng  qua  là  vì  miệng  niệm  thì  dễ,  thân  lễ  thì  khó;  nói 

suông thì dễ, ra sức thực hành thì khó. Chẳng biết rằng, việc khó làm 

mà có thể làm đƣợc, điều đó mới đáng quý. 

Tuy nói tu hành ở bên trong, chẳng phải ở bên ngoài nhƣng đáng 

vẻ cung kính ở bên ngoài cũng không thể  thiếu.  Vả lại,  ở ngay nơi 

bên ngoài có thể chứng tỏ bên trong, cho nên ngƣời xƣa nói: “Ngƣời 

tu hành chân thật xem hình vẽ tƣợng gỗ đồng với Phật thật, thƣơng 

nhƣ  cha  mẹ,  kính  nhƣ  quân  vƣơng,  sớm  chiều  yết  kiến,  hết  lòng 

thành kính, lạy xuống nhƣ núi đổ, đứng lên tợ mây thăng, ra thì chấp 

tay  vái  chào.  Ngƣời  mà  chấp  tay  vái  chào  thì  dù  xa  trăm  ngàn  dặm 

nhƣng cũng nhƣ thƣờng ở trƣớc mặt. 

 10.2. Niệm Phật nhiều nói ít chuyện phiếm. 

Bạn xem,  bạn nói  một câu  thừa thải không đƣợc phƣớc,  không 

những không đƣợc phƣớc mà còn tạo nghiệp. 

Tại  sao  không  đem  câu  nói  thừa  thải  đổi  thành  niệm  A  Di  Đà 

Phật?  Ngƣời  xƣa  dạy  chúng  ta  "Nói  ít  một  câu  chuyện  niệm  nhiều 

danh hiệu Phật, đánh chết đƣợc ý niệm, để pháp thân bạn sống", đó là 

Giác  Minh Diệu  Hạnh Bồ Tát nói.  Nói chuyện ít,  niệm  Phật nhiều, 

câu Phật hiệu này là mỗi ngày bạn đang tu phƣớc, tu đại phƣớc của 

phƣớc  điền,  trồng  đại  phƣớc  báo!  Tại  sao  không  làm?  Tâm  tạp  lời 

phiếm, đem thời gian lãng phí hết rồi. Nhìn ngƣời ở thế gian đều bình 

đẳng, ai cũng là A Di Đà Phật, thì không lại còn có phân biệt rồi, tâm 

phân biệt toàn là sai lầm, đều là đang tu nghiệp tội, không phải đang 

tu phƣớc báo. 

Công đức của câu Phật hiệu này, có thể giúp chúng ta đoạn phiền 

não,  tiêu  nghiệp  chƣớng.  Tôi  không  có  cầu  đoạn  phiền  não,  cũng 

không  có  cầu  tiêu  nghiệp  chƣớng,  đừng  nên  cầu,  một  câu  Phật  hiệu 

niệm đến cùng, phiền não tự nhiên không còn, nghiệp chƣớng cũng 





263 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tự  nhiên  không  còn.  Tâm  tịnh  tức  Phật  độ  tịnh,  đạo  lý  quyết  định 

vãng sanh là ở nơi này. 

Hiện thời, toàn bộ bạc nhƣợc, thong dong, biếng nhác, đó là phá 

hoại và tiêu diệt Phật pháp! Chính chúng ta đang phá hoại, tiêu diệt, 

nhƣng chính mình không biết, vẫn tƣởng chính mình làm rất chánh 

đáng, rất chính xác! Làm nhƣ vậy có thể vãng sanh hay chăng? Rất 

khó! 

- Chúng ta thấy ngƣời niệm Phật vì bệnh khổ, lúc mất hồ đồ, mê 

loạn. Quý vị thấy ngƣời ra đi nhƣ vậy bèn biết quả báo của ngƣời ấy, 

rất đáng cho chúng ta cảnh tỉnh, kiêng dè! Nếu vẫn tiếp tục nhƣ vậy, 

chính mình có phần trong tam đồ, vãng sanh thì sẽ quyết định vãng 

sanh,  nhƣng  vãng  sanh  trong  địa  ngục  A  Tỳ,  chẳng  phải  là  sanh  về 

thế giới Tây Phƣơng. 

-  Đây  là  cơ  hội  tốt.  Đời  này  chúng  ta  không  thể  vãng  sanh,  thì 

phải  luân  hồi  thêm  một  vòng  nữa.  Nhƣ  vậy  thì  không  biết  còn  trải 

qua bao nhiêu kiếp, chắc chắn không chỉ mƣời kiếp.  Vì Sao? Cƣ sĩ 

Bành Tế Thanh nói. Đời này của chúng ta có thể gặp đƣợc Tịnh độ, 

gặp đƣợc tịnh tông, từ vô lƣợng kiếp đến nay khó gặp đƣợc ngày này. 

Vô  lƣợng  kiếp  mới  gặp  đƣợc  đấy.  Bài  kệ  khai  kinh  do  bà  Võ  Tắc 

Thiên  viết.  Trong  bài  kệ  nói  “bách  thiên  vạn  kiếp  nan  tao  ngộ”. 

Chúng ta ngụp lặn trong luân hồi đã trăm ngàn kiếp. 

Những việc này suy nghĩ nhiều một chút, cố gắng suy nghĩ, mới 

có thể buông bỏ đƣợc thế gian này. Ngay trong cƣơng vị hiện tại. Bất 

luận là ai, làm nghành gì đều nên nghiêm chỉnh thực hành. Mục đích 

là thành Phật, là lợi ích chúng sanh, hành Bồ Tát đạo. Không phải vì 

kiếm tiền, không phải vì danh lợi. Nên biết nếu mục tiêu là danh lợi, 

sẽ  đoạ  lạc  trong  luân  hồi.  Học  Phật  cũng  đoạ  lạc  trong  luân  hồi. 

Chúng ta tạo nghiệp luân hồi, tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi. Phải 

đem tâm luân hồi điều chỉnh lại. Tâm niệm ở nơi thành Phật đạo, ở 

nơi quyết định cầu sanh Tịnh độ. 

Việc  này  chúng  ta  làm  đƣợc  mà.  Sao  chúng  ta  lại  không  làm? 

Duyên này không dễ gặp. Trong khai kinh kệ có nói:  “Bá thiên vạn 

kiếp nan tao ngộ”. Bành Tế Thanh cƣ sĩ cũng đã nói: “Vô lƣợng kiếp 





264 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lai hi hữu nan phùng”. Chúng ta đã gặp đƣợc rồi, gặp rồi mà không 

biết, để lỡ mất thì tiếc biết bao. Đó gọi là gì? Sai lầm thực sự! 

Ngƣời xƣa nói: “học Phật nhất niên, Phật tại nhãn tiền”. Giống 

nhƣ việc này vậy, thật tu. Học Phật hai năm, hai năm liền biến thành 

bánh  quẩy  nguội.  Phật  ở  trên  trời,  cự  ly  xa  lắm.  Học  Phật  ba  năm, 

Phật đã biến thành mây khói rồi, không còn nữa. Đó chính là phóng 

dật, giải đãi. Bản thân một tí niệm thiện, tâm tốt không giữ đƣợc nữa. 

Dễ dàng bị tài sắc danh thực thùy bên ngoài mê hoặc. Vừa bị quyến 

rũ đã chạy theo rồi. Ngƣời xƣa nói: danh cao lợi nhiều là thứ mê hoặc 

con  ngƣời.  Ngày  nay  một  tí  danh  lợi  đã  mê  hoặc  đƣợc  quí  vị,  mê 

hoặc  quí  vị  theo  mất.  Quí  vị  là  thứ  gì?  Ban  đầu  nhìn  ngƣời  kia  tu 

hành  rất  tốt,  tán  thán  họ,  ca  ngợi  họ.  Danh  lợi  nhỏ  nhoi  thôi  đặt  ở 

trƣớc  mặt  tâm  liền  thay  đổi.  Phật  không  còn  nữa.  Quí  vị  nghĩ  xem 

nhƣ vậy sao đƣợc? Sức mê hoặc trong xã hội này lớn lắm! Khi nào 

chúng  ta  mới  thật  sự  làm  đƣợc,  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  mê 

hoặc,  không  bị  ngoại  cảnh  quấy  nhiễu.  Không  bị  ngoại  cảnh  quấy 

nhiễu là quí vị đã có định công. Không bị danh lợi mê hoặc là quí vị 

đã có trí tuệ rồi. 

Đây là điều chƣ vị tại gia đồng học tu Tịnh độ tông của chúng ta 

phải  nghiêm  khắc  chấp  hành.  Tam  qui,  ngũ  giới,  thập  thiện,  phải 

dùng nghiêm trì giới luật để đối trị. Bởi vì quí vị không giữ đƣợc tam 

quy, ngũ giới, thập thiện,  thì niệm  Phật có vãng sanh đƣợc không? 

Thật lòng mà nói: không thể vãng sanh. Nói bạn có thể vãng sanh, có 

thể vãng sanh, đó chính là lời khích lệ, không phải thật. Thầy Lý nói 

lời chân thật với chúng ta. Quí vị xem, bạn bè trong Liên Xã của Đài 

Trung là học trò của thầy, theo Thầy Lý đã mấy mƣơi năm rồi, Thầy 

Lý sáng lập ra  Liên Xã tại Đài Trung đến lúc vãng sanh 38 năm, theo 

thầy thời gian dài nhƣ vậy, có thể vãng sanh không? Không thể vãng 

sanh. Ngày ngày đƣợc thầy giáo huấn, nhƣng nhận sự giáo huấn rồi 

không tu, không  làm. Ngày ngày giảng, ngày ngày nghe, thầy có thể 

nói, nhƣng họ làm không đƣợc, vẫn còn tham sân si, vậy thì còn cách 

gì? Những pháp đối trị này, Thầy Lý 38 năm không biết đã giảng bao 

nhiêu lần rồi. Tôi ở Đài Trung mƣời năm, nghe không những chỉ vài 

lần.  Quí  vị  không  làm  thì  chẳng  còn  cách  gì  cả.  Thầy  chỉ  có  thể 





265 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

khuyên quí vị, nghe hiểu hay không hiểu là việc của quí vị. Sau khi 

nghe  rồi  chịu  làm  hay  không,  cũng  là  việc  của  quí  vị,  không    liên 

quan gì đến Thầy giáo, không  liên quan đến Phật Bồ Tát. Cuối cùng 

tự làm tự chịu. Thế giới ngày này nói dân chủ, cởi mở, tự do, không  

ai có thể can thiệp đến ai, cha mẹ không thể dạy con cái, nó không 

tiếp  nhận;  thầy  giáo  không  thể  dạy  học  trò,  đây  là  thế  giới  gì  vậy? 

Đem so sánh với thời xƣa thì bất thƣờng! Khác thƣờng đến 180 độ. 

Đó  gọi  là  lòng  ngƣời  hƣ  rồi.  Cho  nên  chiêu  cảm  tai  nạn  lớn.  Toàn 

nhân loại tồn vong trên trái đất, thời khắc cuối cùng, ngƣời biết quay 

đầu  vẫn  còn  cứu đƣợc.  Ngƣời  không  biết  quay  đầu  thì  thật  sự  theo 

nghiệp mà đi, đành chịu vậy. 

Đầu tiên chúng ta hiểu rồi  phải cứu bản thân,  cứu  bản thân rồi 

mới có thể giúp ngƣời khác. Bản thân cứu không nổi, làm sao có thể 

giúp đỡ ngƣời khác. 

 10.3.  Nhược  phóng  dật  giải  đãi,  tứ  túng  nhàn  đãng,  đương 

 dụng tinh tấn nhi đối trị chi”. 

Điều  này  rất  nhiều  ngƣời  tu  hành,  do  phóng  dật  giải  đãi  nhác 

nhớm làm tâm thối thất. Đời này tu hành không thành công đƣợc, vẫn 

luân hồi trong sáu nẻo, tùy nghiệp lƣu chuyển. Đáng sợ lắm! 

Mà điều này là gì? Là bịnh chung của mọi ngƣời. Tinh thần trì 

trệ.  Các  ban  đồng  tu  học  Phật,  lúc  mới  học  Phật  rất  dõng  mãnh. 

Ngƣời xƣa nói: “học Phật nhất niên, Phật tại nhãn tiền”. Giống nhƣ 

việc này vậy, thật tu. Học Phật hai năm, hai năm liền biến thành bánh 

quẩy nguội. Phật ở trên trời, cự ly xa lắm. Học Phật ba năm, Phật đã 

biến thành mây khói rồi, không còn nữa. Đó chính là phóng dật, giải 

đãi. Bản thân một tí niệm thiện, tâm tốt không giữ đƣợc nữa. Dễ dàng 

bị tài sắc danh thực thùy bên ngoài mê hoặc. Vừa bị quyến rũ đã chạy 

theo  rồi.  Ngƣời  xƣa  nói:  danh  cao  lợi  nhiều  là  thứ  mê  hoặc  con 

ngƣời. Ngày nay một tí danh lợi đã mê hoặc đƣợc quí vị, mê hoặc quí 

vị theo mất. Quí vị là thứ gì? Ban đầu nhìn ngƣời kia tu hành rất tốt, 

tán thán họ, ca ngợi họ. Danh lợi nhỏ nhoi thôi đặt ở trƣớc mặt tâm 

liền  thay  đổi.  Phật  không  còn  nữa.  Quí  vị  nghĩ  xem  nhƣ  vậy  sao 

đƣợc? Sức mê hoặc trong xã hội này lớn lắm! Khi nào chúng ta mới 

thật  sự  làm  đƣợc,  không  bị  cảnh giới  bên  ngoài  mê  hoặc,  không  bị 





266 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngoại cảnh quấy nhiễu. Không bị ngoại cảnh quấy nhiễu là quí vị đã 

có định công. Không bị danh lợi mê hoặc là quí vị đã có trí tuệ rồi. 

Định  công  trí  tuệ  không  đạt  đƣợc  thì  quí  vị  phải  công  phu  trì  giới, 

nghiêm trì giới luật thì có thể chống đỡ một tí. Định là thứ khó công 

phá, huệ liền hóa giải. Đó là cảnh giới cao nhất. 

 10.4. Thế nên “Kinh Vô Lượng Thọ”giảng được càng rõ ràng. 

Bởi  vì  kinh  văn  dài,  trong  phẩm  thứ  tám  nói  “khéo  giữ  ba 

nghiệp”,  chúng  ta  xem  thấy  thí  dụ  này  không  giống  với  Kinh  Đại 

thừa thông thƣờng. Trong kinh giáo đại thừa, Phật nói ba nghiệp đều 

là nói thân, khẩu, ý, nhƣng ở bổn kinh này Phật lạinói là khẩu, thân, 

ý. Đem khẩu nghiệp để thứ nhất, đây là có ý nghĩa đặc biệt. Vì sao? 

Vì khẩu nghiệp rất dễ dàng phạm.  Cho nên khẩu nghiệp có tới bốn 

điều, còn thân nghiệp chỉ có ba điều, ý nghiệp cũng là ba điều, nhƣng 

khẩu là bốn điều. Chính vì khẩu nghiệp rất dễ dàng phạm nên ngƣời 

học Phật, ngƣời niệm Phật, công đức đã niệm đều từ trong miệng lƣu 

xuất ra, nhƣng nếu vẫn không thể bao dung, không thể dung nhẫn, ƣa 

thích phê bình, thì niệm Phật cả đời vẫn không thể vãng sanh. 

Chúng ta là một mặt niệm Phật, nhƣng một mặt lại tiêu mất, vì 

tạo khẩu nghiệp. Cho nên Phật đem khẩu nghiệp xếp hàng thứ nhất, 

để  đặc  biệt  răn  dạy  ngƣời  niệm  Phật,  bởi  vì  đây  là  thông  đạo  mau 

chóng đặc biệt, thông đạo mau chóng thành Phật. Trong mƣời nghiệp 

thiện, thứ này quan trọng hơn bất cứ thứ gì “Khéo giữ khẩu nghiệp, 

không nói lỗi ngƣời”, cũng chính là không vọng ngữ, không nói hai 

chiều, không nói thêu dệt, không nói ác khẩu, phải giữ lấy. Tại sao có 

thể  tạo  nghiệp?  Đƣơng  nhiên  ý  nghiệp  là  chủ,  bạn  khởi  tâm  động 

niệm  bất  thiện,  ý  nghiệp  là  tham-sân-si,  tự  tƣ,  tự  lợi.  Tham-sân-si-

mạn-nghi  năm  độc  đầy  đủ,  khởi  tâm  động  niệm  rất  dễ  dàng,  rất  tự 

nhiên đều là nghĩ đến tổn ngƣời lợi mình, vậy thì hỏng rồi, vậy thì tạo 

nghiệp ba đƣờng ác. Chính mình không hề biết, nên hữu ý hay vô ý 

ngày  ngày  đang  tạo,  không  tích  lũy  đƣợc  công  đức,  thời  gian  niệm 

Phật ít, thời gian tạo nghiệp dài, sức niệm Phật mỏng yếu, sức mạnh 

tạo ác hùng hậu, vậy thử hỏi bạn làm sao có thể rời khỏi ba đƣờng 

ác? Nói ra lời nói hơi khó nghe, bạn làm sao có thể rời khỏi địa ngục? 

Toàn là tạo nghiệp địa ngục. Kinh nghe có hiểu hay không? Không 





267 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hề hiểu,  vì sao?  Biến số nghe chƣa đủ.  Tại vì sao không đủ?  Là vì 

dùng tâm tán loạn để nghe, dùng tâm tán loạn để niệm Phật, cho nên 

nghe kinh, niệm Phật không có đƣợc hiệu quả. 

Oan gia trái chủ họ đến báo thù, họ không để quý vị thoải mái, 

thân tâm đều chịu khổ. Thân thể mang bệnh hoạn, tâm lí chịu phiền 

não, lo nghĩ, bức bối, thân tâm không an. Tất cả là oán thân trái chủ 

tìm đến, không có oán thân trái chủ, làm gì có chuyện đó? 

Những chuyện nhỏ này thƣờng xảy ra trong đời thƣờng, tựa hồ 

không ngày nào thoát khỏi. Chúng ta không tìm ra nguyên nhân, cho 

rằng thân thể không tốt,  tìm thầy thuốc kiểm tra,  không vấn đề,  rất 

bình thƣờng, tìm bác sĩ tâm lí cũng không vấn đề gì. Không học Phật 

không hiểu đƣợc, khi học Phật rồi mới hiểu. 

Chúng ta ở trong đạo tràng, trong giảng đƣờng, trong Niệm Phật 

đƣờng,  thấy đƣợc bao nhiêu ngƣời niệm  Phật,  đang nghe kinh,  tinh 

thần ủ rũ không phấn chấn, thấy họ thế nào? Mệt mỏi, cho thấy họ rất 

đau khổ, họ không thoải mái, tinh thần không phấn chấn, đều là oán 

thân trái chủ. Chúng ta hiểu đƣợc chân tƣớng sự thực, quan sát trong 

đời sống hàng ngày, quý vị sẽ tìm ra câu trả lời, những ai có nhiều 

oán thân trái chủ, họ sống rất mệt, sống rất khổ sở; Những ngƣời nào 

oán thân trái chủ ít hơn, họ sẽ rất nhẹ nhàng, rất hoạt bát, không thể 

nhìn nhầm. 

Gây  nhân  duyên  nghiệp  phỉ  báng”,  đây  là  đối  bản  thân,  không 

phải với ngƣời khác.  Bản thân quý vị thƣờng có nghiệp  miệng,  tức 

gieo giống huỷ báng ngƣời khác, hoặc ngƣời khác huỷ báng quý vị. 

Quả báo nghiệp nhân, tự thân phải chịu, không phải tự nhiên mà đến. 

Sau khi chết rồi đoạ vào địa ngục”, địa ngục ở đây, là những gì đã nói 

với quí vị phần trƣớc, địa ngục Cắt lƣỡi. Nghĩ đến nỗi khổ địa ngục, 

nghĩ đến nỗi khổ cắt lƣỡi, không tạo nghiệp khẩu nữa. 

 10.5. Khẩu nghiệp là rất dễ dàng tạo. Người xưa nói: “Bệnh từ 

 miệng vào, họa từ miệng ra”. 

Nếu bạn muốn thân thể khỏe mạnh thì phải hết sức cẩn thận khi 

ăn thức ăn. Nếu bạn muốn cả đời bình an, thì lời nói của bạn phải cẩn 

thận, quyết định không nên tổn ngƣời, quyết định không nên tạo ác 

nghiệp. Phải giữ lấy không vọng ngữ, không vọng ngữ thì có lợi ích 





268 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lớn đối với chính mình. Không hai lƣỡi, quyết không nên khiêu khích 

phải  quấy,  cho  dù  xem  thấy  có  những  sự  việc  không  đúng  pháp, 

chúng ta không chân thật hiểu rõ chân tƣớng sự thật thì không đƣợc 

tùy tiện mà nói ra. Nhất định phải đem chân tƣớng sự thật làm cho rõ 

ràng,  đáng  nên  nói  thế  nào  thì  mới  nên  nói  nhƣ  thế  đó.  Chúng  ta  là 

phàm phu mắt thịt, cho nên xem thấy Phật Bồ Tát có rất nhiều hành 

trì  dƣờng  nhƣ  là  không  đúng  pháp.  Kỳ  thật,  không  phải  vậy.  Họ 

không  có  lỗi  lầm,  chính  chúng  ta  có  lỗi  lầm,  còn  khiêu  khích  phải 

quấy, tạo nghiệp thì rất là nặng. Trong gia đình mà khiêu khích phải 

quấy,  làm  cho  ngƣời  cả  nhà  bất  hòa  thì  phải  gánh  lấy  trách  nhiệm 

nhân  quả.  Trong  một  đoàn  thể  mà  khiêu  khích  phải  quấy,  làm  cho 

đoàn thể này bất hòa, nếu là đoàn thể Phật giáo là phạm tội “phá hòa 

hợp tăng”. Tội lỗi của phá hòa hợp tăng là đọa A Tỳ địa ngục. Phật 

nói ở trong “Giới kinh”, năm điều nghiệp nhân đọa A Tỳ địa ngục là 

giết phụ thân, giết mẫu thân, giết A La Hán, làm thân Phật ra máu, 

phá  hòa  hợp  tăng  (phá  hòa  hợp  tăng  là  ƣa  thích  khiêu  khích  phải 

quấy). Do đó, trong tăng đoàn, tuy là có những sự việc không đúng 

pháp,  chúng  ta  thấy  rồi  cũng không dám  nói.  Tại  vì  sao  không  dám 

nói? Sợ làm cho tăng đoàn phân chia, chúng ta là ngƣời nói ra, sẽ có 

trách nhiệm. Khi chúng ta xem thấy sự việc này thì chỉ có thể khuyên 

bảo riêng tƣ, qui quá khuyến thiện. Khuyên bảo không nghe, chúng ta 

rời khỏi thì tốt rồi, quyết không nên có một câu phê bình. Vì sao vậy? 

Nếu nhƣ bạn ở bên ngoài phê bình tăng đoàn này, thì bạn sẽ làm cho 

tín chúng mất lòng tin đối với tăng đoàn, vẫn là phá hoại tăng đoàn. 

Trách nhiệm nhân quả này quá to quá lớn, nhƣng hiện tại rất nhiều 

ngƣời không biết. Bất cứ một đoàn thể nào, chúng ta đều hy vọng họ 

có  thể  hòa  thuận  với  nhau,  không  nên  phân  hóa,  không  đƣợc  phá 

hoại. Ở chỗ lớn hơn mà nói, đó là đoàn thể của chủng tộc, đoàn thể 

của tôn giáo, đoàn thể của quốc gia, nhất định phải nghĩ. 

Ác ý, gây rối, sanh sự, nhƣ vậy quả báo càng nghiêm trọng. Thêu 

dệt là lời nói ngon ngọt lừa gạt chúng sanh, mê hoặc chúng sanh. Ác 

khẩu là lời nói thô lỗ, rất dễ dàng làm tổn thƣơng ngƣời; bất tri bất 

giác tổn hại ngƣời khác mà chính mình vẫn là không biết. Đây đều là 

làm chƣớng ngại với chính mình, nhất định phải biết để ngăn ngừa. 





269 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Khi muốn nói chuyện, Phu Tử nói: “Tái tƣ khả hỉ”, nghĩ lại xem có 

nên nói lời nói này hay không. Chánh ngữ phải từ ngay chỗ này mà 

tu. 

Nếu đạo tràng của chúng ta có kẻ nhƣ thế đến nhiễu loạn, kẻ ấy 

muốn  chửi  bới,  cứ  để  cho  hắn  chửi.  Cứ  để  mặc  hắn,  chúng  ta  hãy 

khéo niệm Phật. Kẻ ấy chửi mệt rồi, tự nhiên sẽ bỏ đi. Đến chửi mấy 

lần đều chẳng có hiệu quả gì, kẻ ấy sẽ chẳng đến nữa. Chớ nên cãi 

lộn với kẻ ấy, càng cãi cọ, càng thêm khúc mắc! Sau khi cãi vã, cảnh 

sát ở bên ngoài tới, ký giả báo chí tìm tới, hình tƣợng đạo tràng của 

chúng  ta  bị  phá  hoại,  ngƣời  bị  tổn  thất  thật  sự  là  chúng  ta,  kẻ  đó 

chẳng bị tổn thất! Nhƣng chúng ta bỏ  mặc đó,  chẳng quan tâm tới, 

mặc kệ các ngƣơi muốn làm sao thì làm! Chửi cũng chẳng cãi lại, bị 

đánh  cũng  không  đập  trả,  dƣờng  nhƣ  là  chúng  ta  bị  thua  thiệt  đôi 

chút. Trên thực tế là chiếm đại tiện nghi. Truyền ra ngoài, ngƣời ta sẽ 

nói: “Ngƣời trong đạo tràng ấy có tu dƣỡng. Ngƣời trong đạo tràng 

ấy là ngƣời tốt”, ngƣời bên ngoài tán thán quý vị. Mọi ngƣời từ bên 

ngoài sẽ đến chỗ quý vị học tập. Ở chỗ quý vị thật sự có đạo! Vì đối 

với những chuyện này, chúng tôi học Phật trong nửa thế kỷ qua, đã 

gặp rất nhiều. Khá nhiều đồng tu chẳng biết xử lý nhƣ thế nào, cảm 

thấy rất ƣu lự, rất phiền não! Thật ra, những nỗi phiền não ấy chẳng 

có! Nếu chúng ta ƣu lự, phiền não, chúng ta đã bị lừa, vì sao? Họ đã 

đạt  mục đích.  Nếu chẳng có chuyện ấy,  hết thảy hành vi của kẻ đó 

chẳng khởi tác dụng. Chẳng khởi tác dụng, họ sẽ không làm. Chính 

họ cũng biết chuyện ấy chẳng phải là chuyện tốt đẹp, họ hy vọng sẽ 

có thể đạt đƣợc hiệu quả, thế mà chẳng có hiệu quả, họ còn thực hiện 

để làm gì? Chẳng làm! 

Sống  trong  thế  giới  này  chẳng  lâu,  ta  sẽ  rời  đi,  còn  so  đo  với 

những  kẻ  kiếm  chuyện  gây  phiền  phức  trong  thế  giới  này  nữa  hay 

không? Chẳng cần nữa! Bất luận kẻ kiếm chuyện gây phiền phức to 

lớn cỡ nào, quý vị cũng đều chẳng so đo, sẽ là tâm bình khí hòa. Quý 

vị còn ham hố thế giới này, chứ tôi ngay lập tức sẽ ra đi. Dẫu ngƣời 

đó giết tôi, tôi hết sức cảm kích ngƣời đó.  Vì sao? Ngƣời đó khiến 

cho tôi ra đi ngay lập tức, đúng là đƣa tôi sang thế giới Cực Lạc. Nếu 

không, tôi còn phải ở lại đôi ba năm. Ngƣời ấy giết tôi chết, tôi lập 





270 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tức ra đi. Chẳng có mảy may tâm oán hận, chẳng có mảy may ý niệm 

báo thù, quý vị mới có thể vãng sanh. Nếu quý vị oán hận, muốn báo 

thù, thôi rồi, quý vị vẫn đọa trong tam đồ, sau đấy, tìm cơ hội để báo 

thù. Sai mất rồi! Cơ hội làm Phật trăm ngàn vạn kiếp khó gặp, há nên 

dễ dãi vứt bỏ? Đó là nghiệp chƣớng sâu nặng, thật sự sai lầm! 

Do vậy, học Phật thì chúng ta nhất định phải chuyển ý niệm, đó 

là chuyện cơ bản! Đối với chuyện dạy học, tôi đã nói với khá nhiều 

ngƣời theo đuổi công tác giáo dục. 

Đức Phật dạy ngƣời tu hành đừng nói dối, chẳng nói đôi chiều, 

chẳng  ác  khẩu,  chẳng  nói  thêu  dệt,  phải  làm  đƣợc  những  điều  trên 

đây thì mới đƣợc. Đối với thiện nhân là nhƣ thế, mà đối với ác nhân 

cũng là nhƣ thế. Tôi học Phật đã nhiều năm ngần ấy. Hơn hai mƣơi 

năm trƣớc, ở Mỹ, đã viết một đôi câu đối nhƣ thế này, nay đang treo 

trong Phật đƣờng,  đấy chính là tâm đắc học Phật của tôi.  Chúng ta 

dùng  cái  tâm  gì  để  đối  với  ngƣời,  đối  với  sự,  đối  với  vật?  “Chân 

thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh giác,  từ  bi”.  Dùng  thái  độ  gì  để 

xử  thế?  “Khán  phá,  phóng  hạ,  tự  tại,  tùy  duyên,  niệm  Phật”(Nhìn 

thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên, niệm Phật). Quý vị hỏi về sự tu 

học của tôi ƣ? Sự tu học của tôi là hai mƣơi chữ ấy. Học Phật năm 

mƣơi bốn năm,  chẳng lìa khỏi hai  mƣơi chữ ấy.  Vì thế,  gặp bất cứ 

cảnh giới nào, tôi đều có thể chuyển”. Chuyển”thì công phu cao hơn 

chịu đựng, nhƣờng nhịn một bậc. Chịu đựng, nhƣờng nhịn thì quý vị 

hãy còn chấp tƣớng, còn đang chế phục phiền não, còn đang đè nén. 

Khi  chuyển,  sẽ  là  chuyển  biến,  chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  mê 

thành  ngộ,  chuyển  phàm  thành  thánh,  chuyển  cảnh  giới.  Hai  mƣơi 

chữ ấy là điểm chuyển đổi của tôi, vĩnh hằng bất biến. 

“Thấy  thấu  suốt,  buông  xuống”là  do  Chƣơng  Gia  Đại  sƣ  dạy, 

“thanh tịnh,  bình đẳng,  giác”đƣợc dạy trong tựa đề kinh Vô Lƣợng 

Thọ. 

 10.6. Cổ đức nói: “Tri sự thiểu thời, phiền não thiểu”(khi biết 

 ít chuyện thì cũng ít phiền não). 

Quý vị đừng nên biết quá nhiều chuyện, biết nhiều sẽ lắm phiền 

não!  “Thức  nhân  đa  xứ,  thị  phi  đa”(biết  nhiều  ngƣời,  thị  phi  càng 

lắm). Quý vị quen biết nhiều ngƣời, thị phi sẽ nhiều. Ngƣời chẳng bắt 





271 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

buộc phải quen biết thì chẳng cần thiết, biết họ vô ích! Nhƣ vậy thì 

mới có thể thƣờng giữ gìn cái tâm thanh tịnh của quý vị. Nay quý vị 

thật sự muốn gìn giữ cái tâm thanh tịnh, nói cách khác, quý vị đừng 

coi TV, đừng nên nghe radio, đừng đọc báo chí, tâm bèn thanh tịnh. 

Suốt ngày hôm nay, chuyện gì cũng đều chẳng có, thiên hạ thái bình, 

tâm rất thanh tịnh, rất tự tại. Hễ quý vị xem những thứ ấy, sẽ thấy thế 

giới này rất loạn, rất dơ bẩn, phân biệt, chấp trƣớc, vọng tƣởng thảy 

đều dấy lên. Trong có phiền não, bên ngoài là duyên, những thứ ấy 

đều là duyên, những duyên ấy lôi kéo, dẫn dụ phiền não bên trong, 

trong lẫn ngoài thảy đều loạn. 

Do vậy, ngƣời học Phật, niệm Phật đích xác là chẳng dễ gì thành 

tựu, vì sao niệm nhiều năm ngần ấy, vẫn chƣa thể đạt đến công phu 

thành phiến?  Khoan nói tới nhất tâm bất loạn! Nếu quý vị truy tìm 

nguyên nhân, sẽ thấy chính là do quý vị biết quá nhiều chuyện, quen 

biết quá nhiều ngƣời, nên quý vị niệm Phật chẳng có cách nào niệm 

đến mức công phu thành phiến. Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, nên 

thƣờng dùng điều này để kiểm nghiệm công phu chính mình, tự mình 

sẽ  rõ  ràng  minh  bạch,  không  cần  đi  thỉnh  giáo  ngƣời  khác,  đi  hỏi 

ngƣời  khác,  hỏi  ngƣời  khác,  ngƣời  ta  cũng  không  nói  với  quý  vị, 

ngƣời ta nói đều là chúc mừng và tán thán quý vị. Họ sẽ không nói là 

quý vị chƣa đạt. Nên hiện nay tu học đều phải dựa vào chính mình. 

Ngày xƣa thầy giáo nói thật với quý vị, các bạn đồng tu cũng nói 

thật với quí vị, cha mẹ cũng nói thật với quí vị. Hiện nay không còn, 

hiện nay không giám nói,  sợ quý vị không vui.  Hà tất phải kết oán 

thù với quý vị? Vì oan gia nên giải không nên kết. Họ thích nghe điều 

gì  thì  tán  thán  vài  câu,  dù  gì  cũng  không  phải  là  lời  thật.  Đây  là  tu 

hành  trong  thời  đại  này,  ngƣời  giúp  ta  không  nhiều,  phải  dựa  vào 

chính mình, phải dựa vào kinh giáo. Ngày ngày không rời kinh giáo, 

đối với kinh giáo phải dùng tâm chân thành cung kính, mới có thể đạt 

đƣợc lợi ích. Không có tâm chân thành, không có tâm cung kính sẽ 

không đạt đƣợc lợi ích. 





272 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 10.7. Chúng ta nghĩ xem, ngày nay chúng ta học Phật, có 

 người mới học, có người học được mấy năm, có người học mấy 

 mươi năm. 

Mấy  mƣơi  năm  rồi  không  tiến  bộ  vẫn  là  phàm  phu,  vì  nguyên 

nhân gì? Pháp thì nghe rồi, ngày ngày đều tụng, mỗi ngày đều nghe, 

nhƣng  ba  chữ  sau  không  có”.  Nhạo”tức  là  pháp  hỉ,  chƣa  đạt  đƣợc 

pháp hỉ, Vì sao vậy? Nghe xong lại còn nghiên cứu tại sao Phật nói 

nhƣ thế?  Ngài nói những lời này có ý nghĩa gì?  Chúng  ta vẫn luôn 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, nói khó nghe một chút là 

vẫn còn phê bình. Vậy làm sao đƣợc? nhƣ thế chi bằng đừng nghe. Vì 

sao vậy? Có thái độ nhƣ vậy đối với Phật là đại bất kính. Ngƣời thật 

tâm cung kính, họ nghe nhiều lần rồi, thì tâm hoan hỉ phụng hành sẽ 

xuất hiện hết, vì sao vậy? Vì họ cung kính, họ không phê bình. Vì sao 

chúng  ta  không  hiểu?  Vì  nghiệp  chƣớng  chúng  ta  sâu  nặng,  đừng 

trách ai cả, vì sao ngƣời khác vừa nghe đã hiểu, mà mình nghe không 

hiểu? Họ có điều gì?  Họ có tâm sám  hối,  tâm cung kính,  tâm chân 

thành,  họ  dùng  những  tâm  này.  Tâm  này  mới  đúng  đắn.  Dùng  lâu 

ngày,  dùng  mấy  năm,  dùng  mấy  mƣơi  năm,  thì  nghiệp  chƣớng  tiêu 

trừ, trí tuệ khai mở, pháp hỉ liền xuất hiện. 

Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp”.  Nhƣng  tại  sao  phải 

chia ra nhiều pháp môn nhƣ vậy? Căn tánh mỗi ngƣời không giống 

nhau, sở thích không giống nhau, hứng thú không giống nhau, lại còn 

thiện  căn  khác  nhau,  trình  độ  khác  nhau,  nhất  định  phải  lựa  chọn 

pháp  môn  phù  hợp  điều  kiện  của  bản  thân,  thì  học  mới  thuận  lợi. 

Nhất đinh phải tôn trọng những pháp môn ta không học, vì sao vậy? 

Đều là lời Phật dạy. Nếu nhƣ nói pháp môn tôi là số một, pháp môn 

khác không đƣợc, coi thƣờng ngƣời khác, nhƣ vậy gọi là đại bất kính, 

đại bất hiếu. Quí vị khinh thƣờng ngƣời khác, chính là khinh thƣờng 

Phật Thích Ca Mâu Ni, pháp môn đó là lời Phật dạy. Nếu quí vị coi 

thƣờng những vị Bồ tát đang tu học pháp môn đó, thì tội của quí vị 

càng rất nặng. Vì thế khinh mạn ngƣời khác, khinh mạn những pháp 

môn  khác,  đều  là  tạo  nghiệp  địa  ngục.  Bản  thân  tạo  nghiệp  mà  lại 

không  biết.  Nếu  cùng  một  pháp  môn,  trong  đó  mỗi  ngƣời  đều  tâng 

bốc môn phái  mình, không trao đổi với nhau, khen mình chê ngƣời, 





273 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lập  tức  liền  đọa  xuống  địa  ngục  a  tỳ.  Họ  không  phải  tu  hành  Phật 

hạnh, họ đang tu hạnh địa ngục; Họ không phải cầu sinh thế giới Cực 

lạc, họ muốn đến địa ngục a tỳ. 

Chúng ta đứng ngoài thấy rất rõ ràng, sƣ phụ tôi tốt, sƣ phụ nào 

cũng  không  bằng  sƣ  phụ  tôi,  quan  niệm  này  là  gì?  Quan  niệm  này 

chính quan niệm là cầu sinh địa ngục a tỳ. Quí vị nghĩ xem có phải 

vậy không? Sƣ phụ quí vị còn có sƣ huynh, sƣ đệ, sƣ huynh đệ của 

ông ấy cùng một thầy truyền xuống, quí vị gọi ngài là tổ sƣ. Những 

sƣ huynh sƣ đệ này, mỗi vị lập một môn phái riêng, mỗi ngƣời đều có 

đệ tử của riêng mình, độc lập với nhau, không thể dung hoà với nhau, 

tất cả đều là tạo nghiệp địa ngục. Vậy là họ đang tu pháp môn gì? Tu 

pháp môn địa ngục. Tƣơng lai họ sẽ đi về đâu? Sẽ vào địa ngục Vô 

gián, không thể không biết. 

Ngƣời thực sự có tu hành không phải nhƣ thế, cho nên khi thấy 

những ngƣời tung hô môn phái mình, bài xích môn phái ngƣời khác, 

đối với họ quí vị nên kính nhi viễn chi. 

Quí  vị  có  phải  là  ngƣời  đệ  tử  Phật  chân  chánh  hay  không,  cứ 

nhìn  ở  đây  thì  biết.  Khen  mình  chê  ngƣời,  đó  không  phải  là  đệ  tử 

Phật, đó là ma, con cháu của ma, họ đến phá hoại Phật pháp, không 

phải đệ tử Phật. Chỉ có tôi là tốt, những ngƣời khác không bằng tôi, 

sai  rồi.  Quí  vị  đã  đang  hành  tà  đạo,  đã  là  tâm  luân  hồi  đang  tạo 

nghiệp  luân  hồi,  trong  nghiệp  luân  hồi  tạo  nghiệp  địa  ngục,  quí  vị 

xem quí vị đáng thƣơng biết bao. Ngƣời sáng suốt thấy quí vị đáng 

thƣơng,  trong  kinh  nói  là  “ngƣời  đáng  thƣơng”.  Ai  là  ngƣời  đáng 

thƣơng?  Loại  ngƣời  vừa  nói  đến  là  đáng  thƣơng,  họ  ngày  ngày  tạo 

nghiệp địa ngục mà bản thân không biết, tƣơng lai đọa địa ngục còn 

kêu oan uổng, nhƣng càng kêu oan thì tội càng nặng. Không có ai oan 

uổng quí vị, bản thân quí vị oan uổng chính mình, quí vị còn trách ai! 

Những chuyện vụn vặt mà cũng so đo tính toán. Cổ nhân nói đó 

là ngƣời không ra gì. Trong nhà Phật ngày nay cũng phổ biến hạng 

ngƣời nhƣ thế. Những ngƣời này không phải đang hƣng thạnh Phật 

giáo, mà là ngƣời hủy diệt Phật giáo, khiến ngƣời học Phật tất cả đều 

vào  địa  ngục  a  tì,  không  phải  gọi  là  diệt  Phật  giáo  sao?  Quí  vị  tạo 

nghiệp nặng quá! Quí vị vừa bài xích, xây dựng môn phái, bài xích 





274 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngƣời khác, lại còn kêu gọi tín đồ của quí vị bài xích, tội này nặng 

hơn tội nào hết, nặng hơn cả tội ngũ nghịch thập ác. Cho nên giới Bồ 

tát, trong “Du Già Bồ Tát Giới”điều trọng giới thứ nhất, là khen mình 

chê ngƣời, đó là điều đƣợc đƣa lên hàng đầu. Cho nên chúng ta nhìn 

thấy  những  ngƣời  hoan  hỉ  phụng  hành,  hổ  thẹn!  Nghe  pháp  rồi,  ba 

chữ  này  không  có,  vì  sao  vậy?  Nghe  pháp  nhƣng  không  nghe  hiểu 

đƣợc nghĩa của pháp. Thực sự nghe hiểu, nghe rõ ràng rồi, ba chữ sau 

đó chắc chắn cũng có: Hoan hỉ, tiếp thọ, phụng hành, họ thật sự làm 

đƣợc rồi. Quí vị tra xem có bộ kinh nào Phật dạy chúng ta tự cao tự 

đại, khen mình chê ngƣời, có dạy quí vị nhƣ thế không? Quí vị thử 

tìm  xem.  Kinh  Phạn  Võng”,  đây  là  điều  phải  tuân  thủ,  “không  làm 

quốc  tặc,  không  báng  quốc  chủ”,  “không  báng  quốc  chủ”chính  là 

không hủy báng ngƣời, đây nói trong tình huống nào? Quốc chủ làm 

việc  bất  thiện,  làm  việc  không  hay,  nếu  làm  không  tốt  cũng  không 

đƣợc hủy báng, vì sao vậy? Mỗi ngƣời đều có nhân quả riêng. Quí vị 

hủy báng là quí vị tạo nghiệp ác. Họ tạo tác điều bất thiện, quí vị hà 

tất phải theo họ xuống địa ngục? Quí vị hủy báng họ là theo họ xuống 

địa ngục rồi. Cho nên nhìn thấy điều bất thiện, thực sự bất thiện thì 

có lễ kính những không tán thán. Bồ tát Phổ Hiền dạy chúng ta vậy. 

Lễ kính là điều nên làm, nhƣng không tán thán. Tuyệt đối không bảo 

quí vị hủy báng, không bảo quí vị phê bình. 

Cho nên đức hạnh quí vị có cao bao nhiêu, tiếng tăm có lớn bao 

nhiêu, chỉ cần có chút ngạo mạn là xong rồi, đừng quan tâm đến họ 

nữa. Họ đều là giả dối, không phải chân thật. 

Quí vị cũng không cần nói thẳng với họ, nói thẳng với họ rồi kết 

oán thù với họ thì không đáng, mà họ cũng sẽ không tha thứ cho quí 

vị, cho nên đối với họ phải nhƣ thế nào? Kính nhi viễn chi. Đây là 

thái độ cơ bản trong việc tu học. 

Đại sự nhân duyên này để ngay trƣớc mắt chúng ta, nếu bỏ lở, tội 

quý vị sẽ rất nặng. Ngƣời khác không gặp đƣợc vì không có duyên, 

điều đó có thể tha thứ. Quý vị gặp đƣợc lại bỏ qua, không thực hành 

đó chính là tội vô gián địa ngục. 





275 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 10.8. Như Phật dạy, nói dối có mười tội, những gì là mười? 

Điều đầu tiên của quả báo khẩu nghiệp, điều đầu tiên là gì? Hôi 

miệng  là  chứng  thƣờng  gặp,  nói  lên  điều  gì?  Nói  lên  ngƣời  đó  nói 

dối, có thể nói thế này, nói dối, hai lƣỡi, thêu dệt, ác khẩu, vấn đề rất 

dễ phạm. Thông thƣờng, mọi ngƣời hay cho rằng hôi miệng là do dạ 

dày có bệnh, mới đƣa đến chứng hôi miệng. Không ngờ thật sự là do 

nghiệp không nên trách dạ dày, do bản thân ta tạo khẩu nghiệp. 

Thông  thƣờng  nhất,  phổ  thông  nhất,  bản  thân  chúng  ta  có  hay 

không? Có, nhƣng bản thân chúng ta đã quen, không nhận ra. Cùng ở 

với  mọi  ngƣời,  chúng  ta  hắt  hơi,  nói  chuyện,  mọi  ngƣời  đều  nghe 

thấy,  nhƣng  khi  nghe  không  ai  tiện  nói,  song  có  thể  nhìn  thấy,  họ 

tránh xa quý vị, không có điều gì thật sự cần thiết họ sẽ không gần 

gũi quý vị. Hôi miệng chứng tỏ khẩu nghiệp của quý vị rất nặng, đây 

là một loại tội. 

Nếu học Phật một cách giả tạo, lấy danh hiệu học Phật, phá giới 

phá  luật,  thần  Hộ  pháp  sẽ  đi  hết,  thần  Hộ  giới  cũng  đi,  những  oán 

thân trái chủ của quý vị đều áp vào thân để quấy rầy quý vị. Họ đến 

báo thù, họ không để quý vị thoải mái, thân tâm đều chịu khổ. Thân 

thể mang bệnh hoạn, tâm lí chịu phiền não, lo nghĩ, bức bối, thân tâm 

không an. Tất cả là oán thân trái chủ tìm đến, không có oán thân trái 

chủ, làm gì có chuyện đó? 

Những chuyện nhỏ này thƣờng xảy ra trong đời thƣờng, tựa hồ 

không ngày nào thoát khỏi. Chúng ta không tìm ra nguyên nhân, cho 

rằng thân thể không tốt,  tìm thầy thuốc kiểm tra,  không vấn đề,  rất 

bình thƣờng, tìm bác sĩ tâm lí cũng không vấn đề gì. Không học Phật 

không hiểu đƣợc, khi học Phật rồi mới hiểu. 

Chúng ta ở trong đạo tràng, trong giảng đƣờng, trong Niệm Phật 

đƣờng,  thấy đƣợc bao nhiêu ngƣời niệm  Phật,  đang nghe kinh,  tinh 

thần ủ rũ không phấn chấn, thấy họ thế nào? Mệt mỏi, cho thấy họ rất 

đau khổ, họ không thoải mái, tinh thần không phấn chấn, đều là oán 

thân trái chủ. Chúng ta hiểu đƣợc chân tƣớng sự thực, quan sát trong 

đời sống hàng ngày, quý vị sẽ tìm ra câu trả lời, những ai có nhiều 

oán thân trái chủ, họ sống rất mệt, sống rất khổ sở; Những ngƣời nào 





276 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

oán thân trái chủ ít hơn, họ sẽ rất nhẹ nhàng, rất hoạt bát, không thể 

nhìn nhầm. 

“Phi nhân đắc tiện”, thiện thần xa lánh, oán thân trái chủ sẽ thấy 

dễ dàng, sẽ đến tìm quý vị, đây là tội nặng thứ hai. 

Khi ngƣời trí thức tập hợp lại một chỗ, họ đang bàn bạc vấn đề, 

họ không cần quý vị tham gia, ngyên nhân do đâu? Khẩu nghiệp quá 

nặng, ngƣời khác không có niềm tin nơi quý vị, ngại sau khi tham dự, 

trở  lại  phá  hoại  công  việc,  bởi  thế  không  mời  quý  vị  tham  dự. 

Thƣờng  bị  phỉ  báng,  tiếng  xấu  ác  bay  khắp  thiên  hạ”,  quả  báo  của 

quý vị là thƣờng xuyên bị ngƣời phê bình, bị ngƣời hũy báng. Tiếng 

xấu,  hành  động  sai  trái  của  quý  vị,  rất  nhiều  ngƣời  biết,  đấy  là  tội, 

thực tế mà nói cũng là đang tiêu nghiệp chƣớng. 

Gặp những trƣờng hợp này, chúng ta nên nhớ, cổ thánh tiên hiền 

khuyên  răn  chúng  ta:  “Gặp  những  chuyện  không  hay,  nên  hỏi  lại 

mình”. Chúng ta phải nỗ lực phản tỉnh, ngƣời ta phê bình mình, coi 

thƣờng  mình,  ta  có  chăng?  Có  phải  đổi,  không  càng  cố  gắng.  Nếu 

không  có,  đó  là  oan  ức,  đó  là  do  ngƣời  ta  gắp  lửa  bỏ  tay,  cũng  tốt, 

giúp  ta  tiêu  trừ  nghiệp  chƣớng,  ta  phải  cảm  ân.  Nếu  có,  càng  phải 

cảm ân, họ nhắc nhở ta, để ta tự sửa mình. 

Ngƣời  xƣa  nói  rất  hay:  “Không  phải  thánh  hiền,  ai  không  mắc 

lỗi, có thể sửa lỗi, không gì hay hơn”. Ngƣời ta nhắc nhở ta, phê bình 

ta, thực sự ta có lỗi đó tức tốc thay đổi. Đối với ngƣời coi khinh ta, 

phê  bình  ta,  không  ôm  lòng  oán  hận,  ngƣợc  lại  đem  tâm  cảm  ân, 

khiến tội lỗi ngày càng nhẹ nhàng, thiện căn ta ngày càng nuôi lớn, 

đây là điều tốt. Mọi ngƣời coi khinh, tuy có dạy dỗ, mọi ngƣời không 

nghe”, tội nghiệp thứ sáu là nhƣ thế, ngƣời ta coi khinh quý vị. Qúy 

vị có rất nhiều lời hay khuyên bảo họ, họ không nghe, họ không làm 

theo, tất cả đều là quả báo nói dối. Trong vọng ngữ bao gồm hai lƣỡi, 

thêu  dệt,  ác  khẩu.  Thƣờng  nhiều  ƣu  sầu”,  lo  nghĩ,  chúng  ta  thƣờng 

nói phiền não. Tình trạng phiền não rất phổ biến, gây trở ngại rất lớn 

cho ngƣời tu hành, với sự nghiệp của quý vị, có sức phá hoại rất lớn. 

Gây  nhân  duyên  nghiệp  phỉ  báng”,  đây  là  đối  bản  thân,  không 

phải với ngƣời khác.  Bản thân quý vị thƣờng có nghiệp  miệng,  tức 

gieo giống huỷ báng ngƣời khác, hoặc ngƣời khác huỷ báng quý vị. 





277 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Quả báo nghiệp nhân, tự thân phải chịu, không phải tự nhiên mà đến. 

Sau khi chết rồi đoạ vào địa ngục”, địa ngục ở đây, là những gì đã nói 

với quí vị phần trƣớc, địa ngục Cắt lƣỡi. Nghĩ đến nỗi khổ địa ngục, 

nghĩ đến nỗi khổ cắt lƣỡi, không tạo nghiệp khẩu nữa. 

“Nếu đƣợc làm ngƣời, thƣờng bị coi khinh”, chịu xong quả báo 

địa ngục, rời địa ngục đến nhân gian. Bởi vẫn mang tập khí ác nghiệp 

đời trƣớc, vì thế luôn bị ngƣời khác coi khinh, vấn đề này cần phải 

ghi nhớ. Bị ngƣời khác hũy báng, nhất định phải nỗ lực phản tĩnh, có 

phải thay đổi, không phải cố gắng. Đừng oán hận ngƣời coi phỉ báng, 

phải mang lòng cảm ân, phải đem tâm sám hối, phải đem tâm hối cải, 

họ là nghịch tăng thƣợng duyên của ta, chúng ta mới đƣợc thành tựu. 

Nếu nghe ngƣời khác huỷ báng, trong lòng bứt rứt, liền oán hận, tìm 

cách  trả  thù,  thế  là  hỏng,  rắc  rối  rồi  đấy,  tại  sao?  Tạo  nên  oan  oan 

tƣơng báo, đời đời kiếp kiếp không bao giờ ngƣng. 

Phật Bồ Tát thƣờng khuyên chúng ta: “Oan gia nên giải không 

nên kết”, oan nhất định phải cởi nó ra, không nên kết oán với ngƣời, 

bản  thân  mới  đƣợc  vãng  sinh,  khi  vãng  sinh  mới  không  bị  chƣớng 

ngại. Nếu không hiểu rõ đạo lí này, nghe ngƣời ta đổ oan cho quý vị, 

quý vị không phục, phải tranh cãi với họ, phải tìm ra lí lẽ, nhƣ thế là 

kết oán, không cần thiết. 

Phê bình của ngƣời, huỷ báng của ngƣời, nhận tất cả, sau khi tiếp 

nhận mới phản tỉnh, đây là điều có lợi cho ta. Họ nói không sai, tôi 

thực sự có lỗi đó, tôi không oan hận họ, tôi phải cảm ân họ, họ nhắc 

nhở tôi, tôi sẽ sửa đổi. Tôi phản tỉnh, nhận ra đấy không phải lỗi của 

tôi, họ nói oan cho tôi, tốt quá, tại sao? Cổ nhân cho rằng thua thiệt là 

phƣớc. Tôi bị ngƣời ta hiểu nhầm, bị ngƣời đổ oan, đấy là tiêu nghiệp 

chƣớng, trƣớc mắt không có tội nghiệp đó, trong quá khứ có thể có. 

Bây giờ hết báo rồi, là việc rất tốt, không phải chuyện xấu, nên đem 

lòng cảm ân, hoan hỷ đón nhận. 

Từ  đó  có  thể  biết,  quả  báo  thiện  ác,  thị  phi,  tốt  xấu,  đều  trong 

một niệm của ta. Có thể chuyển ác báo thành thiện báo, ác niệm trở 

thành thiện niệm, chuyện xấu trở nên chuyện tốt, tất cả đều trong một 

niệm. Một niệm ở đây là trí tuệ, không phải phiền não, những gì tạo 





278 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nên bởi phiền não đều gọi tội nghiệt, những gì tạo nên bởi trí tuệ đều 

là phƣớc báo. 

Có  thể  thấy  ác  nghiệp  của  nói  dối,  mang  lại  nhiều  tội  lỗi,  chết 

đoạ địa ngục, cẩn thận chớ coi thƣờng”. không đƣợc xem thƣờng nói 

dối, rất dễ phạm phải, nhất định phải hiểu đƣợc, mỗi ngày đang tích 

luỹ. Vấn đề này sẽ rất nghiêm trọng, tích luỹ một đời, quả báo phải 

đoạ  điạ  ngục.  Không  nói  đến  những  tội  nghiệp  khác,  chỉ  nói  khẩu 

nghiệp, đời này tích góp lại, đủ để đoạ vào địa ngục, thêm những thứ 

khác nữa sẽ nặng hơn. Bởi vậy nên cẩn thận, không đƣợc coi thƣờng 

nó, không đƣợc bỏ qua. 

“Ghét bỏ ngƣời thiện,  phá hoại hiền  minh”,  đây là tội hai lƣỡi, 

khiêu khích thị phi, thêm thắt phê bình, phá hoại ngƣời tốt việc tốt”. 

Bất hiếu cha mẹ, khinh mạn sƣ trƣởng”, đây là lỗi của miệng, tội lỗi 

ác khẩu. Không cung kính khi ăn ở với cha mẹ, sƣ trƣởng, không lễ 

phép, ngôn ngữ thô lỗ, khiến cha mẹ, sƣ trƣởng buồn khổ. 

“Không tin bạn bè, khó đƣợc thành thật”, đây là tội nói dối. “Tôn 

quý tự đại, nói ta có đạo”, đây là lỗi thêu dệt. Hai cách nói khác nhau, 

hơi  khác”.  Nói  chung  là  lời  nói  không  thật,  những  lỗi  thƣờng  mắc 

trong khẩu nghiệp, nên chƣa dễ phân chia rõ ràng”, thƣờng nằm trong 

lỗi miệng, bốn loại đều có, đều đầy đủ. 

Nói ta có đạo”. Nhƣ chƣa chứng Thánh đạo, nói tôi đã chứng”, 

đây là đại vọng ngữ, điều này có trong giới luật. Đại vọng ngữ là tội 

đoạ địa ngục”. Vì thế phá giới đại vọng ngữ, tội phải chịu nặng hơn 

những lỗi về miệng khác”.  Mục  đích của đại vọng ngữ ở đâu?  Lừa 

dối chúng sinh, tội này rất nặng, ngƣời mắc lừa rất đông. 

Qúy vị chƣa chứng quả Phật,  lại nói  mình là Phật tái sanh,  lừa 

dối chúng sinh, chúng sinh cho đó là thật, kéo nhau đến lạy quý vị, 

cúng dƣờng quý vị, mạo xƣng tên Phật Bồ Tát. Bản thân trong đó có 

ý tham danh, lợi dƣỡng, đây là tội đoạ địa ngục Vô gián, vào rất dễ, 

thoát ra vô cùng khó khăn. 

Trong  xã  hội  ngày  nay,  những  việc  tƣơng  tự  rất  nhiều,  thƣờng 

gặp! Một số ngƣời còn phao tin bịa đặt để ngƣời khác tin họ là Phật 

Bồ tát tái sanh, tội này cực kì nặng. Lại còn một loại làm ngƣời khác 

hiểu  nhầm,  tạo  nên  những  chuyện  nhảm  nhí,  tôi  đã  từng  gặp.  Mấy 





279 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

năm trở lại đây có ngƣời nói, tôi là Phật X, Bồ Tát Y tái sanh, quý vị 

xem có giống chăng? Không giống! Phật Bồ Tát có trí tuệ, ta không 

có trí tuệ; Phật Bồ Tát có thần thông, ta không có thần thông; Phật Bồ 

Tát  có  phƣớc  báo,  ta  không  có  phƣớc  báo.  Từ  điểm  này  chƣ  vị  thử 

xem, các vị sẽ phát hiện ra, nếu thực sự có Phật Bồ Tát tái sanh, ba 

thứ kể trên, chắc chắc sẽ rất rõ ràng, mọi ngƣời đều sẽ nhận ra. cống 

cao ngã mạn”đến “khó răn dạy đƣợc”, bốn câu này mô tả bộ mặt thật 

của  xã  hội  ngày  nay,  tại  sao  Phật  giáo  suy  yếu?  Không  ai  học  tập, 

không ai nói, không ai thực hành, Phật giáo đã suy yếu, nguyên nhân 

ở đâu? Không ai chịu nghe, ngƣời muốn giảng cũng không ai nghe, 

muốn thực hiện cũng không ai ủng hộ. Qúy vị suốt ngày làm, không 

ai khen ngợi, chỉ thấy chỉ trích, chỉ ngƣời phê bình, trong hoàn cảnh 

đó phải làm sao? 

Nếu không phải thực sự có đại thiện căn, đại phƣớc đức, chúng 

ta thƣờng gọi ngƣời tái sanh, không ai không bị xã hội gạt ra. Cho dù 

ngƣời tái sanh đó có đại thiện căn, đại phƣớc đức, liệu họ trụ đƣợc 

mấy  ngày?  Lâu  ngày  chầy  tháng  sẽ  bị  xã  hội  đồng  hoá,  mở  miệng 

không nghe một từ đạo đức, luân lí. Trẻ trung còn học hành đôi chữ, 

mang vào đời không dùng đƣợc vào đâu, xã hội dùng những gì? Sát, 

đạo, dâm, vọng, lƣỡng thiệt, thêu dệt, dùng những thứ đó, bản thân 

họ cũng hiểu. Nhƣng đâu cũng thấy mọi ngƣời dùng thứ đó, đấy là 

thứ thời thƣợng hiện tại, có vẻ nhƣ không học quý vị sẽ bị lạc hậu. 

Những ngƣời làm ác vẫn sống nhỡn nhơ, chức tƣớc vẫn có, lại 

rất giàu sang. Ngày nào họ cũng làm ác, giống nhƣ không có quả báo, 

bản thân họ cũng không tin có báo ứng, duyên cớ ở đâu? Phƣớc đức 

đó, đều là do họ gây tạo từ đời trƣớc, họ chƣa hƣởng hết. Những tội 

nghiệp họ tạo ra, quả báo vẫn chƣa hiện ra, tại sao? Họ hƣởng chƣa 

hết  phƣớc  báo,  đến  khi  hƣởng  hết  phƣớc  báo,  những  tội  báo  đó  sẽ 

hiện ra, đến lúc đó hối không kịp. Bởi thế họ có thể làm càn một thời, 

“đều do phƣớc đức tạo ra đời trƣớc bảo vệ”. Đời nay làm ác, phƣớc 

đức tận diệt”, lúc đó ác báo mới đến, phƣớc đức họ chƣa tận diệt, họ 

vẫn còn hƣởng phƣớc. 

Nay do tạo ác, thiện trƣớc diệt rồi, thần thiện bỏ đi, nên đời này 

gặp  nạn,  nạn  này  rất  nặng”,  quả  báo  hiện  tiền  sẽ  thế  nào?  Có  thể 





280 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

mang bệnh khổ, hoặc gia sản mất mát, công ty phá sản, mất công ăn 

việc làm, cuộc sống lập tức bị uy hiếp, đấy là khổ báo. Đời này tạo 

ác,  sẽ  mang  phƣớc  báo  đời  trƣớc,  dần  kéo  thấp  xuống,  mọi  ngƣời 

chúng ta thƣờng gọi là giảm phúc. 

Ví dụ phƣớc báo, của cải là phƣớc báo, số anh ta rất giàu có, bởi 

ngang tàng bá đạo,  cậy thế làm càn,  cƣớp đoạt của cải ngƣời khác. 

Cho rằng ta có thể làm đƣợc điều đó, có trí tuệ, có quyền hạn, có thể 

hại ngƣời, đƣa của cải mọi ngƣời về cho mình, dạng ngƣời này không 

thiếu trong xã hội. Những thứ họ lấy đƣợc, nói thật đó là do số họ có, 

nhƣng đã bị giảm. 

Thí dụ, vốn số anh ta có một vạn ức, bởi cậy thế làm càn, những 

của  cải  anh  ta  có  đƣợc,  chỉ  còn  năm  nghìn  ức,  anh  ta  đã  thấy  đủ, 

không ngờ đáng lí mình có một vạn ức, đâu ngờ mình mất một nửa. 

Tuy thế anh ta vẫn còn năm nghìn ức, anh ta vẫn đƣợc hƣởng, nhƣng 

nếu anh ta tiếp tục làm ác, mỗi lần tạo tội làm hại ngƣời nhƣ thế, anh 

ta bị tổn hại một ít, cuối cùng là mất tất cả, hết phƣớc báo. Hết rồi, 

những quả báo tội nghiệp anh tạo trong đời này, tất cả bày ra, tội báo 

bày  ra  sẽ  đến  đâu?  Đến  địa  ngục.  Đây  là  ngƣời  có  phƣớc  nhƣng 

không có trí, hƣởng phƣớc mà không biết tạo phƣớc, chỉ biết lừa dối 

mọi ngƣời, gọi là cậy thế hại ngƣời. 

Ngƣời học Phật phải cảnh giác, quan sát thật kĩ, rất kĩ, hậu quả 

của họ không thể lƣờng đƣợc, rất đáng thƣơng. Qúy vị phải nghĩ đến 

quả  báo  anh  ta  phải  nhận,  quý  vị sẽ  sinh  tâm  thƣơng  xót,  lòng  yêu 

thƣơng,  rất  đáng  thƣơng,  rồi  sẽ  tha  thứ  cho  họ.  Thực  sự  họ  không 

biết, mê lầm điên đảo nên tạo nghiệp nặng. 

Đời này gặp nạn, nạn này rất nặng”, đây là gì? Mạng quý vị đang 

lí chƣa hết, khi gặp nạn nhà tan cửa nát, bệnh khổ liên miên, gọi là 

sống để chịu tội, tội này có ngắn có dài. 

Hồi tôi học Phật, đã gặp một trƣờng hợp ở Đài Loan, cũng là một 

ngƣời  giàu  có,  cuối  đời  mắc  chứng  quên  của  ngƣời  già,  rất  đáng 

thƣơng. Mọi ngƣời trong nhà không biết, chỉ con dâu biết, vợ đứa con 

thứ hai của ông,  cô săn sóc ông rất cẩn  thận,  chỉ  mình cô này biết, 

những ngƣời con cháu khác không ai biết. Còn sống, có tiền, ba ca hộ 

lí  trực  hai  mƣơi  bốn  giờ,  săn  sóc  mƣời  mấy  năm  thì  mất,  chịu  tội. 





281 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Đang sống nhƣng nằm bất động trên giƣờng, không biết đến gì, nằm 

mƣời mấy năm nhƣ thế mới chết, con cái không đứa nào có hiếu, ai 

săn sóc ông? Đúng là đau khổ một mình. 

Tuy lúc đó chúng tôi học Phật,  nhƣng vẫn chƣa thấu hiểu kinh 

giáo, chƣa hiểu sâu sắc, chỉ thấy ông đáng thƣơng. Tiền của dƣ thừa 

nhƣ thế, hƣởng thụ đƣợc gì? Chỉ là ba ca hộ lí, túc trực hai mƣơi bốn 

giờ, ông chỉ hƣởng thụ đƣợc chừng đó, dùng tiền vào việc đó, quý vị 

nghĩ ông tiêu bao nhiêu tiền một tháng? Ăn uống mỗi ngày không thể 

nào nuốt trôi, phải dùng kim tiêm, bơm dinh dƣỡng vào. Tuy kéo dài 

đƣợc mƣời mấy năm, khi mất, công ty giải thể, con cháu đông, nhà 

lớn nhà nhỏ đều giải thể hết. Đó là những gì chúng tôi tận mắt chứng 

kiến,  sau  này  đối  chiếu  khi  đọc  kinh  Phật,  kinh  dạy  những  chuyện 

nhƣ thế. Những công đức thiện căn đƣợc gieo trồng từ đời trƣớc, có 

lúc sẽ hƣởng hết, nó đem phƣớc báo đến cho quý vị, phƣớc báo có 

thể hƣởng hết. Sau khi hƣởng hết, thần Thiện bỏ đi, không nơi nƣơng 

tựa,  chỗ  nƣơng  tựa  là  khổ  nạn,  đó  là  đau  khổ.  Đến  lúc  đó,  thực  sự 

muốn sống không đƣợc, muốn chết không xong. Họ không chết, hơi 

thở  vẫn  còn,  nhƣng  không  biết  gì,  không  biết  một  thứ  gì,  ngay  ăn 

uống cũng không biết, bởi thế bác sĩ hƣớng dẫn, thời gian bao lâu sẽ 

bơm cho ông những gì, y tá làm theo. 

Chúng  ta  thử  nghĩ,  ai  tạo  ra  những  cảnh  tƣợng  trong  mơ?  Khi 

tỉnh dậy, bình tĩnh, để tâm nghĩ ngợi, những cảnh tƣợng trong mơ từ 

đâu mà có? Không biết đến từ đâu, khi tỉnh dậy, không thấy nữa, nó 

vẫn chƣa biến mất, không đến không đi. Đó là cảnh tƣợng không sinh 

không  diệt,  không  ngƣời  tạo  nên,  hoàn  toàn  tự  tác  tự  thọ.  Thiện 

nghiệp  sẽ  tạo  nên  mộng  lành,  ác  nghiệp  thế  nào?  Sẽ  mơ  ác  mộng. 

Thiện  ác  báo  ứng,  chúng  ta  có  thể  tìm  đƣợc  câu  trả  lời  trong  giấc 

mộng,  nghĩa  là,  tự  tác  tự  thọ,  nhƣ  lời  Phật,  Bồ  Tát,  Thánh  hiền  đã 

dạy. 

Nếu  quý  vị oán  trời  trách  đất,  đây  gọi  là  tội  càng  thêm  tội,  sai 

càng thêm sai, bởi thế hai câu sau rất hay”. Tự vào cõi ác”, là cõi ác 

từ nơi ác nghiệp của quý vị tạo nên, cõi ác là địa ngục, “nhập vào vạc 

lửa”, “vạc”là gì? Chảo, chảo lớn gọi là vạc”. Tự nhập vào ngục lửa 

và chảo nƣớc sôi”, những thứ này mô tả những cảnh tƣợng địa ngục, 





282 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

cảnh giới địa ngục. Ngục lửa là đốt cháy, vạc sôi là nấu trong nồi, ai 

làm những việc này? Chúng ta thấy giết vật ăn thịt, xác những động 

vật này, có phải để chúng nó nấu nƣớng chăng? Đó là vạc sôi. Hôm 

nay quý vị nấu thịt, đến địa ngục tự mình nấu mình, tại sao? Nghiệp 

biến hiện ra. Biến hiện địa ngục vạc sôi, quý vị tự đến nhảy vào đó. 

Nhảy vào đó, cả địa ngục là biển lửa, quý vị chạy nhảy trong đó. 

Trong địa ngục có đầu trâu mặt ngựa, những ác quỉ đó đó đến trị 

tội quý vị, những ác quỉ đó từ đâu mà có? Tất cả đều do nghiệp lực 

chúng ta biến hiện ra, không liên can gì đến bên ngoài, tất cả đều do 

nghiệp lực ta biến ra. Thậm chí ở trong địa ngục, quý vị còn thấy vua 

Diêm  la, thấy quỉ  vƣơng, tất  cả đó đều do nghiệp lực chúng ta biến 

hiện ra. 

Đêm ngủ quý vị nằm mơ, mơ thấy Phật Bồ Tát, mơ thấy Phật A 

Di  Đà,  cũng  do  tự  tánh  biến  hiện,  lí  do?  Mỗi  ngày  niệm  Phật,  mỗi 

ngày nhớ Phật, nằm mơ, Phật liền hiện ra. Mỗi ngày tạo nghiệp ác, 

tạo  sát  đạo  dâm  vọng,  nằm  thấy  mình  đến  địa  ngục,  mơ  thấy  quỉ 

vƣơng, tất cả đều do ta mà ra. 

 10.9. “Không ỷ ngữ”, ỷ ngữ là lời ngon tiếng ngọt, lời nói rất 

 thích nghe, trên thực tế là lừa dối người. 

Phạm vi của ỷ ngữ bao gồm rất nhiều,  phạm vi  rất rộng,  Ngày 

nay  ta  thấy  phổ  biến  nhất,  mỗi  ngày  mở  truyền  hình,  quý  vị  nghe 

những bài hát vũ điệu đó, nó có những nội dung gì? Trong Phật giáo 

đều gọi là ỷ ngữ, họ gọi là biểu diễn, những ca từ của họ, dụ dỗ quý 

vị làm sát đạo dâm vọng. Cho nên ở nơi này nói, cái này nên ngăn, 

nên ngăn cấm”. Làm việc ác bằng lời ngon tiếng ngọt trƣớc đây”. Ý 

nghĩa của ỷ là đẹp đẽ, lời ngon tiếng ngọt, nói nghe rất hay, rất thích 

nghe.  Kỳ  thực  nó  đối  lập  với  tánh  đức,  tắc  là  lệch  về  một  bên,  nó 

không thẳng. 

Không  những  bây  giờ,  mà  ở  nữa  thế  kỷ  trƣớc,  chúng  ta  nghe 

những ca khúc phổ biến, đều là thuộc về ỷ ngữ. Ngƣời trẻ tuổi bây 

giờ, trong con mắt của họ là thứ thích nhất, thần tƣợng của mình đều 

là  những  diễn  viên,  ca  sĩ.  Vì  sao  vậy?  Vì  mỗi  ngày  họ  không  rời 

truyền hình, không rời khỏi nơi múa hát, những cái này đều gọi là ỷ 

ngữ. Cho nên quý vị phải nhân thức nó, những gì họ biểu diễn ra cho 





283 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

quý  vị  thấy  đƣơc,  cho  quý  vị  nghe  đƣợc,  dẫn  quý  vị  đến  phƣơng 

hƣớng nào, quý vị có giác ngộ đƣợc chăng? Con đƣờng họ đi không 

phải  con  đƣờng  của  thánh  hiền,  mặt  trái  của  thánh  hiền  là  cái  gì? 

Trong “Tả Truyện”có nói: “nhân khí thƣờng tắc yêu hƣng”. Thƣờng 

là gì? Là nhân nghĩa lễ trí tín. Nếu nhƣ ngôn hành của họ bất nhân, 

bất nghĩa, vô lễ, vô trí, bất tín, dùng tiêu chuẩn của “Lễ Kí”để nói, thì 

họ không đƣợc gọi là con ngƣời, họ là yêu ma quỷ quái. Yêu ma quỷ 

quái không phải mặt xanh nanh vàng, mặt xanh răng nanh thì quý vị 

sớm đã không tiếp cận họ rồi. Quý vị thấy họ nhất định vô cũng hoan 

hỷ,  họ  đang  dụ  dỗ  quý  vị.  Quý  vị  thực  sự  chịu  thiệt  mắc  bẫy  mà 

không biết. Đến lúc quý vị giác ngộ rồi hốn hận cũng không còn kịp 

nữa. Cho nên chánh diện “nên nói những lời có nghĩa làm thiện lợi 

ích”. Ngƣợc lại, ngƣời xƣa gọi là “ngôn chi hữu vật”, nghĩa là trong 

ngôn từ của quý vị có nội dung, có cái gì? Có nhân nghĩa đạo đức. 

Ngày  nay  không  những  đài  truyền  hình  không  đóng  cửa,  Đài 

Loan  có  lẽ  còn  mấy  mƣơi  đài  truyền  hình,  không  chỉ  là  ba  đài,  tôi 

thấy ít nhất phải có 30 đài, làm thế nào đƣợc! 

Dùng thập thiện để xem những cái này, đều là vọng ngữ, ỷ ngữ, 

ác khẩu, hai lƣỡng, hoàn toàn đã phạm. Nếu chúng ta hàng ngày xem 

truyền hình, tôi tin rằng niệm Phật không thể vãng sanh. Tôi từ ngày 

nghe đƣợc thầy giáo nói những lời này, đến nay khoảng 45 năm rồi, 

tôi  không  còn  xem  truyền  hình  nữa.  Truyền  hình,  phát  thanh,  báo 

giấy,  tạp  chí  tôi  cự  tuyệt  hết.  Họ  có  quyền  diễn  xuất,  tôi  có  quyền 

không  xem,  vì  sao  vậy?  Vì  bảo  vệ  tâm  thanh  tịnh  của  chính  mình, 

không phải chịu sự ô nhiễm nữa. Cho nên nghĩ đến những diễn xuất 

của thời xƣa, nội dung của nó, quý vị xem xem bình kịch của Trung 

Quốc,  sớm hơn  là Côn Khúc,  thơ từ ca phú.  Nội dung bên trong  là 

ngũ luân, ngũ thƣờng, bát đức. Đều là tuyên dƣơng những thứ này. 

Cho nên xã hội an ổn, thiên hạ thái bình, điều này là chúng ta không 

thể không biết. Đặt biệt là những ngƣời làm phụ huynh, quý vị có con 

cái, hy vọng con cái tƣơng lai có thể làm một ngƣời tốt, thì những thứ 

này không thể không ngăn cấm. Nhƣng trẻ em vẫn thích xem truyền 

hình, trong nhà có thể có truyền hình không nên có ăng ten. Tiết mục 

truyền hình không thu đƣợc, tự mình có thể mua những dĩa hay một 





284 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chút, ở trong nhà mở ra dạy con cái cháu chắt của quý vị. Đây là một 

biện pháp tốt, khiến những gì chúng xem đƣợc, tiếp xúc đƣợc đều là 

mặt  tốt,  không  phải  mặt  xấu.  Dĩa  chứa  mặt  tốt  có,  không  nhiều, 

nhƣng  có  thể  xem  lại.  Đây  là  giáo  dục,  đây  là  dạy  học,  “đọc  sách 

nghìn lần, nghĩa nó tự thấy”. Xem rồi khiến trẻ em mở mang trí huệ, 

có năng lực phân biệt thị phi thiện ác. Đối với thiện chúng vui thích 

gần gủi, cái không tốt chúng có thể bài trừ, nhƣ vậy mới có thể nhận 

đƣợc lợi ích chân thực của việc dạy học. 

Vậy chúng ta ở trong cuộc sống thƣờng ngày tiếp xúc với ngƣời 

khác,  nói  chuyện  cũng  cần  chú  ý  điểm  này.  Chuyện  phiếm  tốt  nhất 

không  nên  nói,  lãng  phí  thời  gian.  Ngƣời  học  Phật  ngạn  ngữ  gọi  là 

“ba câu không rời bổn hạnh”, câu thứ ba nhất định phải nói đến Phật 

pháp,  tự  mình  tâm  đắc  trong  tu  học  có  thể  chia  sẽ  với  ngƣời  khác, 

nghe kinh có chổ ngộ cũng có thể chia sẽ với mọi ngƣời. Những lời 

nói này là lời nói có ý nghĩa, đối với mình, với ngƣời khác đều có lợi, 

điều này nên học tập. 

Không ác khẩu, ngăn việc ác trƣớc đây nói lời ác với ngƣời, nên 

nói lời nhẹ nhàng. Trƣớc đây đối nhân xử thế tiếp vật, lời nói không 

hay, dễ dàng đắc tội với ngƣời, đắc tội với ngƣời tự mình còn không 

biết. Lời nói, ngƣời xƣa rất xem trọng. Khổng Phu Tử dạy học bốn 

khoa, thứ nhất là đức hạnh, thứ hai chính là lời nói. Lời nó là cửa của 

họa phúc. Ngƣời nói vô tâm ngƣời nghe có ý, lời nói làm hại ngƣời 

khác, ngƣời ta sẽ nhớ. Ghi nhớ ở tâm, tƣơng lai có cơ hội thì họ đến 

báo thù quý vị, quý vị không biết họa từ đâu mà đến, cho nên lời nói 

là dễ đắc tội với ngƣời khác nhất. Khuyến thiện chỉ lỗi đều nên dùng 

lời nhẹ nhàng, mềm  mại, bằng không bạn tốt của quý vị sẽ xa lánh 

với quý vị. Tuy họ có lỗi lầm, quý vị khuyên họ là ý tốt, nhƣng ngôn 

từ thái độ của quý vị không hay, đối phƣơng có thể tiếp nhận không? 

Thầy giáo dạy học sinh cũng không ngoại lệ. 

Tôi  theo  thầy  Lý  mƣời  năm,  thầy  nhắc  nhở  học  sinh  tuyệt  đối 

không phải đứng trƣớc mọi ngƣời, học sinh đã phạm lỗi lầm, thầy gọi 

họ vào trong phòng để khuyên bảo họ. Khuyên bảo, lấy lợi hại đƣợc 

mất phân tích cho họ nghe, học sinh đã hiểu đƣợc, cảm ơn thầy giáo. 

Nếu nhƣ ở trong chốn đông ngƣời quý vị khuyên nhủ họ, không nhất 





285 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

định họ sẽ cảm kích, tuy biết là sai lầm, quý vị khiến họ không còn 

thể diên, thì họ sẽ ôm hận trong lòng. Ngay cả dạy học, ở thời đại này 

bây giờ, đều không thể đắc tội học sinh. Bây giờ thậm chí cha mẹ dạy 

con cái cũng không dám đắc tội với nó. Vì sao vậy? Vì nó không hiểu 

đƣợc hiếu đạo, cho nên sẽ dẫn đến hành vi phản nghịch. Xã hội này 

bây giờ giết cha, giết mẹ, đã không còn là tin mới nữa, thƣờng xuyên 

có.  Chuyện  này  trƣớc  đây  không  thể  xay  ra,  xã  hội  này  ngày  nay 

thƣờng có. 

Lời nói thái độ của chúng ta có thể không cẩn thận sao? Không 

cẩn thận, tai họa tự mình mang đến, không thể trách ngƣời khác. Phổ 

Hiền  Bồ  Tát  dạy  cho  chúng  ta  lễ  kính  chƣ  Phật,  đối  với  hết  thảy 

chúng sanh cần phải cung kính, điều này rất có lí. Học sinh cung kính 

thầy giáo, thầy giáo cũng cung kính học sinh. Không thể nhƣ trƣớc 

đây thầy giáo đối với học sinh dạy nghiêm túc nhƣ vậy, không đƣợc 

rồi, không tìm đƣợc loại học sinh này. Cha mẹ đối với con cái cũng 

không  ngoại  lệ,  bây  giờ  đều  xem  họ  nhƣ  ngƣời  bạn  để  đối  đãi.  Lễ 

nghi  tôn ti trên dƣới không còn nữa, từ nhỏ không học qua, họ cũng 

không đƣợc xem qua. 

Không  hai  lƣỡi”.  Hai  lƣỡi  là  xúi  dục  thị  phi.  Ngăn  lại  việc  ác 

trƣớc đây khiến hai bên đánh nhau. Mối quan hệ của hai ngƣời này 

rất tốt, họ ở giữa xúi dục, khiến phát sinh nghi ngờ lẫn nhau, sau cùng 

biến thành oan gia đối đầu. Những ngƣời này giỏi về hai lƣỡi, tội này 

của  họ  tạo,  trong  địa  ngục  có  địa  ngục  cày  lƣỡi.  Địa  ngục  cày  lƣỡi 

chính là do ác nghiệp hai lƣỡi mà chiêu cảm ra. Địa ngục không phải 

do con ngƣời xây nên, quý vị không có nghiệp này, thì sẽ không có 

sự việc này xảy ra, quý vị đã tạo nghiệp này, thì tự nhiên quả báo sẽ 

hiện ra. Giống nhƣ tình trạng ở đia ngục. Địa ngục là quý vị tạo tác 

ác nghiệp tự nhiên chiêu cảm ra, thế giới tây phƣơng Cực Lạc là 48 

lời nguyện của Phật A Di Đà, nguyện nguyện là độ chúng sanh, thuần 

tịnh  thuần  thiện,  năm  kiếp  tu  hành mà  chiêu  cảm  ra.  Không phải  ở 

ngƣời nào đến thiết kế, không phải ngƣời nào đến xây dựng, không 

có, tất cả đều không có. Đạo lý này và ác nghiệp chiêu cảm địa ngục 

hiện tiền hoàn toàn tƣơng đồng. 





286 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phật A Di Đà cúng dƣờng. Quý vị có thể lĩnh hội đƣợc, quý vị 

mới biết ân đức của Phật A Di Đà đối với chúng ta cao cả biết bao. 

Chúng ta có phƣớc báu nhƣ thế nào, để tiếp nhận sự cúng dƣờng của 

ngài? Trong kinh nói rất rõ ràng, chính là ba chữ. Quý vị có đầy đủ 

ba chữ này thì tƣ cách tiếp nhận sự cúng dƣờng của ngài. Ba chữ: tín 

nguyện hạnh. Chân tín, chân nguyện về thế giới Cực Lạc, chân niệm 

Phật, quý vị có đầy đủ ba chữ này, thì quý vị giống nhƣ Thiên nhân 

của trời thứ sáu trong cõi dục giới, quý vị có phƣớc báo lớn nhƣ vây. 

Tƣơng lai đến thế giới Cực Lạc, tiếp nhận Phật A Đi Đà cúng dƣờng. 

Quý vị xem, đến thế giới Cực Lạc đức Phật A Di Đà đích thân ngài 

đến đón quí vị, phƣớc báu này lớn biết bao! 

Chúng ta ngày nay đi nƣơc ngoài, đến đất nƣớc ngƣời khác, tổng 

thống, quốc vƣơng của đất nƣớc đó có nghinh đón chúng ta không? 

Chúng ta đên thế giới Cực Lạc Phật A Di Đà nghinh đón chúng ta, 

quý vị dựa vào điều gì? Chính là tín nguyện hành. Vậy thì quý vị biết 

phƣớc báu của tín nguyện hạnh lớn biết bao, có thể cảm động Phật A 

Di Đà đến nghinh đón. Đến thế giới Cực Lạc Phật A Di Đà đến cúng 

dƣờng  quý  vị.  Nghe  đƣợc  lời  này,  nhất  định  không  đƣơc  thối  tâm 

nữa: tôi đâu có phƣớc báu lớn nhƣ vậy, thôi, tôi không dám đi nữa 

đâu. Vậy thì cơ hội này của quý vị sẽ bỏ lỡ ngay trƣớc mắt. Cho nên 

Ngẩu Ích Đại sƣ giảng kinh Di Đà Yếu Giải, tín có sáu điều: 

Thứ nhất nên tín chính mình chính. Nghĩa là quý vị phải có lòng 

tự tin, tin chính mình là tin cái gi? Làm sao tin chính mình? Trong 

kinh  điển  đại  thừa  đức  Thế  Tôn  thƣờng  dạy:  “hết  thảy  chúng  sanh 

vốn dĩ là Phật”. Tôi nghe đƣợc lời này tôi cũng tin tƣởng chính tôi, 

chính tôi vốn dĩ là Phật. Điều này rất quan trọng, tự mình không tin 

tƣởng mình vốn dĩ là Phật, thì quý vị làm sao có thể thành Phật đƣợc? 

Cho nên các bạn học Phật, điều thứ nhất phải khẳng định chính mình 

vốn dĩ là Phật. Lời nói này là thật, chắc chắn chính xác. Phật không  

vọng ngữ, chỉ là chúng ta mê thất tự tánh, nói cách khác, chúng ta là 

vị Phật hồ đồ. Bồ tát tu hành thành Phật, đó là Phật giác ngộ, vị Phật 

viên mãn giác ngộ. Chúng ta là một vị Phật hồ đồ, là Phật thật không 





287 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

phải giả. Khi nào  chúng ta có thể đem  mê hoặc buông bỏ, giác ngộ 

rồi với ngài không khác. Đạo lí này phải nên hiểu. Vậy Phật, Phật là 

ai? Phật là chính mình, không phải ngƣời khác. Nhƣ thế chúng ta mới 

thật sự học Phật. 

 10.10. “Ái ngữ”. 

Ta thật sự yêu thƣơng họ, quan tâm họ, muốn giúp họ, ái ngữ là 

ngôn ngữ, ngôn ngữ yêu thƣơng họ. Chƣ vị phải biết, không phải nói 

lời dễ nghe, là có lợi ích thật sự với họ, nói lời yêu thƣơng, cho nên 

đánh họ, mắng họ đều là yêu thƣơng. Nhƣng giao tình này phải đủ, 

nếu giao tình chƣa đủ, đối phƣơng không dễ tiếp nhận. 

Trong tứ nhiếp pháp ở trƣớc, đặc biệt là bố thí, đây là kết chặt 

tình cảm sâu dày, tình ý sâu dày. Sau đó nhìn thấy lỗi lầm của ngƣời, 

mới có thể khuyên can. Mà khuyên thiện sửa lỗi, khuyên thiện không 

sao, có thể ở trƣớc mặt đại chúng. Nói ra lỗi lầm thì không đƣợc, nếu 

nói lỗi lầm của ngƣời, khuyên họ sửa đổi sai lầm, không đƣợc có sự 

hiện diện của ngƣời thứ ba. Vì sao vậy? Phải để ý sĩ diện của họ, hiện 

nay gọi là không đƣợc tổn thƣơng lòng tự trọng của họ. Vậy thì khi 

nào? Khi không có mặt ngƣời thứ ba, lúc này có thể nói lỗi lầm của 

ngƣời, đây là bạn tốt, là chơn thiện tri thức. 

Trƣớc  đây  khi  tôi  cầu  học  ở  Đài  Trung,  thầy  Lý  dạy  học  sinh, 

nhất định kêu học sinh vào phòng, tuyệt đối không để ngƣời thứ ba 

nhìn  thấy,  lúc  này  mới  giáo  huấn.  Thầy  Lý  giáo  huấn học  sinh,  học 

sinh đó nhất định chịu tiếp thu, biết sửa đổi. Nếu quan sát học sinh 

này không thể tiếp thu, hoặc khi giáo huấn, bên ngoài tiếp thu nhƣng 

không sửa đổi, thầy Lý tuyệt đối không dạy. Vì sao vậy? Nhƣ vậy là 

kết oán thù, có học sinh nhƣ vậy. Chúng tôi thấy có một số học sinh 

đúng là bằng mặt không bằng lòng, thầy Lý đối với những học sinh 

này rất khách  sáo,  tuyệt đối không nói khuyết điểm  của họ.  Có khi 

chúng tôi cũng hỏi, vì sao thầy không nói bạn này? Thầy chỉ cƣời, kết 

chút thiện duyên,  đừng kết ác duyên,  ngƣời này họ chỉ thích lời dễ 

nghe, nghe ngƣời khác tâng bốc mình, tuyệt đối không thể chịu đƣợc 

ngƣời  khác  nói  lỗi  mình.  Bởi  vậy  dạy  học  phải  biết  quán  cơ,  phải 

hiểu ngƣời này căn tánh nhƣ thế nào, phải dùng thời gian dài để dẫn 

dắt họ. Đến khi nào họ thật sự giác ngộ, thật sự minh bạch, có ý quay 





288 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đầu,  lúc  đó  mới  dạy.  Khi  chƣa  có  ý  quay  đầu,  thiện  tri  thức  họ  rất 

kiên  nhẫn,  lúc  này  không  nói.  Nhƣ  những  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật 

này, chúng ta cần phải hiểu, đây là học vấn thật sự. 

Quý vị thấy một vị thiện tri thức, ngƣời thiện đối với họ rất tốt, 

ngƣời ác cũng đối tốt với họ, đây là nguyên nhân họ làm ngƣời thành 

công.  Bất  luận  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh,  ngƣời  thiện  hay  ngƣời 

ác,  họ  đều  ứng  xử  rất  tốt  đẹp,  chúng  ta  thƣờng  nói  họ  rất  biết  cách 

làm  ngƣời,  họ  làm  ngƣời  thành  công.  Đây  là  thực  hành  của  trí  tuệ, 

hiển thị của trí tuệ. 

Thầy Lý tôi thân cận thầy đến mƣời năm, kinh giáo tôi học với 

thầy. Thầy thƣờng nhắc nhở chúng tôi, “chỉ sợ không có đạo, không 

sợ không có chùa”. Thầy giáo dùng lời này khích lệ chúng tôi, đạo 

quan  trọng  chùa  không  quan  trọng,  hơn  nữa  thƣờng  nói  “có  chùa 

không đạo không thể hƣng giáo”, nói rất rõ ràng nhƣ vậy. Thứ gì mới 

là quan trọng? Đạo quan trọng, chùa không quan trọng. 

Chớ đi tìm những phiền phức đó vào ngƣời. Xây đạo tràng, thử 

hỏi xem trong đạo tràng mà quí vị xây đó thực sự có đạo không? Nếu 

nhƣ có đạo, mọi ngƣời thực sự đƣợc phƣớc, nếu nhƣ không có đạo 

vậy là quí vị tạo tội nghiệp rồi, những ngƣời kia cũng oan uổng bị quí 

vị làm liên lụy. Vì sao vậy? Họ giúp quí vị tạo tội nghiệp. Sai rồi! 

Chƣ vị thử suy nghĩ xem, rốt cuộc ngày ngày ta lên hay xuống? 

Chƣ vị tổ sƣ khô hơi rát cổ dạy chúng ta, câu Phật hiệu này đừng rời 

khỏi miệng, phƣơng pháp này quả thật rất tuyệt diệu. Từ sáng đến tối 

“A Di Đà Phật, A Di Đà Phật”, nhƣ vậy sẽ không tạo khẩu nghiệp, 24 

tiếng  đồng  hồ  A  Di  Đà  Phật  không  gián  đoạn,  vừa  đoạn  A  Di  Đà 

Phật, khẩu nghiệp lập tức khởi lên, phƣơng pháp này rất hay. Miệng 

niệm  Di  Đà,  tâm  vẫn  khởi  vọng  niệm,  đừng  lo,  không  sao,  đối  với 

tam nghiệp ít nhất hiện tại ta không tạo khẩu nghiệp. Sau khi niệm 

thuần  thục,  ý  nghiệp  liền  chuyển  theo  khẩu  nghiệp.  Khẩu  dễ  tạo 

nghiệp nhất, bắt đầu hạ thủ từ đây, trị bệnh phải trị bệnh nặng nhất 

trƣớc. Nói quý vị đừng nói chuyện, không nói chuyện cũng rất khó 

chịu, dạy quý vị niệm Phật A Di Đà, điều này quá hay, tốt hơn không 

nói chuyện nhiều, bởi vậy phƣơng pháp này quả thật vô cùng vi diệu. 





289 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

“Khéo hộ trì khẩu nghiệp, không nói lỗi ngƣời; khéo hộ trì thân 

nghiệp, không mất luật nghi; khéo hộ trì ý nghiệp, thanh tịnh không ô 

nhiễm”, chỉ cần chúng ta thực hành rốt ráo ba câu này, thật tâm niệm 

Phật, tiền đồ chúng ta rất xán lạn, không ai có thể sánh bằng. Chúng 

ta  có  đạt  đƣợc  chăng?  Quyền  quyết  định  nơi  mình,  ngƣời  khác  đã 

không  giúp  gì  đƣợc  cũng  không  chƣớng  ngại  đƣợc.  Nếu  ngƣời  ta 

chƣớng ngại đƣợc, thì cũng có thể giúp mình đƣợc. Nói thật, ngƣời 

khác  không  thể  chƣớng  ngại,  cũng  không  thể  giúp  mình.  Chúng  ta 

cần  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  đây  là  cảnh  ngộ  trƣớc  mắt  của  chúng  ta, 

không thể không biết. 

Khó  ở  đâu?  Khó  ở  chổ  ta  không  hiểu.  Đức  Phật  nói  pháp  cho 

chúng  sanh  suốt  49  năm,  giảng  kinh  hơn  300  hội,  tận  tâm  tận  lực, 

đƣợc  mấy  ngƣời  hiểu?  Ngƣời  hiểu  đều  thành  tựu,  đều  chứng  quả; 

ngƣời  không  hiểu  cứ  từ  từ.  Trƣờng  hợp  này  trong  kinh  Phật  gọi  là 

ngƣời thuần thục độ trƣớc, thuần thục là ngƣời căn tánh thuần thục, 

căn tánh thuần thục là ngƣời nghe hiểu, họ đƣợc độ trƣớc, vƣợt thoát 

mƣời  pháp  giới,  họ  làm  Phật,  làm  pháp  thân  đại  sĩ.  Không  hiểu, 

chúng ta nhất định phải nhớ điều này, chúng ta không làm đƣợc tức 

chƣa hiểu, ta có thái độ tu học này mới thành tựu đƣợc. Vì sao vậy? 

Biết  mình không đƣợc,  không hiểu.  Nếu chƣa hiểu  mà cho rằng đã 

hiểu, cửa ngộ của quý vị bị chƣớng ngại; hay nói cách khác, đời này 

không hy vọng khai ngộ, quý vị tự cho rằng đã hiểu. 

Đây  là  căn  bệnh  rất  nặng  trên  con  đƣờng  cầu  học,  một  vị  thầy 

dạy học sinh, quan sát học sinh, xem học sinh có thật sự hiểu chăng, 

có thành tựu chăng, đều qua sát trên các phƣơng diện này. Học sinh 

này có dạy đƣợc chăng, cũng quyết định ở đây, nghĩa là quý vị có thể 

khiêm tốn, biết mình không hiểu, thầy sẽ dạy quý vị. Tự cho đã hiểu, 

thầy không dạy, vì sao vậy? Dạy cũng vô ích, không thâm nhập đƣợc, 

họ đã đầy, không tiếp thu thêm đƣợc; học sinh đọa lạc thầy cũng hết 

cách. Tôi cũng từng thỉnh giáo thầy Lý những vấn đề này, thầy Lý lắc 

đầu, hết cách. Thầy nói rất hay, căn tánh này không những ta không 

cứu đƣợc, Phật đến cũng không cứu đƣợc. Tôi thấy, lời thầy nói rất 





290 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

có lý. Vì sao vậy? Vì ngƣời học tự mãn, tự cho mình hiểu, thầy còn 

cách gì khác? Đến đây là chấm hết, không sao nói tiếp đƣợc, vì sao 

vậy?  Vì  quý  vị  đã  hiểu.  Học  sinh  thật  sự,  chƣa  làm  đƣợc  là  mình 

chƣa hiểu, phải cầu thầy giúp đở. Bởi vậy tiêu chuẩn đặt ở chổ ta có 

làm  đƣợc  chăng.  Hiểu  đƣợc  nhiều  hay  ít  là  xem  quý  vị  thực  hành 

đƣợc bao nhiêu, hiểu một phần thì làm một phần, chắc chắn, quý vị 

hiểu mƣời phần nhất định làm mƣời phần, đây là sự thật. 

Nghiệp  chƣớng  chúng  ta  sâu  nặng,  đây  là  thật  không  phải  giả. 

Nếu muốn tiêu nghiệp chƣớng cũng không phải là vấn đề đơn giản, 

nhƣng nó cũng  không phải là việc khó.  Nói khó không khó,  nói dễ 

không dễ, vì sao không dễ? Vì bên trong tập khí quá nặng, bên ngoài 

hoàn cảnh không tốt, sức mê hoặc của ngũ dục lục trần quá lớn, đây 

là khó. Nói nó không khó, không khó là vấn đề này cầu chính mình, 

không cầu ngƣời khác, thế gian cầu ngƣời rất khó. Nếu mình có thể 

phát tâm mạnh mẽ, thực hành, vấn đề này không khó. Phát tâm mạnh 

mẽ đoạn tận danh văn lợi dƣỡng của thế gian,  không còn bị nó  mê 

hoặc, không phải không làm đƣợc. Vì sao có ngƣời làm đƣợc? Vì sao 

họ làm đƣợc? Vì sao tôi làm không đƣợc? Vì tâm chúng ta chƣa kiên 

quyết, kiên quyết không phải đối với ngƣời khác,  mà đối với mình. 

Đối  với  ngƣời  khác  phải  nhu  hòa,  đối  với  mình  phải  kiên  quyết. 

Ngƣời bây giờ đã điên đảo,  kiên quyết với ngƣời khác,  không kiên 

quyết với bản thân, vì thế họ không thể thành tựu. Chúng ta đối với 

mình cần phải kiên quyết, đoạn tuyệt tất cả sự mê hoặc, biết mọi sự 

mê  hoặc  đều  là  yêu  ma  quỷ  quái.  Tất  cả  những  mê  hoặc  này  đƣa 

chúng ta vào trong địa ngục tam đồ, không phải việc tốt. Nếu có thể 

không bị bên ngoài mê hoặc, bên trong không sanh phiền não, không 

khởi tâm, không động niệm, điều này có gì khó? 

Chƣ vị cổ đức dạy rằng, nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân 

tu. Đặc biệt là hiện nay, chúng ta chọn Kinh Vô Lƣợng Thọ rất hay, 

lúc tiến lúc thoái không sợ, nhất định có ngày đến đƣợc thế giới Cực 

Lạc, nhập vào cảnh giới của Phật A Di Đà. Ngày nay chúng ta cùng 

nhau tu học bộ kinh này, mỗi ngày cùng nhau nghiên cứu thảo luận 

giảng  giải  bộ  kinh  này.  Nhân  duyên  này  quả  thật  hy  hữu,  chắc  tìm 





291 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

trên toàn thế giới chỉ có ở đây, các đạo tràng khác đều giảng rất nhiều 

kinh  luận,  cùng  một  lúc giảng  rất  nhiều  kinh điển,  nhƣ  vậy  rất  khó 

đƣợc lợi ích. Vì sao vậy? Vì ta không phải tinh tấn, mà thuộc về tạp 

tấn, quá nhiều, loạn tấn. Vừa tạp vừa loạn làm gì có tấn? Tấn chỉ là 

hùa theo, lời khách  sáo. Nếu có thể giữ vững vị trí của  mình không 

thoái chuyển, điều đó rất may mắn, vừa tạp vừa loạn nhất định thoái 

chuyển. Đạo lý và chân tƣớng sự thật này chúng ta đều phải hiểu rõ, 

thay đổi quan niệm, đây là then chốt tu hành của chúng ta. 

11. Địa ngục. 

 11.1. Bạn thường lên mạng làm gì, tương lai sẽ đi về đó. 

Hiện tại mọi ngƣời đều có vi tính, ngày ngày ở trên mạng, những 

thứ  ở  trên  mạng  thì  rất  là  phức  tạp,  hay  nói  cách  khác,  duyên  của 

mƣời pháp giới đều ở ngay trong đó, chỉ xem bạn thân cận những gì. 

Ở trong đó có Phật, có Bồ Tát, cũng có yêu ma quỷ quái, cũng có địa 

ngục, súc sanh, xem bạn chính mình thân cận thứ nào. Nếu mỗi ngày 

bạn chỉ mở một môn học Phật, bạn nhất định thành Phật. Ngoài việc 

học Phật ra, bạn vẫn muốn thân cận yêu ma quỷ quái thì khẳng định 

bạn  không  thể  thành  đƣợc  Phật.  Vì sao  vậy?  Phiền não  tập khí  của 

bạn rất nặng, yêu ma quỷ quái có thể làm thỏa mãn sở thích của bạn, 

có  sức  mạnh  mê  hoặc  rất  lớn,  bạn  chắc  chắn  sẽ  đi  theo  họ.  Bạn  đi 

theo họ đến nơi nào vậy? Đi đến địa ngục, đi đến ngạ quỷ, súc sanh, 

cõi thiện chắc chắn sẽ không có phần của bạn. Tất cả đều ở một niệm 

tín  tâm  của  bạn,  bạn  xem,  tín  tâm  này  của  bạn  có  quan  trọng  hay 

không?  Cũng  có  một  kẻ  cầm  đầu,  là  ma  vƣơng  Ba  tuần  đang  lãnh 

đạo, tìm đủ mọi cách để gây trở ngại. Nhƣng chúng ta có tín tâm kiên 

định, thì ta có thể đột phá sự trở ngại của họ. 

Ma vƣơng Ba tuần từng đến tìm tôi, chỉ trích tôi, chƣa đƣợc sự 

đồng ý của ông ta, không bàn bạc với ông ta, liền xâm nhập đạo tràng 

của ông ta. Tôi bảo làm gì có, tôi đâu làm chuyện đó. Sao lại không 

có? Tôi liền nghĩ ra, xin ông ấy thông cảm cho tôi, xin ông ấy từ bi, 

tôi cúng bài vị cho ông ấy. Đạo tràng của ông ấy ở đâu? Truyền hình 

vệ tinh là đạo tràng của ông ấy, mạng Internet là đạo tràng của ông 

ấy, truyền thanh là đạo tràng của ông ấy, báo giấy là đạo tràng của 

ông ấy, tạp chí là đạo tràng của ông ấy, tất cả những tuyên truyền bất 





292 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thiện nói về sát đạo dâm vọng đều là đạo tràng của ông ấy. Ngày nay 

chúng ta cũng có vệ tinh, cũng dùng mạng Internet, nhƣ thế là xâm 

phạm đạo tràng của ông ấy,  nên ông ấy đến hỏi tội. 

Nếu không may rơi vào địa ngục, địa ngục rất phức tạp, không 

phải một thứ, rất nhiều, có ngƣời ở rất lâu, đó là do tạo tội nghiệp quá 

nặng, cũng có ngƣời ở rất nhanh. 

Hồi tôi học kinh điển ở Đài Trung, thầy giáo kể cho chúng tôi về 

một  địa  ngục,  đây  là  bình  thƣờng,  không  phải  quá  nghiêm  trọng, 

mạng sống ngƣời ở địa ngục bao lâu? Trƣớc hết phải nói một ngày ở 

địa ngục là bao nhiêu năm  của nhân gian.  Thầy giáo cho chúng tôi 

biết. địa ngục này một ngày ở địa ngục này là hai nghìn bảy trăm năm 

ở nhân gian. Trung Quốc thƣờng nói có lịch sử năm nghìn năm, trong 

địa  ngục  chƣa  đến  hai  ngày.  Từ  đó  mới  biết  rằng,  trăm  nghìn  vạn 

kiếp, rất có khả năng, không phải bịa đặt. 

Quý vị chịu khổ thời gian dài nhƣ thế trong địa ngục, luân hồi ác 

thú,  không  có  thời  hạn  ra,  không  có cách  nào  để  ra.  Bởi  thế  tam  ác 

đạo rất dễ vào, rất khó đi ra. Thời gian ở cõi ngạ quỉ cách xa chúng 

ta,  một  ngày  ở  cõi  quỉ  là  một  tháng  ở  nhân  gian.  Bởi  thế  chúng  ta 

cúng quỉ thần vào các ngày mùng một và rằm, gặp đúng một ngày ba 

bữa  của  họ.  Bữa  sáng,  bữa  trƣa  và  bữa  tối,  mỗi  ngày  ba  bữa.  Một 

ngày của họ bằng một tháng của ta, thọ mạng cõi quỉ, sống ngắn nhất 

cũng đƣợc nghìn tuổi, một nghìn tuổi. Mƣời hai ngày cõi quỉ bằng ta 

một năm, thử tính xem, thời gian nhƣ thế bao lâu. Vì thế không nên 

vào ác đạo. 

Cõi súc sinh,  mạng sống rất ngắn, nhƣng nó không thể rời khỏi 

cõi súc sinh. Chúng ta xem trùng nhỏ trên  mặt nƣớc, gọi là phù du, 

sáng sinh chiều chết. Chúng sống độ mấy tiếng, tạo nghiệp gì mà đoạ 

làm thân ấy? Ngƣời tạo nghiệp giết hại quá nặng, giết hàng vạn, họ sẽ 

đoạ vào cõi súc sinh. Một ngày chúng nó sống chết ba, bốn lần, suốt 

ngày chịu khổ trong sinh tử. 

Nhƣ nhân gian chúng ta làm việc, ban ngày làm việc, tối về có 

nghỉ ngơi, ở đó họ chịu khổ không đƣợc nghỉ ngơi. Ngục tù của thế 

gian,  ban  ngày  chịu  hình  phạt,  đêm  về  có  thể  nghỉ  chút  ít,  địa  ngục 

Vô gián không có ngừng nghỉ. 





293 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Tôi  giảng  Kinh  thƣờng  hay  phụng  khuyến  các  vị:  “Một  môn 

thâm  nhập,  trƣờng  kỳ  huân  tu”.  Không  có  nền  tảng  này,  bạn  muốn 

không bị những tà tri, tà kiến, tà hạnh của xã hội này mê hoặc thì e 

rằng  không  có  ngƣời  nào  làm  đƣợc,  trừ  khi  bạn  là  Phật  Bồ  Tát  tái 

sanh; nếu bạn không phải là ngƣời tái sanh, bạn không thể nào thoát 

khỏi bàn tay của ma, bạn chắc chắn sẽ đọa vào ma đạo. Do đó, giáo 

học là phƣơng tiện cứu độ tất cả chúng sanh tốt nhất. 

Quý vị thử nghĩ cái đƣợc và mất trong đây, cái đạt đƣợc chỉ là sự 

thọ dụng trên mặt vật chất ở trƣớc mắt, nhƣng mất đi chính là niềm 

an vui của tinh thần. 

Con  ngƣời  sống  ở  thế  gian  là  gì?  Sống  một  cách  tê  liệt,  không 

giống nhƣ con ngƣời. Mỗi ngày truy cầu hƣởng thụ vật chất, đó chính 

là  hút  nha  phiến,  chích  heroin,  họ  thật  sự  vui  ƣ?  Họ rất  thống khổ. 

Đau khổ này là hoa báo, gọi là năm loại đau khổ, là hoa báo. Quả báo 

thì sao? Quả báo trong tƣơng lai, ở trong địa ngục tam đồ, thời gian 

làm  ngƣời  trong  đời  này  không  bao  lâu.  Chỉ  ngắn  ngủi  mấy  mƣơi 

năm, rồi rơi vào trƣờng kỳ đau khổ trong ba đƣờng ác. Vào ba đƣờng 

ác rất dể, nhƣng ra đƣợc rất khó. 

Tính theo thời gian của nhân gian, đọa vào súc sanh đạo, một hai 

trăm năm ra khỏi, đƣợc coi là nhanh. Đọa vào ngạ quỷ lại càng đáng 

sợ. Trong kinh Phật dạy rằng: Một ngày trong đƣờng ngạ quỷ bằng 

một  tháng  ở  nhân  gian,  nên  rằm,  mồng  một  ngƣời  nhân  gian  cúng 

quỷ thần là có đạo lý. Một ngày cúng cơm buổi trƣa và buổi tối, một 

ngày của họ là một tháng ở nhân gian. Một năm ở nhân gian là ngạ 

quỷ 12 ngày, họ một năm có 360 ngày. Họ sống bao lâu? 1000 tuổi. 

Quý vị nên biết, quỷ đạo muốn đến nhân gian không dễ. Đƣờng địa 

ngục thời gian càng dài, địa ngục chủng loại rất nhiều, thời gian sai 

biệt rất lớn. 

Trƣớc đây, thầy Lý tổ chức giảng tọa chuyên môn về Phật học, 

giới thiệu về địa ngục. Ông dùng hình nhƣ là ít nhất, một ngày ở địa 

ngục, là 1700 năm ở nhân gian. Ngƣời Trung quốc hiệu xƣng 5000 

năm lịch sử, cũng chẳng qua bằng ở địa ngục 2 ngày, quý vị mới biết 

đáng sợ chừng nào. Trong địa ngục cũng có ngƣời ra đƣợc sớm hơn 





294 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thời hạn này, Bồ Tát Địa Tạng Vƣơng đến cứu họ, nhƣ vậy là sao? 

Tất cả đều là ngƣời học Phật, tu học Phật pháp không tệ, vì một niệm 

sau cùng sai  lầm tạo nghiệp địa ngục,  nên đọa vào đó.  Hạng ngƣời 

này,  vì  trong  A  lại  da  thức  của  họ  có  chủng  tử  Phật  pháp,  có  thiện 

căn. Bồ Tát đi cứu họ, giúp họ, họ dễ giác ngộ, chỉ cần họ giác ngộ 

liền rời xa địa ngục. Nếu họ không giác ngộ, Bồ Tát Địa Tạng cũng 

không cách nào cứu đƣợc họ. 

Những tình trạng này trong lục đạo, chỉ có trong kinh Phật mới 

nói một cách thấu triệt rõ ràng, về nhân quả nghiệp báo. Trong Đạo 

giáo nói về nhân quả, nói về quả báo nhiều, nhƣng nguyên nhân  gì 

đọa đến địa ngục ít nói hơn, không nói tƣờng tận nhƣ trong kinh Phật. 

 11.2. Không ra khởi luân hồi lục đạo, quý vị sẽ rất phiền phức. 

Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  một  ngày  chúng  ta  niệm  Phật  hiệu  bao 

nhiêu thời gian? Không tính số lƣợng, một ngày chúng ta niệm danh 

hiệu Phật mấy tiếng? Còn mấy tiếng suy nghĩ lung tung? Quý vị thử 

tính kỹ điều này. Nếu một ngày thật sự có thể niệm đƣợc bốn tiếng 

danh hiệu Phật, còn 20 tiếng nghĩ đông nghĩ tây. Coi nhƣ mỗi ngày 

chúng ta niệm bốn tiếng Phật hiệu, công phu rất đắc lực. Quả báo này 

là lên cõi trời, đến đó hƣởng phƣớc trời. Con ngƣời khi hƣởng phƣớc 

liền hồ đồ, quên mất Phật hiệu. Khi phƣớc hƣởng hết, tội báo trong 

20 tiếng suy nghĩ lung tung đó liền hiện tiền, khiến chúng ta đi vào 

trong ba đƣờng ác. Chúng ta nghĩ đến chân tƣớng sự thật này, không 

ai không kinh hoàng, không ai không sợ hãi. Phải làm sao? Tôi đem 

nó  điều  chỉnh  lại.  Mỗi  ngày  tôi  niệm  Phật  20  tiếng,  vọng  tƣởng  4 

tiếng, nhất định đƣợc đến thế giới Cực Lạc. Bốn tiếng đó là gì? Bốn 

tiếng để ngủ. Niệm Phật 20 tiếng, bốn tiếng nghỉ ngơi, đây là gì? Đây 

là Đức Thế Tôn đặt ra. Không nghĩ sẽ không biết, cứ hồ đồ suốt cả 

đời, nghĩ lại mới thật đáng sợ! Ngày nào cũng nghe kinh, ngày ngày 

niệm, ngày ngày đang giảng dạy học tập, nhƣng khi đặt kinh xuống 

thì lập tức mê hoặc, vẫn bị tình chấp làm chủ mà tự cho mình đúng, 

vấn đề này rất nghiêm trọng. Nếu không bình tĩnh tƣ duy tƣờng tận, 

thì tự mình không thể phát hiện ra, còn cho rằng mình tu không tệ, tu 

rất tốt.  Đến cuối cùng không thể vãng sanh, vẫn trôi  lăn trong luân 





295 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hồi lục đạo. Lúc này oán trách: Phật Bồ Tát không linh, Phật Bồ Tát 

gạt tôi. Nhƣ vậy thì tội càng thêm nặng. Ý niệm này vừa khởi, lập tức 

vào địa ngục, vì sao vậy? Vì báng Phật, báng pháp, báng tăng. Không 

biết chính mình sai còn đi trách ngƣời khác.  

Chân Tín  Nguyện Hạnh niệm Phật sửa  đổi tập khí,  tức là đang 

làm Phật sự (công việc làm để có thể thành Phật), cũng là thật sự tán 

thán Phật, cúng Phật. Tâm không tập khí (tâm không trụ tƣớng) thì 

mới thấy đƣợc thật tƣớng, tự giác giác tha, tức là tâm Bồ đề. 

Thời gian không có phân biệt tốt xấu, nếu dùng thời gian để oán 

hận ngƣời khác, nói thị phi, đam mê xem truyền hình hoặc máy điện 

toán,  so  đo,  không  cam  chịu,  ganh  tỵ,  lo  lắng,  tạp  niệm,v.v...  làm 

những việc phiền não vô ích, đó là đầu tƣ vào những việc vô giá trị 

và lãng phí nhất. 

Học Phật không phải là việc phiền phức, học Phật có thể khiến 

chính mình có trí tuệ xuất thế, là việc rất thoải mái, tự nhiên vui vẻ và 

tự tại. Trong đời sống hàng ngày, sĩ nông công thƣơng dù lúc bận hay 

khi nhàn, đi đứng nằm ngồi, chỉ cần khi tâm không chuyên chú vào 

một việc gì thì bất cứ ở đâu cũng có thể niệm Phật. Nói không có thời 

gian niệm Phật tu hành chỉ là viện cớ mà thôi. 

Chỉ cần "Thiểu dục tri túc”(ít ham  muốn biết đủ) đừng ở trong 

“Mộng huyễn bào ảnh”(nghĩa là nhƣ mơ nhƣ ảo nhƣ bọt nhƣ bóng) 

vô thƣờng để kiếm vĩnh hằng hay khoái lạc, tâm chỉ trụ vào câu Phật 

hiệu, trong đời sống hằng ngày sẽ có định và tuệ, thân tâm và hiện 

tƣớng của ngoài tâm tự nhiên đƣợc hòa thuận. 

Quý  vị  nghe  rồi  tin  tƣởng,  quý  vị  thực  hành,  buông  bỏ  vạn 

duyên,  nhất  tâm  cầu  sanh  Tịnh  độ,  thì  chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh. 

Pháp môn này vô cùng thù thắng, pháp môn này không dễ gặp. 

Quý vị thấy bây giờ toàn thế giới có gần 7 tỷ ngƣời, trong 7 tỷ 

ngƣời  này  có  bao  nhiêu  ngƣời  gặp  đƣợc  Phật  pháp?  tôi  muốn  nói 

đƣợc nghe đến Phật, biết có Phật, khoảng chừng 1/7 thôi, có khoảng 

1  tỷ  ngƣời.  7  tỷ  ngƣời  chỉ  có  1  tỷ  ngƣời,  1/7,  1/7  ngƣời  này  nghe 

đƣợc, biết đƣợc có Phật pháp. Nhƣng thật sự tiếp xúc với Phật pháp, 

có thể là 1/10, 1 tỷ ngƣời biến thành 100 triệu ngƣời, thật sự tiếp xúc 

đƣợc Phật pháp. Tiếp xúc đƣợc Phật pháp, nhƣng Phật pháp có thật 





296 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

có giả, nếu tiếp xúc Phật pháp giả, thì không khởi tác dụng. Gặp đƣợc 

Phật pháp thật, có thể trong 10 ngƣời chỉ có một ngƣời thôi, quý vị sẽ 

giảm dần dần, 1 tỷ ngƣời biến thành 100 triệu ngƣời, 1/10. 1/10 này 

là 1 trăm triệu ngƣời, nếu nhƣ gặp đƣợc Tịnh độ, có thể lại là 1/10, 

vậy thì còn lại 10 triệu ngƣời. Trong 10 triệu ngƣời, có thể gặp đƣợc 

bộ  kinh này,  bổn  Hội  Tập  này,  gặp  đƣợc  chú  giải  của  cƣ  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ, e rằng không đến 100 ngƣời, vậy quý vị mới biết rằng pháp 

môn này đáng quý chừng nào. 

 11.3. Nhưng pháp môn niệm Phật rất khó tin, tại sao? 

Vì nó quá dễ, ngƣợc lại khiến ngƣời ta hoài nghi, vả lại thành tựu 

pháp môn này lại rất thù thắng. Bởi thế gặp đƣợc Phật pháp, ngƣời 

tin Tịnh độ rất ít. Khi đã gặp Tịnh độ, kinh luận Tịnh độ, mới nhìn 


qua tƣởng rất dễ, trên thực tế cực kì thâm áo. Nếu ta không thật sự 

tin, lại còn nghi hoặc, thấy pháp môn khác, nghe pháp môn khác, sẽ 

khởi  tâm  động  niệm.  Cảm  thấy  Tịnh  tông  không  bằng  những  pháp 

môn kia, sẽ dể thoái tâm, sẽ thay đổi, nhƣ thế thua thiệt sẽ rất lớn. 

Bởi thế ở đây nói, mất luôn lợi lớn, ngƣời đó mãi mãi mất đi lợi 

ích thù thắng nhất, khi mất rồi sẽ thế nào? Trong trăm nghìn vạn kiếp 

-Không  phải  năm,  không  phải  trăm  nghìn  vạn  năm,  mà  trăm  nghìn 

vạn kiếp, thời gian này rất dài, ta sẽ làm những gì? Bị luân chuyển 

trong ác đạo, không có thời hạn đƣợc ra,  đây là lời nói thật,  không 

phải phù phiếm. Nếu không may rơi vào địa ngục, địa ngục rất phức 

tạp, không phải một thứ, rất nhiều, có ngƣời ở rất lâu, đó là do tạo tội 

nghiệp quá nặng, cũng có ngƣời ở rất nhanh. 

Hồi tôi học kinh điển ở Đài Trung, thầy giáo kể cho chúng tôi về 

một  địa  ngục,  đây  là  bình  thƣờng,  không  phải  quá  nghiêm  trọng, 

mạng sống ngƣời ở địa ngục bao lâu? Trƣớc hết phải nói một ngày ở 

địa ngục là bao nhiêu năm  của nhân gian.  Thầy giáo cho chúng tôi 

biết. địa ngục này một ngày ở địa ngục này là hai nghìn bảy trăm năm 

ở nhân gian. Trung Quốc thƣờng nói có lịch sử năm nghìn năm, trong 

địa  ngục  chƣa  đến  hai  ngày.  Từ  đó  mới  biết  rằng,  trăm  nghìn  vạn 

kiếp, rất có khả năng, không phải bịa đặt. 





297 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Quý vị chịu khổ thời gian dài nhƣ thế trong địa ngục, luân hồi ác 

thú,  không  có  thời  hạn  ra,  không  có cách  nào  để  ra.  Bởi  thế  tam  ác 

đạo rất dễ vào, rất khó đi ra. Thời gian ở cõi ngạ quỉ cách xa chúng 

ta,  một  ngày  ở  cõi  quỉ  là  một  tháng  ở  nhân  gian.  Bởi  thế  chúng  ta 

cúng quỉ thần vào các ngày mùng một và rằm, gặp đúng một ngày ba 

bữa  của  họ.  Bữa  sáng,  bữa  trƣa  và  bữa  tối,  mỗi  ngày  ba  bữa.  Một 

ngày của họ bằng một tháng của ta, thọ mạng cõi quỉ, sống ngắn nhất 

cũng đƣợc nghìn tuổi, một nghìn tuổi. Mƣời hai ngày cõi quỉ bằng ta 

một năm, thử tính xem, thời gian nhƣ thế bao lâu. Vì thế không nên 

vào ác đạo. 

Cõi súc sinh, mạng sống rất ngắn, nhƣng nó không thể rời khỏi 

cõi súc sinh. Chúng ta xem trùng nhỏ trên  mặt nƣớc, gọi là phù du, 

sáng sinh chiều chết. Chúng sống độ mấy tiếng, tạo nghiệp gì mà đoạ 

làm thân ấy? Ngƣời tạo nghiệp giết hại quá nặng, giết hàng vạn, họ sẽ 

đoạ vào cõi súc sinh. Một ngày chúng nó sống chết ba, bốn lần, suốt 

ngày chịu khổ trong sinh tử. 

Nhƣ nhân gian chúng ta làm việc, ban ngày làm việc, tối về có 

nghỉ ngơi, ở đó họ chịu khổ không đƣợc nghỉ ngơi. Ngục tù của thế 

gian,  ban  ngày  chịu  hình  phạt,  đêm  về  có  thể  nghỉ  chút  ít,  địa  ngục 

Vô gián không có ngừng nghỉ. 

Thứ  tƣ là “mạng vô gián.  Ở trong địa ngục này,  thọ mạng  một 

trung  kiếp”.  Quý  vị  xem,  thọ  mạng  rất  dài,  thọ  mạng  là  một  trung 

kiếp.  Một  trung kiếp bằng 20 tiểu kiếp,  tiếp kiếp tính nhƣ thế nào? 

Trong kinh Phật cũng có nhiều tƣ tƣởng khác nhau. Trƣớc đây chúng 

tôi học Phật, thầy giáo đƣa ra một cách rất đơn giản. Nhân thọ, thọ 

mạng của con ngƣời ngắn nhất là mƣời tuổi, chúng ta nói là tuổi bình 

quân, bây giờ tuổi bình quân khoảng 70 tuổi. 10 tuổi là tính nhƣ thế 

nào? Mƣời tuổi là ít nhất. 100 năm thêm một tuổi, qua 100 năm nữa 

lại thêm một tuổi, thêm đến tám vạn bốn ngàn tuổi, đây là thọ mạng 

dài nhất của con ngƣời, gọi là kiếp tăng. Từ ít dần dần thêm nhiều, 

đến tám vạn bốn ngàn tuổi. Đến tám vạn bốn ngàn tuổi rồi, sau khi 

đƣợc tám vạn bốn ngàn tuổi, cứ 100 năm giảm một tuổi, lại giảm đến 





298 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

mƣời tuổi, bây giờ chúng ta đang sống trong kiếp giảm. Một tăng một 

giảm gọi là một tiểu kiếp, bây giờ chúng ta là ở thời kỳ kiếp giảm. 

Đức Phật Thích Ca Mâu  Ni ra đời,  lúc đó thọ mạng bình quân 

của con ngƣời là 100 tuổi, mỗi 100 năm giảm 1 tuổi. Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni diệt độ đến nay là 3037 năm, vừa đúng giảm 30 tuổi, cho 

nên tuổi bình quân hiện nay là 70 tuổi. Về sau cứ 100 năm giảm một 

tuổi, pháp vận của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni về sau còn 9000 năm. 

9000 năm,  còn  có  bao  nhiêu  năm  là  đến  mƣời  tuổi? Hiện  nay  là  70 

tuổi, hai ba bốn năm sáu bảy, 6000 năm, 6000 năm sau là giảm còn 

mƣời tuổi. 6000 năm sau, tức là một năm lại tăng thêm một tuổi, còn 

phải  tăng  đến  3000  năm,  đây  là  pháp  vận  của  Đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni. Phật pháp vẫn chƣa đoạn, vẫn còn ở thế gian. Cho nên ngƣời 

ta nói về vấn đề địa cầu hủy diệt, ngƣời học Phật không tin. Pháp vận 

của Phật ở sau vẫn  còn 9000 năm, đâu có hủy diệt nhanh thế. Chắc 

chắn  có  thiên  tai  thảm  họa,  điều  này  không  thể  tránh  khỏi,  nhƣng 

tuyệt đối không có tận thế. Ở đây là nói đến Pháp vận của Phật. 

Một lần tăng giảm gọi là một kiếp, một tiểu kiếp, 20 tiểu kiếp là 

một  trung  kiếp.  Quý  vị  xem,  địa  ngục  Vô  gián  thọ  mạng  dài  bao 

nhiêu?  Dài  20  tiểu  kiếp,  điều  này  rất  phiền  phức.  Nếu  nhƣ  đọa  vào 

trong địa ngục này, phải chịu khổ thời gian dài nhƣ thế. Quý vị xem, 

một tiểu kiếp là từ 10 tuổi tăng đến tám vạn bốn ngàn tuổi, tám vạn 

bốn ngàn tuổi lại giảm lui 10 tuổi, đây là một tiểu kiếp. 100 năm tăng 

giảm một tuổi, điều này có thể tính đếm đƣợc, có thể tính ra. Tôi tính 

không giỏi, bản thân quý vị có thể tính thử, nếu tính ra quý vị sẽ cảm 

thấy sợ hãi.  Vì thế tuyệt đối không đƣợc phạm tội ngũ nghịch thập 

ác! 

Hiện nay rất nhiều ngƣời phạm phải, phạm tội gì nhiều? Bất hiếu 

cha mẹ, bất kính tôn trƣởng, đây chính là tội của địa ngục Vô gián. 

Trong  tội  ngũ  ngịch,  đầu  tiên  là  giết  hại  cha  mẹ,  bất  hiếu  cha  mẹ. 

Quý vị chƣa giết hại cha mẹ, nhƣng bất kính đối với cha mẹ, bất hiếu 

đối  với  cha  mẹ,  tội  này  nhẹ  nhất  trong  giết  hại  cha mẹ.  Giống  nhƣ 

tám tầng địa ngục này,  chắc chắn có phần trong tầng đầu tiên. Nếu 





299 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thật sự giết hại cha mẹ, nhƣ vậy phải đọa vào vô gián, đọa vào trong 

địa ngục Vô gián. Quý vị thử nghĩ xem, điều này đáng sợ biết bao. 

Cho  nên  con  ngƣời,  đời  này  chịu  khổ  không  sao,  nhƣng  tuyệt  đối 

không tạo tội. Chịu khổ là gì? Chịu khổ là tiêu tội nghiệp. Trong đời 

quá khứ không tích lũy công đức, không tu thiện nghiệp, đời này mới 

nghèo hèn, mới khổ não. Khi hiểu đƣợc điều này cần biết an phận. 

Ở đây bổ sung thêm một câu, thọ mạng của địa ngục ngắn nhất, 

tính theo thời gian của nhân gian, ngắn nhất. Nhân gian 3750 năm là 

một  ngày  ở  địa  ngục,  cũng  nhƣ  cách  tính  của  nhân  gian  vậy,  một 

tháng 30 ngày, một năm 12 tháng. Nên nhớ, một ngày của địa ngục, 

là  nhân  gian  3750  năm.  Trung  quốc  hiệu  xƣng  5000  năm  lịch  sử, 

trong địa ngục chƣa đến hai ngày. 

Địa ngục thọ mạng dài bao nhiêu? Ở trƣớc có nói, là một trung 

kiếp, bằng 20 tiểu kiếp. Cũng có ngƣời dùng chữ số để nói, thọ mạng 

ngắn nhất trong địa ngục là 10 ngàn năm. Nhƣ vừa mới nói, một ngày 

ở  địa  ngục  bằng  3750 năm  ở  nhân  gian.  Họ  10  ngàn  năm,  10  ngàn 

năm bằng nhân gian chúng ta 135 ức năm. Quý vị xem, đọa địa ngục 

rất dễ, muốn ra khỏi đó quá khó! 

Tội  nghiệp  ba  đƣờng  ác  của  mỗi  ngƣời  chúng  ta  nặng  cỡ  nào? 

Nghiệp nhân của tam đồ là tham, sân, si, chúng ta phải thêm vào hai 

thứ, thành tham, sân, si, mạn, nghi, gọi chung là Ngũ Độc, chúng ta 

có hay không? Những ý niệm ấy thƣờng thƣờng khởi lên, chẳng biết 

mỗi ngày khởi lên bao nhiêu lần, quý vị sẽ biết nghiệp nhân của ba 

đƣờng ác này nặng đến mức nào! Duyên bên ngoài gồm có tài, sắc, 

danh, thực, thùy (tiền tài, sắc đẹp, tiếng tăm, ăn uống, ngủ nghỉ), bên 

trong  có  gốc  rễ  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi.  Bịnh  độc  trong  A  Lại  Da 

Thức  là  gốc  rễ.  Duyên  bên  ngoài  là  tài,  sắc,  danh,  thực,  thùy.  Khi 

nhân gặp duyên, quý vị liền tạo nghiệp, tạo nghiệp của ba đƣờng ác, 

quý vị nói xem: Chuyện này có đáng sợ hay không? Mỗi lần khởi lên 

một  ý  niệm  là  một  lần  tạo  nghiệp;  mỗi  ngày  quý  vị  khởi  lên  bao 

nhiêu ý niệm? Quý vị tạo bao nhiêu nghiệp nhân trong ba đƣờng ác? 

Chúng ta lắng lòng suy nghĩ sẽ biết. Mỗi ngày tôi niệm A Di Đà Phật 





300 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

là tạo tịnh nghiệp của Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới. Thời gian niệm 

Phật ít, thời gian khởi ác niệm nhiều! Ý niệm thiện đang niệm “A Di 

Đà Phật,  A  Di Đà Phật”,  niệm  mấy  câu  liền chẳng thấy thiện niệm 

đâu nữa, chẳng biết đã quên khuấy từ lúc nào. Lúc ý niệm ác khởi lên 

thì niệm niệm liên tục, quý vị thấy chuyện này lợi hại hay không, có 

đáng  sợ  hay  không?  Lắng  lòng  suy  nghĩ,  quan  sát,  mới  biết  phiền 

phức lớn lắm. 

Trong  Phật  pháp  không  học  kinh,  không  nghe  pháp,  dần  dà  xa 

cách  tánh  đức,  bất  thiện  lớn  dần,  nên  mới  mắc  những  lỗi  đó.  Nếu 

nghiệp  đƣợc  tạo  từ  đời  trƣớc,  ta  đến  thế  gian  này,  sẽ  bị  thân  thể 

khiếm khuyết nhƣ: mù, điếc, câm, ngọng, ngày nay chúng ta gọi đó là 

tàn tật. Khuyết tật đôi khi bẩm sinh, đôi lúc đã ra đời. Đã ra đời đa 

phần là do tai nạn, trong tai nạn ngày nay, phần lớn là tai nạn giao 

thông. 

“Quỉ mị làm trƣớng”, nghĩa là quỉ áp vong, mang đến vô số bệnh 

tật, khiến ta nằm ngồi không yên. Trong đời này: “Cầu sống không 

đƣợc,  muốn  chết  không  xong”,  sống  rất  khổ  sở.  Tất  cả  những  việc 

này  xảy  ra  ngay  trƣớc  mắt,  chỉ  cần  chúng  ta  lƣu  tâm,  có  thể  thấy 

đƣợc. Nghĩ đến những điều trong kinh Phật nói, đối chiếu với những 

gì ta thấy, sẽ hiểu, Phật không nói sai. 

“Hoặc khiến cho chết”, họ chết, chết rồi đi đâu? Đến thẳng địa 

ngục. Trƣớc mắt ngồi nằm không yên, lòng nhƣ lửa đốt, đấy là hoa 

báo. Chết đoạ tam đồ, đó là quả báo, quả báo khổ hơn”. Chịu khổ não 

lớn trong tám vạn kiếp”, đây là thí dụ, thời gian dài trong địa ngục, 

chịu  khổ  cực  trong  địa  ngục  tám  vạn  kiếp”.  Trăm  nghìn  vạn  kiếp 

không nghe đến tiếng uống ăn”. Khát không có nƣớc uống, đói không 

thấy thức ăn, không phải thời gian ngắn, rất dài. Trăm nghìn vạn kiếp 

là số tƣợng trƣng. 

“Lâu sau đƣợc ra”, tất nhiên họ sẽ có lúc chịu xong tội báo, chịu 

xong họ ra khỏi địa ngục, đi đâu sau khi ra khỏi địa ngục? Phần nhiều 

đến  cõi  súc  sinh,  họ  đi  làm  trâu,  làm  ngựa,  làm  heo,  làm  dê”.  Nói 





301 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chung không khỏi bị ngƣời giết mổ”, mọi ngƣời ăn thịt chúng”. Chịu 

khổ rất nặng”, khi bị giết thì không thể kể hết nỗi khổ. 

Họ sinh đến nhân gian, không có trí tuệ, ngu si, không có phƣớc 

báo, nghèo khổ, phải chịu khổ trong kiếp ngƣời, đấy là gì? Phần bất 

thiện còn lại của tam ác đạo, chúng ta thƣờng gọi là tập khí, do tập 

khí bất thiện mang lại. Nếu may mắn nghe đƣợc lời giáo huấn Thánh 

hiền,  họ  có  thể  vƣợt  qua  đƣợc  cuộc  sống  khốn  khó,  nâng  linh  tánh 

mình lên, đấy chính là hạnh phúc lớn nhất trong bất hạnh. Nếu không 

gặp đƣợc lời giáo huấn của Thánh hiền, họ còn khổ nữa, tại sao? Chết 

rồi tiếp tục đoạ ác đạo, tuy không tạo nghiệp nặng, trong tâm họ vẫn 

còn oán hận, bất bình, dẫn nghiệp này, lại lôi họ vào tam ác đạo. 

Nhƣ Kinh Địa Tạng đã nói, chúng sinh địa ngục đƣợc ra, không 

lâu sau lại quay vào, nguyên nhân do đâu? Không có trí tuệ, không 

biết là tự làm tự chịu. Lúc nào cũng mang tâm oán than trời trách đất, 

nhƣ thế là ta đang tạo lại ác nghiệp, nhƣng bản thân không hay biết”. 

Trăm nghìn vạn kiếp không đƣợc tự tại”, có nghĩa là lúc nào cũng u 

buồn. Không giải đƣợc oán kết, không mở đƣợc, khí oan không tan. 

“Không  lúc  nào  nghe  đƣợc  tên  Tam  bảo”,  nghe  đƣợc  tên  Tam 

bảo là đƣợc cứu, suốt đời không tiếp xúc với Tam bảo, ngƣời này thật 

đáng thƣơng”. Bởi thế nơi những ngƣời vô trí, không tin, không nói 

kinh này vậy”, câu này nói rất quan trọng. Với những ngƣời không có 

niềm tin, ngƣời không có trí tuệ, ta đừng nói bộ kinh này với họ. Tại 

sao? Họ huỷ báng, lại tạo nghiệp. 

Lƣu  luyến  thế  gian  này  tức  là  không  muốn  thoát  khỏi  lục  đạo 

luân hồi. Trong lục đạo, cõi trời và cõi ngƣời kể ra vẫn còn đỡ một 

chút,  nhƣng  thời  gian  ngắn  ngủi,  tạm  bợ,  một  trăm  năm  giống  nhƣ 

thời  gian  khảy  ngón  tay,  đến  lúc  quý  vị  bảy  tám  chục  tuổi  sẽ  biết, 

chẳng đáng lƣu luyến tí nào! Đƣợc làm thân ngƣời, phải nên tu hành, 

phải nên thoát khỏi lục đạo luân hồi. Chuyện tốt trên thế gian chỉ có 

một chuyện, đó là giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ, đó là chuyện 

tốt. Những chuyện tốt khác đều chẳng thể thoát khỏi lục đạo luân hồi, 

đều là nghiệp luân hồi. Chỉ có niệm Phật cầu sanh Tịnh độ là chuyện 





302 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tốt. Đã thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch, hãy dốc hết tâm lực để niệm 

Phật. Có nghi hoặc thì phải nghe giảng kinh, phải đọc kinh, giúp quý 

vị phá mê, sanh tín. Quý vị có nghi hoặc, tín tâm chẳng đủ nên phải 

nghe  kinh,  đọc  kinh  hòng  giúp  quý  vị  đoạn  nghi,  sanh  tín.  Khi  tín 

nguyện  đã  vững  chắc,  có  thể  không  đọc  kinh,  có  thể  không  nghe 

giảng,  nhất  tâm  niệm  Phật  là  đƣợc  rồi!  Nếu  còn  nghi hoặc,  tín  tâm 

còn  chƣa  vững  chắc,  kinh  giáo  sẽ  giúp  đỡ  quý  vị  rất  nhiều.  Nếu 

không có kinh giáo, rất dễ đọa lạc, tự mình chống đỡ không nổi! Do 

đó, kinh giáo là trợ duyên của Phật, Bồ Tát đối với chúng ta. 

Đời nay ta sống đƣợc bao lâu? Dù vất vả kinh doanh, khi có của 

cải ta hƣởng đƣợc mấy năm? Nếu chúng ta đọc lịch sử Trung Quốc, 

quý  vị  xem  vua  chúa  các  thời  đại,  phƣớc  báo  lớn  nhất,  có  thể  qua 

đƣợc hai mƣơi năm, đƣợc mấy ngƣời? Quá nữa không hơn hai mƣơi 

năm tại vị, họ hƣởng hết, tại vị sáu mƣơi năm, là ghê gớm. Cho rằng 

thế nào? niềm vui ở phƣơng Tây không bằng trên trời. Đọc kinh Phật, 

chúng  ta  quan  sát  bằng  phƣơng  pháp  khách  quan,  không  bằng  trên 

trời, trên trời thế nào? Ăn chơi khoái lạc, thế giới Cực lạc suốt ngày 

học hành, làm học sinh ở phƣơng Tây. Phật A Di Đà suốt ngày giảng 

kinh,  suốt  ngày  lên  lớp,  hình  nhƣ  không  lúc  nào  ăn  uống  vui  vẻ, 

không  bằng.  Họ  không  biết  đến  phƣớc  tu  thiện,  tuy  đƣợc  sinh  lên 

trời, nhƣng thọ mạng cõi trời có hạn. Tuy sống lâu, nhƣng vẫn có thời 

hạn,  thời  hạn  đến  họ  cũng  phải  chết,  chết  rồi  lại  quay  lại  luân  hồi. 

Quý vị hƣởng hết phƣớc báo cõi trời, hết phƣớc, sau khi chết đi, ác 

nghiệp liền hiện ra, ác báo cũng hiện ra. Sau khi đã chết ở cõi trời thì 

không có cách nào sinh trở lại đó, đoạ lạc xuống dƣới, đấy là nỗi khổ. 

Bởi thế cái vui ở cõi trời không phải rốt ráo. 

 11.4. Phật dạy rất đúng, tất cả pháp đều do tâm tưởng sinh, 

 hay, ngoài tâm không pháp, ngoài pháp không tâm. 

Tất  cả  pháp  đều  tự  tánh  biến  hiện  ra,  tự  tánh  năng  sinh,  năng 

hiện, năng biến. Các pháp là tự sinh, sở hiện, sở biến, nói rất cụ thể, 

rất rõ ràng, phải hiểu, phải nhận thức đầy đủ, nếu chúng ta sửa tâm, 

vấn đề gì cũng đƣợc giải quyết. Vạn pháp duy tâm, nếu tâm tốt lành, 





303 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tâm  nếu  tốt,  đối  nhân  xử  thế,  một  lòng  chân  thành,  một  mực  yêu 

thƣơng, việc gì cũng đƣợc giải quyết. 

Là tham ăn. Điều này cũng nghiêm trọng, xã hội bây giờ chúng 

ta có thể thấy đƣợc, một buổi dạ tiệc, nghe nói một bàn ăn giá trị mấy 

mƣơi vạn. Tôi nghe nói nhƣ vậy cảm thấy giật mình. Quý vị nghĩ mà 

xem  trên  thế  giới  ngày  nay,  có  bao  nhiêu  ngƣời  cùng  khổ,  ba  bữa 

không đủ ăn, tại sao có thể nhẫn tâm lãng phí nhƣ vậy! Một bàn ăn 

giá trị mấy mƣơi vạn, bằng sinh hoạt phí một năm của một gia đình 

bốn ngƣời, một bữa ăn quý vị thì đã ăn hết. Quý vị biết tội này nặng 

lắm không! 

Chúng  ta  thấy  Phật  Thích  Ca  Mây  Ni,  cuộc  sống  một  đời  của 

ngài,  ba  y  một  bình  bát,  ngày  ăn  một  bữa,  nghĩ  dƣới  gốc  cây.  Phật, 

không phải ngƣời khác, Phật là trí tuệ viên mãn, phƣớc báu viên mãn, 

vì sao làm ngài nhƣ  vậy, cách làm này của ngài gọi là “thay chúng 

sanh  khổ”.  Làm  tấm  gƣơng  để  mọi  ngƣời  thấy,  một  chút  đức  Phật 

cũng không lãng phí, ngài biết tích phƣớc. 

Thế  giới  ngày  nay  ngƣời  có  phƣớc  báu  lớn  rất  nhiều,  nếu  nhƣ 

lãng phí nhƣ vậy, phƣớc báu của họ có thể hƣởng đƣợc mấy năm? Họ 

có phƣớc báu 100 năm, đại khái không đến 10 năm thì đã hƣởng hết 

rồi,  sau  khi  hƣởng  hết  ngƣời  xƣa  có  câu:  “lộc  hết  ngƣời  chết”,  tuy 

quý vị vẫn còn thọ  mạng,  nhƣng phƣớc báu của quý vị không còn, 

quý vị cũng sống không đƣợc. Sau khi chết rồi đi đến nơi nào? Tam 

đồ, địa ngục, sẽ đi đến nơi đó. Con ngƣời bây giờ không tin có tam 

đồ, địa ngục, không tin có lục đạo luân hồi, họ nói đây là mê tín. Đợi 

đến khi họ thấy đƣợc rồi, hối hận đâu kịp nữa. Làm sao có thể làm 

việc này chứ! Cho nên điều này nhất định phải bỏ hẳn. Các bạn đồng 

học  Phật  có  thể  dứt  bỏ  ăn  thịt,  bỏ  ăn  mặn,  đây  là  việc  tốt.  Nhƣng 

trong thức ăn chay nếu cũng thèm muốn, cũng phải nghiên cứu món 

này món nọ, thì cũng sai vậy, vẫn là hƣởng phƣớc. Cho nên thời xƣa 

chùa  chiền  miều  đƣờng,  bây  giờ  thay  đổi  rồi.  Thời  xƣa  chùa  chiền 

miếu đƣờng chỉ  một  món ăn,  nồi thức ăn lớn,  đỡ tốn thì giờ! Chùa 

chiền  miếu  đƣờng  ăn  cơm  nó  có  quy  củ,  một  món  mặn,  một  món 





304 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

canh.  Ngƣời  xƣa  tu  phƣớc  không  hƣởng  phƣớc,  đem  sự  hƣởng  phú 

hồi  hƣớng  về  thế  giới  Cực  Lạc,  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cƣc  Lạc 

hƣởng phƣớc. Trƣớc lúc chƣa đến thế giới Cực Lạc nhất định không 

hƣởng phƣớc. Ngƣời bây giờ coi trọng việc hƣởng phƣớc trƣớc mắt, 

có thể đến thế giới Cực Lạc hay không, đó là vấn đề lớn rồi. Cho nên 

nhất định phải biết, phải buông xả niệm tham, tham ăn cũng buông 

xả. Bủn xỉn tài pháp gọi là kiên. Kiên chúng ta nói là không xả đƣợc, 

mình  có  của  cải  mà  không  thể  giúp  ngƣời  khác,  mình  hiểu  đƣợc 

những pháp này không muốn truyền cho ngƣời khác, dạy ngƣời khác 

là thêm  một đối thủ. Vì sao vậy? Vì sợ ngƣời khác vƣợt qua mình. 

Ngƣời khác vƣợt qua mình thì ganh ghét, mình dạy ngƣời khác thêm 

một  đối  thủ.  Tâm  nhƣ  vậy  là  không  tốt,  đây  hoàn  toàn  là  tâm  luân 

hồi, những việc họ làm là nghiệp luân hồi, tức là tâm mê tài và pháp 

không thể bố thí lợi ngƣời, không bằng lòng giúp đỡ ngƣời khác. Nhƣ 

vậy chúng ta biết đƣợc, đây không phải tâm Phật, đây không phải là 

tâm Bồ Tát. 

Trung hối thông thƣờng chúng ta gọi là gì? Là hối hận. Vì sao 

phải hối hận? Vì có tâm tham lam,  lòng tham chƣa buông xả, ganh 

ghét chƣa buông xả. Cho nên vừa nghe xong, nhất thời phát tâm, làm 

việc tốt. Sau khi làm xong thì hối hận nói: hôm nay tôi bị lừa rồi, quý 

vị thấy vô duyên vô cớ mất đi nhiều tiền tài nhƣ vậy, lợi ích nằm ở 

đâu? Phát tài là lợi ích. Vô duyên vô cớ đem tiền tài này quyên tặng 

cho ngƣời khác, đối với tôi có lợi ích gì đâu? Đạt đƣợc là vinh dự, nó 

là giả vậy. Cho quý vị một giấy tờ khen, một trang giấy. Tự mình thật 

sự mất đi rất nhiều tiền tài, đây đều là tâm luân hồi tạo nghiệp luân 

hồi. Đối với thật tƣớng của các pháp đƣơng nhiên không hiểu đƣợc. 

Chẳng  những  không  hiểu  đƣợc  mà  đối  với  chƣ  Phật  Bồ  Tát  cũng 

không có nhận thức, xem chƣ Phật Bồ Tát nhƣ thần thánh để đối đãi, 

loại ngƣời này thật quá nhiều quá nhiều. Những ngƣời này tin Phật 

gọi là mê tín, cho nên xung đột thƣờng có, hoài nghĩ thƣờng có, hối 

hận cũng thƣờng có. Họ có phải thật sự tin Phật không? Không phải. 

Có phải thật sự là đệ tử Phật môn không? Không phải, họ là giả vậy. 

Đối với Phật giáo không biết gì, họ là mê tín, họ không phải chánh 





305 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tín. Họ học Phật, cho rằng Phật là thần tiên có thể giúp họ thăng quan 

phát tài, cúng dƣờng các ngài giống nhƣ đi hối lộ vậy. Ra điều kiện 

với Phật, ngài gia hộ tôi phát tài, phát một trăm vạn, tôi cúng dƣờng 

một vạn cho ngài. Cho rằng Phật Bồ Tát cũng là tham quan, ngài sẽ 

nhần tiền hối lộ, tạo tội nghiệp. Không học Phật còn tốt, học Phật rồi 

thì đi vào địa ngục, ngƣời niệm Phật nếu không hiểu rõ những đạo lí 

này, quả báo cũng là địa ngục. 

Thời đại Càn Long tiền Thanh, Từ Vân Quán Đảnh pháp sƣ có 

một quyển sách tựa đề là: Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chƣơng 

Sớ Sao. Tôi lúc trƣớc giảng Viên Thông Chƣơng đã lựa chọn Sớ Sao 

của ngài. Tổng kết sau cùng của Sớ Sao, niệm Phật có một trăm loại 

quả báo, đều là ngƣời niệm Phật nhƣng quả báo không giống nhau, 

một trăm loại quả báo. Tôi tin rằng một trăm không phải là chữ số, 

mà đƣa ra một trăm ví dụ, quả báo quá nhiều rồi, không giống nhau. 

Quả báo thứ nhất chính là A Tỳ địa ngục, lúc đó, lúc trẻ tuổi tôi 

thấy đƣợc cái này rất kinh ngạc. Niệm Phật là việc tốt, tại sao lại đọa 

vào Vô Gián địa ngục? Tôi đem quyển sách này đi hỏi thầy giáo- Lý 

Bính Nam lão cƣ sĩ. Ông vừa xem đến vấn đề này, đây là vấn đề lớn, 

đây không phải vấn đề nhỏ, ta không nói với một mình ông. Ta muốn 

lúc  giảng  kinh  nói  cho  mọi  ngƣời.  Giống  nhƣ  những  ngƣời  có  tâm 

này để niệm Phật, đều vào A Tỳ địa ngục. Tôi hỏi vì sao? Vì quý vị 

cho xã hội đại chúng một sai lầm nghiêm trong, cho rằng ngƣời học 

Phật là nhƣ vậy, khiến mọi ngƣời hủy báng Phật pháp, hoài nghi Phật 

pháp, không còn tin tƣởng Phật pháp, đoạn mất pháp thân tuệ mạng 

của ngƣời. Cái tội này nên đọa vào A Tỳ địa ngục hay không? Nên, 

không sai chút nào. 

Học Phật cầu sanh Tịnh độ, trƣớc nên làm ngƣời tốt, con ngƣời 

còn chƣa làm tốt, nói cho quý vị biết, không thể vãng sanh đâu. Vì 

sao vậy? Nếu nhƣ quý vị còn mang tập khí phiền não của nhân gian 

đến thế giới Cực Lạc, quý vị sẽ phá hoại không khí của thế giới Cực 

Lạc. Phật A Di Đà rất từ bi, cho dù ngài đến đƣa quý vị đi, đại chúng 

của thế giới Cực Lạc không đồng ý, họ không mong muốn có ngƣời 

phá hoại môi trƣờng của họ. A Di Đà Phật cũng nên suy nghĩ đến đại 

chúng, việc mà đại chúng không bằng lòng làm, Phật sẽ không làm. 





306 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Cho nên Phật đến tiếp dẫn quý vị hay không, quan trọng là ở chính 

quý vị, điều kiện của quý vị có đầy đủ hay không, tín nguyện hành tất 

cả đầy đủ. Tập khí phiền não chƣa đoạn Phật sẽ không đến. Nói cách 

khác,  công  phu  niệm  Phật  của  quý  vị  ít  nhất  phải  có  thể  không  chế 

đƣợc tập khí phiền não, đây gọi là đới nghiệp vãng sanh. Khống chế 

thế nào? Không cho phát tác. Không phải không có, tham sân si mạn 

đều  có,  nhƣng  câu  Phật  hiệu  này  đè  xuống  đƣợc,  đây  là  công  phu 

bình  thƣờng  của  chúng  ta.  Dụng  công  lúc  nào?  Lúc  phiền  não  này 

khởi lên, thì lập tức khống chế nó lại. Cổ đức dạy chúng ta: “chẳng 

sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Tâm tham trổi dậy, ý nghĩa này trỗi 

dậy, A Di Đà Phật, ý nghĩ thứ hai chính là A Di Đà Phật, đè nén nó 

lại. Tâm sân nhuế trỗi dậy, A Di Đà Phật, đè nén rồi. Hết thảy ý niệm 

thiện hay bất thiện trỗi dậy, tất cả đều một câu A Di Đà Phật đè nén 

hết. Đây gọi là gì? Gọi là công phu đắc lực. Vẫn còn hiện hành, nhƣ 

thế là sao? Là công phu của quý vị không đắc lực. Quý vị đã niệm 

Phật  rồi,  niệm  Phật  không  tác  dụng.  Niệm  Phật  của  quý  vị  không 

phục  đƣợc  phiền  não.  Nói  cách  khác,  quý  vị  vẫn  nhiều  vọng  niệm 

nhƣ vậy, quý vị chƣa giảm bớt, tâm quý vị không thanh tịnh. 

Công phu niệm Phật đoan chánh ở thân tâm thanh tịnh, tâm địa 

ngày càng thanh tịnh, năm nay thanh tịnh hơn năm trƣớc, năm trƣớc 

thanh  tịnh  hơn  năm  trƣớc  nữa,  mỗi  năm  càng  thanh  tịnh  hơn,  cảnh 

giới tốt. Từ ở đâu mà thấy đƣợc? Năm nay so với năm sau phiền não 

ít, phiền não đã nhẹ, mỗi năm một nhẹ hơn. Thực sự có thể nâng cao 

đến tháng này nhẹ hơn tháng trƣớc, quý vị chắc chắn đƣợc sanh, quý 

vị không có vấn đề gì nữa. Nếu nhƣ cảnh giới trƣớc mắt còn phát tác, 

ở trong thuận cảnh có tâm tham, ở trong ngịch cảnh có tâm sân nhuế, 

lại  còn  khởi  lên  ý  niệm,  thì  công  phu  niệm  Phật  không  đắc  lực.  Ở 

trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  mỗi  thời  mỗi 

khắc đều kiểm tra công phu của chúng ta. Cho nên có thể vãng sanh 

hay  không,  có  thể  nắm  bắt  vãng  sanh  hay  không,  không  cần  hỏi 

ngƣời khác, mà quý vị tự hỏi chính mình, rất rõ ràng, rất tƣờng tận, 

chúng ta có thể vãng sanh Tịnh độ hay không? Tự mình rõ ràng nhất. 

Đối với thế gian này thực sự không còn tham luyến. 





307 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phần thứ năm 

PHƢƠNG PHÁP NIỆM PHẬT 

  

1.  Trì  danh  niệm  Phật  có  nhiều  cách:  trì  mặc  niệm,  trì  lớn 

tiếng, trì kim cang... 

Ấn  Quang  Đại  sƣ  trong  "Văn  Sao”của  Ngài  có  dạy  chúng  ta, 

Thập niệm pháp của Ngài là mƣời câu A Di Đà Phật. Mỗi  một câu 

nhớ cho rõ ràng, đến mƣời câu, nếu nhƣ bạn không có cái năng lực 

này. Sợ trong lúc niệm có sai sót, có thể mang nó phân ra, phân làm 

hai đoạn. Một đoạn 5 câu. Từ 1 đến 5, từ 6 đến 10. Không phải là từ 

1 đến 5, rồi từ 1 đến 5, Vậy thì không phải thập niệm. Là từ 1 đến 5, 

từ 6 đến 10 hoặc có thể phân thành 3 đoạn: 1-2-2... 4-5-6... 7-8-9-10. 

Nhƣ vậy cũng đƣợc.  Nhớ cho rõ ràng, niệm cho rõ ràng. Một ngày 

công  khóa  sớm  tối,  dùng  phƣơng  pháp  này  đƣợc,  bình  thƣờng  lúc 

rảnh dùng phƣơng pháp này cũng đƣợc. Nói tóm lại, niệm Phật quan 

trọng nhất, là để chúng ta thời thời khắc khắc, luôn nhớ đến A Di Đà 

Phật. 

Đây là ý nghĩa quan trọng nhất, không đƣợc quên mất A Di Đà 

Phật. Mấu chốt là ở cái niệm cuối cùng, trong 48 nguyện, thì nguyện 

thứ 18,  có thể vãng sanh hay không là do cái niệm cuối cùng, điều 

này không thể không biết. 

Về  việc  hỗ  trợ  vãng  sanh,  Thì  Ấn  Quang  Đại  sƣ  cũng  nói  rất 

nhiều, chính là ngày nay chúng ta nói về việc trợ niệm. Trợ niệm thì 

Đại sƣ có dặn dò chúng ta, phải dùng tâm chân thành mà đi trợ niệm. 

Lúc trợ niệm là lúc ta thức tỉnh họ, giúp cho cái niệm sau cùng của họ 

là A Di Đà Phật, thì họ nhất định đƣợc vãng sanh. Nếu nhƣ cái niệm 

sau cùng của họ không phải là A Di Đà Phật, họ nghĩ tới ngƣời thân 

họ  hàng  của  mình,  nghĩ  tới  những  chuyện  khác,  vậy  thì  lại  đến  lục 

đạo tiếp tục luân hồi. Mấu chốt là ở cái niệm cuối cùng, chúng ta kỳ 

cầu chính là ở cái niệm cuối cùng, nhất định phải làm cho thật quen 

thuộc. Đƣơng nhiên tốt nhất vẫn là, giống nhƣ ở đây nói về "tận hết 

cuộc đời"Lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ vì chúng ta biểu pháp, Ngài là do 

lão  sƣ  giao  phó  lại,  vì  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  làm  chú  giải,  Thầy  của 

Ngài là lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ. 







308 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thật vô cùng hiếm có, Ngài dùng thời gian 6 năm để hoàn thành 

bộ chú giải này. Lúc đó, sức khỏe Ngài rất xấu, Ngài có bệnh, ngày 

đêm lại không nghỉ ngơi, rốt cuộc cũng hoàn thành đƣợc bộ chú giải. 

Sau khi hoàn thành, thì Ngài chuyên tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. 

Ngài nói với tôi, mỗi ngày niệm Phật 14 vạn tiếng danh hiệu A DI 

ĐÀ PHẬT. Gấp rút niệm Phật A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà 

Phật.  Một  câu  tiếp  nối  một  câu.  Một  ngày  niệm  14  vạn  tiếng  danh 

hiệu A DI ĐÀ PHẬT. Niệm đƣợc nửa năm thì Ngài vãng sanh. Niệm 

lão có thể nói là Đại đức cận đại của Phật môn chúng ta. Thông tông 

thông giáo. 

Nhƣng trì niệm lớn tiếng thì e tổn khí lực, trì mặc niệm thì dễ bị 

hôn trầm, chỉ có niệm thầm thầm mặc mặc, tiếng phát ra giữa răng và 

lƣỡi đó gọi là trì kim cang. Cũng không nhất định là phải trì theo lối 

kim cang, nếu ngại tổn khí lực thì cứ trì mặc niệm, nếu sợ hôn trầm 

quấy  nhiễu  thì  cứ  niệm  lớn  tiếng.  Tạp  niệm  là  bệnh,  niệm  Phật  là 

thuốc hay chơn chánh chữa sạch tạp niệm, mà không có thuốc nào có 

thể trị hết. Nhờ niệm Phật nên không gần gũi bạn ác. Khi tạp niệm 

khởi  liền  dụng  tâm  gia  công  niệm,  từng  câu  từng  chữ  rõ  ràng,  tạp 

niệm tự dứt trừ vậy! 

Ấn  Quang  Đại  sƣ  nói  rất  hay:  một  phần  cung  kính  đƣợc  một 

phần lợi ích, mƣời phần cung kính đƣợc mƣời phần lợi ích, dùng vào 

việc trì danh niệm Phật của chúng ta cũng đúng nhƣ vậy. Tôi đối với 

Tịnh  Tông,  đối  với  Phật  A  Di  Đà,  có  một  phần  tâm  cung  kính,  tôi 

niệm danh hiệu này đƣợc một phần công đức. Tôi có mƣời phần tâm 

cung  kính,  tôi  liền  đạt  đƣợc  mƣời  phần  công  đức.  Quí  vị  muốn  hỏi 

bản thân quí vị công đức niệm Phật bao nhiêu, đầu tiên phải xem quí 

vị có tâm thành kính hay không, không có tâm thành kính, một ngày 

niệm mƣời vạn tiếng cũng không có công đức. Cổ nhân nói rất hay, 

hét rách cổ họng cũng vô ích. Vì sao vậy? Không có tâm! Cho nên tôi 

khuyên mọi ngƣời, quan trọng nhất là đem tâm chúng ta, Phật A Di 

Đà đặt trong tâm chúng ta. Tâm ta chính là Phật A Di Đà, Phật A Di 

Đà chính là tâm ta, vậy thì công đức không thể nghĩ bàn rồi. Quí vị 

hiện tại trong miệng niệm A Di Đà Phật, trong tâm là những thứ gì? 

Trong  tâm  là  vàng,  đô  la,  tiền  bạc,  vậy  thì  làm  sao  mà  tƣơng  ƣng 





309 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đƣợc? Toàn là giả. Đạo lý này không thể không biết vậy. Trong tâm 

quí  vị  còn  chứa  tâm  tham,  tham  tài,  than  sắc,  tham  danh,  tham  lợi, 

vậy tƣơng lai tiền đồ của quí vị cho dù là niệm Phật, tƣơng lai tiền đồ 

quí  vị  đi  đến  đâu?  Vẫn  đến  ba  đƣờng  ác.  Tâm  này  của  quí  vị  đối 

chiếu với kinh Phật là ngạ quỷ, là địa ngục. Niệm A Di Đà Phật cuối 

cùng lại niệm đến địa ngục rồi, thật là oan uổng. Lời này cũng không 

phải là do tôi nói. Thời đại Càn Long nhà Thanh pháp sƣ Quán Đảnh 

đã nói vậy. Một đời niệm Phật  cuối cùng lại đọa vào địa ngục, lúc đó 

tôi còn trẻ, vừa mới học kinh giáo, đi theo lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi 

còn chƣa xuất gia, lúc tôi đọc đến bài luận này tôi liền đến hỏi thầy 

giáo, tôi nói niệm Phật là việc tốt, niệm Phật  cho dù không thể vãng 

sanh cũng thể đọa địa ngục, làm sao mà niệm Phật lại đọa địa ngục? 

Niệm Phật  có 100 loại quả báo, thứ nhất chính là đọa địa ngục, quả 

báo cuối cùng là sanh Thế giới Cực Lạc. Bài viết này, pháp sƣ Quán 

Đảnh  viết  trong  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Viên  Thông  Chƣơng  Sớ  Sao, 

trang  cuối  cùng.  Chƣ  vị  xem  có  thể  thấy  điều  đó.  Trang  cuối  cùng 

ngài đề xuất 100 loại quả báo của việc niệm Phật, điều đầu tiên là đọa 

địa ngục, điều cuối cùng là vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Thầy giáo 

nhìn thấy bài viết này, tôi đề xuất vấn đề này hỏi thầy, thầy nói với 

tôi, thầy nói đây là đại sự, tôi không nói với một  mình ông, ông đợi 

đó, lúc tôi giảng kinh sẽ nói với mọi ngƣời. Đó chính là tâm của quí 

vị không giống nhau. Trong tâm quí vị là A Di Đà Phật, mỗi lời quí 

vị đều tƣơng ƣng với Phật A Di Đà, ngƣời này niệm Phật thành Phật 

rồi. Tâm họ là Phật. Tâm không phải là Phật, niệm nhƣ thế nào cũng 

không đƣợc. Cho nên đầu tiên phải đổi tâm quí vị trở lại, không nên 

có tâm tham, không nên có tâm tự tƣ tự lợi, không nên có tâm lục đạo 

luân hồi. 

Nắm chặt A Di Đà Phật không buông, tôi liền thành công. Nếu 

quí vị thật sự biết đƣợc đạo lý này, hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật này, 

vạn duyên buông xuống, nhất tâm chuyên niệm  A Di Đà  Phật, cầu 

sanh thế giới Cực lạc, thân cận Phật đà. Đời này quí vị đã viên mãn, 

không còn bị luân hồi nữa. Bà con quyến thuộc khó rời khó bỏ, nói 

với  họ  rằng:  mọi  ngƣời  cầu  sanh  thế  giới  Cực  lạc,  mới  có  thể  vĩnh 

viễn cùng nhau tụ hội. Không thể đến thế giới Cực lạc, vừa chết thì 





310 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đƣờng ai nấy đi, vĩnh viễn không gặp mặt, đó là sự thật, không giả 

dối tí nào. Nghiệp báo mỗi ngƣời không giống nhau, nơi đến của mỗi 

ngƣời  cũng  khác.  Hiểu  đƣợc  chân  tƣớng  sự  thật  rồi  mới  biết  rằng 

buông xả là chính xác. Toàn là giả hết. Thế gian này ngƣời và ngƣời 

đều là hƣ tình giả ý. Nói thẳng ra, thì toàn là tự tƣ tự lợi, toàn là tạo 

nghiệp luân hồi,  tâm luân hồi tạo nghiệp  luân hồi,  ở trong luân hồi 

chịu khổ. Ngƣời hiểu rõ thì phải buông xả sớm một tí. 

Cho nên chúng ta phải học nói lời thành thật. Nếu ta mong sanh 

về thế giới Cực Lạc, thì phải nghiêm túc với câu này. Nếu không làm 

đƣợc thì ta sẽ lỡ chuyến đi về Cực Lạc, hết sức đáng tiếc! Ngày nay 

cho quí vị gặp đƣợc rồi quí vị nói xem quí vị có may mắn hay không? 

Cơ hội này quí vị gặp đƣợc rồi, quí vị muốn nó vuột qua mất, quí vị 

không thể trách Phật. Chỉ biết trách bản thân mình có mắt nhƣ mù, 

nhân duyên thù thắng vô cùng làm sao lại để cho qua mất! Chúng ta 

đọc những thứ này rồi, hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật  này rồi, tín tâm 

đối với Thế giới Cực Lạc có thể đạt đến một trăm phần trăm. Nguyện 

vọng cầu sanh Thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc chân thật bất hƣ, biểu 

hiện ở đâu? Biểu hiện nơi chỗ buông bỏ đƣợc. Chân tín thiết nguyện 

xem từ đâu? Từ nơi chúng ta thực sự buông bỏ. Trong tâm chỉ có A 

Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra tất cả đều buông bỏ hết. Đây là 

thật không phải là hƣ dối. 

2.  Nếu nhƣ quí vị đem Phật A Di Đà để ở trong lòng, quí vị 

đã trở thành Phật rồi. 

Oan thân trái chủ tìm đến quí vị là cầu quí vị siêu độ, cầu quí vị 

cứu họ, tuyệt đối không tổn hại quí vị. Trong tâm có thứ gì, chính là 

thứ đó. Trong tâm có Phật chính là Phật, trong tâm có Bồ Tát chính là 

Bồ  Tát,  trong  tâm  có  tham  chính  là  ngạ  quỷ,  trong  tâm  có  sân  hận 

chính là địa ngục, trong tâm có ngu si chính là súc sanh, trong tâm có 

ái đó là thiên nhân, dục giới thiên, tâm địa thanh tịnh là vô sắc giới 

thiên. Đây là thật không phải giả đâu. Cho nên Phật nói tất cả pháp từ 

tâm tƣởng sanh. Câu nói này nói hết đƣợc rồi! Rất nhiều ngƣời biết, 

biết niệm, không hiểu đƣợc ý nghĩa, ý nghĩa này sâu sắc quá. Chúng 

ta từ sáng đến tối, ý niệm đó là thập pháp giới đều có. Quí vị xem quí 

vị niệm một câu A Di Đà Phật là pháp giới Phật. Niệm Quan Âm Bồ 





311 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Tát là pháp giới Quan Âm Bồ Tát. Một lát sau lại khởi tâm tham là 

pháp giới ngạ quỷ. Từ sáng đến tối không biết trong thập pháp giới 

quay biết bao nhiêu vòng rồi. Cuối cùng, sau khi sanh mạng này kết 

thúc, đi đến cõi nào? Phải xem quí vị niệm cuối cùng đó là niệm gì, 

thì họ đi đến cõi đó. Chúng ta biết đƣợc sự việc này lợi hại, sự việc 

này là đại sự. Chúng ta nên làm thế nào để học tập, đem những pháp 

giới khác đều để sang  một bên,  không nên để tâm đến nó nữa.  Chỉ 

chú trọng ở A Di Đà Phật. Tôi chọn Phật pháp giới hay là chọn A Di 

Đà  Phật.  Sự  chọn  lựa  này  là  tuyệt  đối  chính  xác.  Sự  chọn  lựa  này 

nhất định là trí tuệ, nhất định thành tựu. 

Chấp trì danh hiệu chính là công đức vô lƣợng. Danh hiệu nếu 

nhƣ mất đi, công đức sẽ không thấy nữa. Cho nên Đại Thế Chí Bồ 

Tát  dạy  chúng  ta  nhớ  Phật  niệm  Phật,  tịnh  niệm  liên  tục.  Liên  tục 

không  phải  là  nơi  miệng,  trong  miệng  niệm  Phật  gián  đoạn  cũng 

không sao, ý niệm không thể gián đoạn. Trong tâm thực sự có Phật, 

thực sự coi Phật chính là bản thân, trong một đời này đó là sự việc 

lớn nhất, giống nhƣ cha mẹ bất luận ở nơi đâu, trong ý nghĩa của họ 

giờ giờ khắc khắc không hề quên đi con cái, thực sự có. Đặc biệt là 

khi con cái trƣớc ba tuổi, sự nhớ nhung, vƣớng bận của cha mẹ đối 

với nó không có giờ khắc nào lãng quên. Trong lòng ông bà thực sự 

có cháu chắt của họ, đặc biệt là khi chúng còn nhỏ. 

Tôi còn nhớ tôi cũng giảng qua mấy lần rồi, một năm nọ, ăn tết ở 

Đài Loan, ngày tết âm lịch. Trong thƣ viện có một vị tín đồ lớn tuổi 

đến thăm tôi, chúc tết, hơn 70 tuổi, nói với tôi, bà ấy nói, thƣa Thầy 

hiện tại con cái gì cũng buông bỏ hết rồi, chỉ là cháu trai con chƣa 

buông bỏ đƣợc. Tôi nói với bà ấy: Bà đem đứa cháu đó đổi thành A 

Di Đà Phật vậy là bà thành công rồi, công đức của bà đã viên mãn 

rồi. Nghĩa là gì? Niệm A Di Đà Phật cũng giống nhƣ bà niệm cháu 

mình  vậy.  Bà  có  thể  trong  miệng  không  niệm  cháu  trái,  cháu  trai, 

không  niệm  vậy,  trong  tâm  thực  sự  có,  đúng  là  niệm  niệm  không 

quên,  đây  gọi  là  thực  sự  niệm  Phật.  Không  quan  tâm  trong  miệng 

niệm hay không, trong tâm thực sự có niệm. Ngƣời niệm Phật chúng 

ta phải có thể lãnh hội đƣợc sự việc này. Trong tâm thực sự có A Di 

Đà Phật. Ngoài A Di Đà Phật ra thứ gì cũng không quan trọng nữa, 





312 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thứ gì cũng không quan tâm.  Đây gọi là công phu niệm  Phật  thành 

phiến.  Công  phu  thành  phiến  là  hạ  phẩm  nhất  tâm  bất  loạn,  trung 

phẩm là sự nhất tâm bất loạn, thƣợng phẩm là lý nhất tâm bất loạn. 

Công phu thành phiến là hạ phẩm. Trong hạ phẩm cũng có cửu phẩm, 

trong cửu phẩm thƣợng tam phẩm, vãng sanh có thể đƣợc tự tại. Tự 

tại là gì? Muốn lúc nào đi thì lúc đó đi, muốn ở tại thế gian này sống 

thêm vài năm nữa cũng không trở ngại gì.  Không trở  ngại nghĩa là 

thế gian này thất tình ngũ dục, ngoại duyên nhƣ thế nào cũng không 

thể dao động tâm niệm của họ, đều không thể quấy nhiễu tín nguyện 

của họ. Đây gọi là không có chƣớng ngại, gọi là tự tại. 

Vì niệm Phật thành Phật. Đạo lý Đức Phật nói rất nhiều, nói rất 

rõ ràng. Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Phật A Di Đà là từ tâm tƣởng 

sanh, thế giới Cực Lạc cũng từ tâm tƣởng sanh. Tâm nghĩ đến Phật A 

Di Đà, tâm nghĩ đến thế giới Cực Lạc, làm gì có đạo lý không sanh 

Tịnh độ! 

Cho nên pháp môn này, Đại sƣ Ngẫu Ích nói rất hay, có ba điều 

kiện cơ bản để vãng sanh là tín, nguyện, hạnh. Tín là điều kiện đầu 

tiên, hoàn toàn kính ngƣỡng tin tƣởng khẳng định, hoàn toàn không 

có  hoài  nghi.  Bất  luận  là  căn  tánh  nào,  ba  căn  thƣợng  trung  hạ  đều 

không có gì khác. Chúng ta thấy ngày nay những ngƣời tu học pháp 

môn Tịnh độ rất đông, rất nhiều ngƣời niệm Phật, nhƣng ngƣời vãng 

sanh không nhiều, thậm chí niệm Phật mà bị đọa địa ngục. 

Niệm  Phật  bất  luận  niệm  nhƣ  thế  nào,  dù  không  tốt  đến  mấy 

cũng không đến nỗi niệm vào địa ngục. Nghĩ sao cũng không thông, 

tôi liền cầm cuốn sách này đến hỏi thầy Lý, thỉnh giáo thầy. Thầy Lý 

vừa nhìn,  đây là việc lớn,  không phải việc nhỏ,  thầy không nói với 

riêng tôi, khi giảng kinh thầy sẽ nói với tất cả mọi ngƣời. 

Tâm  thái  niệm  Phật  rất  quan  trọng,  nghĩa  thú  tƣơng  đồng  với 

tông  môn  của  Thiền  tông,  quý  vị  biết  niệm  chăng?  Ngày  nay  niệm 

Phật, thực tế mà nói ngƣời biết niệm rất ít, ngƣời không biết niệm thì 

quá  nhiều.  Phàm  những  ai  thật  sự  biết  niệm,  không  có  ngƣời  nào 

không vãng sanh, không biết niệm đều có phần trong tam đồ lục đạo, 

lúc này tôi  mới hiểu.  Dùng tâm sân nhuế niệm Phật,  niệm Phật  mà 

còn nổi giận, còn sân si, đây là đƣờng địa ngục. Niệm Phật mà không 





313 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đoạn tâm tham, đọa vào đƣờng ngạ quỷ. Niệm Phật mà ngu si, không 

phân  chánh  tà,  không  rõ  thị  phi,  đọa  vào  đƣờng  súc  sanh.  Hành  trì 

nghiêm túc ngũ giới thập thiện, niệm Phật nhƣ vậy mới đến đƣợc cõi 

ngƣời. 

Khi ta niệm Phật dùng tâm chân thành, khi không niệm Phật thì 

dùng tâm hƣ ngụy, nhƣ vậy sao đƣợc? Đó là giả không phải thật. Quý 

vị không hiểu giáo lý, không hiểu thật tƣớng các pháp, nên tâm chân 

thành không hiển lộ đƣợc. Tâm mà ta dùng toàn là vọng tâm, toàn là 

tâm tự tƣ tự lợi, tâm này không tƣơng ƣng với Phật A Di Đà. Sự thù 

thắng của Tịnh tông đƣợc xƣng là đạo tối thắng, thực tế mà nói tức là 

chỉ 48 nguyện của Phật A Di Đà, bổn nguyện của Phật Di Đà. Chúng 

ta thử nghĩ, ta khởi tâm động niệm đối chiếu với 48 nguyện, thì tƣơng 

ƣng với nguyện nào. Có thể nói là không tƣơng ƣng với nguyện nào 

cả, nhƣ vậy sao có thể vãng sanh. Khởi tâm động niệm xƣa nay chƣa 

hề quên cái ta, chỉ cần có cái ta liền dẫn đến tự tƣ tự lợi, danh văn lợi 

dƣỡng,  ngũ  dục  lục  trần,  tham  sân  si  mạn,  những  thứ  này  là  nhân 

duyên chƣớng đạo. Chẳng phải Đức Phật không từ bi không đến tiếp 

dẫn quý vị, mà do những thứ này gây chƣớng ngại. Ở chỗ Phật không 

chƣớng ngại, mà chƣớng ngại ngay bản thân chúng ta. Cho nên mặc 

dù bản thân có cảm, Đức Phật có ứng, Phật có đến ứng, không sai, 

nhƣng cái ứng của Phật quý vị không cảm nhận đƣợc, tất cả đều bị 

chƣớng ngại. 

Vì  thế  trƣớc  khi  Đức  Phật  diệt  độ,  dạy  chúng  ta  hai vấn  đề vô 

cùng quan trọng, do tôn giả A Nan hỏi, thật ra là hỏi thay chúng ta. 

Đức Phật tại thế chúng con nƣơng Phật làm thầy, học tập theo ngài, 

khi Phật diệt độ chúng con nƣơng ai để làm thầy? Đức Phật đã nói 

hai câu: “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”. Điều này đã nói rất 

rõ, nhất định phải trì giới, nhất định phải biết kham nhẫn, không sợ 

khổ, vì sao vậy? Vì trì giới nghĩa là không khác gì khi Phật còn tại 

thế. Chịu đựng đƣợc cái khổ đạo tâm mới tăng trƣởng, không bị mê 

luyến thế tục, không bị đọa lạc. 

Đặc  biệt  là  trong  thời  đại  của  chúng  ta  hiện  nay,  bên  trong  có 

tam độc phiền não. Phật pháp nói tham sân si là tam độc, bây giờ tôi 

nói là ngũ độc. Phía sau căn bản phiền não tham sân si còn có mạn, 

còn có nghi, còn có ác kiến. Tôi nói năm loại: Tham sân si mạn nghi. 





314 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Vấn  đề  của  nghi này  rất  nghiêm  trọng,  chúng  ta hoài  nghi  Phật  Bồ 

Tát, nghi ngờ kinh giáo, nhƣ vậy làm sao tiếp thu đƣợc? 

Đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta học Phật, nghiên cứu kinh giáo: 

Một  phần  thành  kính  đƣợc  một  phần  lợi  ích,  hai  phần  thành  kính 

đƣợc hai phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. 

Ngƣời bây giờ tuyệt đại đa số tâm tình nông nổi, tâm thái này cho dù 

Chƣ Phật Bồ Tát từ bi đến dạy, chúng ta cũng không tiếp thu đƣợc gì, 

vì sao vậy? Vì không có tâm thành kính. Từ đó cho thấy, tuyệt đối 

không phải Phật Bồ Tát không từ bi, các ngài từ bi vô tận, từ bi đến 

tột đỉnh. Chỉ trách bản thân chúng ta, chúng ta đã sai, không phải do 

ngƣời khác, điều này không thể không biết. 

 Nên quán như vậy, nên nghĩ như vậy, đây gọi là trang nghiêm 

 tâm ý. 

“Tai  mắt  miệng  mũi đều nên tự đoan”.  Tai là nghe cái gì?  Âm 

thanh niệm Phật. Mắt là thấy cái gì? Là hiện tƣớng của Phật A Di Đà, 

tất cả cảnh giới của mắt thấy đƣợc, đều là do Phật A Di Đà hiện ra. 

Miệng niệm Phật. Mũi là hô hấp có ngƣời dùng hơi thở để nhiếp tâm, 

mỗi  một  hơi  thở  là  một  câu  Phật  hiệu,  đây  gọi  là  tự  đoan.  Cũng  là 

điều Đại Thế chí Bồ Tát dạy chúng ta: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm 

tƣơng tục”. Nên tự đoan tâm, nên tự đoan thân, tai mắt miệng mũi, 

thêm thân ở phía trƣớc là năm, lại thêm tâm là sáu, đây không phải là 

đo nhiếp lục căn sao? Câu này dạy cho chúng ta, làm thế nào để đô 

nhiếp lục căn? Ở đây đã hiểu rõ. Sáu căn đều là Phật A Di Đà, ngoài 

Phật A Di Đà ra không còn có một thứ gì khác. 

Tâm nên đoan chánh, tâm nhƣ thế nào mới là đoan chánh? Tâm 

niệm Phật A Di Đà chính là đoan chánh, vậy thì chúng ta biết, nếu 

nhƣ chúng ta quên mất Phật A Di Đà, thì tâm của chúng ta là tà, chứ 

tâm  không  chánh.  Chúng  ta  niệm  đức  Phật  khác  thì  sao?  Niệm  đức 

Phật  khác  tâm  cũng  đã  lệch,  không  thể  nói  là  tà,  quý  vị  đã  lệch, 

phƣơng hƣớng của quý vị đã lệch.  Mục  tiêu của chúng ta là  về thế 

giới Cực Lạc, là đi theo con đƣờng này, quý vị đi lệch qua một con 

đƣờng khác.  Cho nên chỉ có Phật A Di Đà,  trong lòng chỉ có Phật, 

đây gọi là chánh niệm. Chổ này thật quan trọng, một hƣớng chuyên 

niệm,  chỉ  có  thể  có  một  phƣơng  hƣớng,  không  thể  có  hai  phƣơng 





315 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hƣớng.  Chúng  ta  muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  tây  Phƣơng 

Cực Lạc, lại còn muốn đến đông phƣơng thế giới Lƣu Ly, thì đó đã 

sai. Thế giới Lƣu Ly Dƣợc Sƣ Phật, sai rồi. Có lẽ thân thể của quý vị 

không tốt, muốn Dƣợc Sƣ Nhƣ Lai gia hộ quý vị. Vậy Phật A Di Đà 

không thể gia hộ quý vị sao? Không muốn đến thế giới tây phƣơng 

Cực  Lạc,  có thể niệm Dƣợc Sƣ Nhƣ Lai,  nhƣng  muốn đến thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc, thì không cần niệm Dƣợc Sƣ Nhƣ Lai. Chuyên 

niệm Phật A Di Đà, Dƣợc Sƣ Nhƣ Lai nếu thấy quý vị, ngài sanh tâm 

hoan hỷ,  ngài tán thán quý vị.  Thân tâm của quý vị có bệnh không 

cần cầu ngài, ngài cũng sẽ giúp quý vị trị lành. Vì sao vậy? Vì quý vị 

là đệ tử của Di Đà, đệ tử Di Đà rất quý, mỗi vị Phật đều hoan hỷ, đều 

tán  thán.  Đệ  tử  Di  Đà  đấy,  thật  là  đáng  nể!  Tự  chúng  ta  phải  hiểu 

đƣợc, nên có nhận thức này. 

Thời  gian  rảnh  không  nên  lãng  phí  thời  gian  rảnh  này,  ra  bên 

ngoài du lịch, thì rất đáng tiếc. Mấy ngày thời gian nhàn rỗi này, nên 

siêng  năng  để  niệm  Phật,  ngày  đêm  không  ngừng”.  Gặp  duyên  tức 

tu”, có thể cùng với những ngƣời bạn cùng tu, nghĩa là câu Phật hiệu 

này niệm cho rốt ráo. Phƣơng pháp tốt nhấ có thể nƣơng theo phƣơng 

pháp  của  Ấn  Quang  Đại  sƣ,  ngài  đã  dùng  suốt  một  đời,  niệm  Phật 

thật  sự  thành  tựu.  Điều  này  chúng  ta  nên  học  tập”.  Không  để  lãng 

phí, tức chắc đƣợc vãng sanh”. Hai chữ chắc đƣợc ở đây là then chốt, 

chỉ  cần  quý  vị  không  lãng  phí  thời  gian,  có  thời  gian  nhàn  rỗi  thì 

niệm  Phật,  quý  vị  sẽ  chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh.  Tất  cả  không  nên 

nghĩ, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra thì ý nghĩ 

gì  cũng  không  có.  Cái  này  hay,  nhƣ  thế  mới  có  thể  thành  tựu.  Lo 

nghĩ, trên thế gian này có việc gì xứng đáng để chúng ta phải lo nghĩ 

hay  không?  Không  có.  Thật  có,  lo  nghĩ  của  quý  vị  cũng  giải  quyết 

không đƣợc vấn đề,  lo nghĩ chỉ có  đem vấn đề làm thêm loạn hơn. 

Quý vị không thể giải quyết vấn đề, vậy hà tất quý vị phải lo nghĩ? 

Chỉ có tỉnh lặng, chỉ có niệm Phật, mới có thể giải quyết vấn đề. Vì 

sao niệm Phật có thể giải quyết vấn đề? Niệm Phật đƣợc Phật lực gia 

trì, tâm địa thanh tịnh có thể sanh trí tuệ, tự mình có trí tuệ lại đƣợc 

Phật lực gia trì, quý vị mới có biện pháp giải quyết vấn đề. Quý vị 

vừa hoảng vừa loạn vừa bận thì vấn đề nghiêm trọng hơn. Tỉnh lặng 





316 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

là quan trọng hơn hết! Khi gặp phải tai nạn trƣớc mắt, càng tỉnh lặng, 

không kinh không hãi, chúng ta mới thực sự có thể giải quyết vấn đề. 

Trong kinh Phật có dạy, tâm không điên đảo, thì vấn đề có thể giải 

quyết. 

Phật Thích Ca Mâu Ni dạy cho chúng ta, trong Kinh Kim Cang 

đã nói: “nhất thiết hữu vi pháp, nhƣ mộng huyễn bào ảnh”. Quý vị có 

thể  xem  thế  gian  này  nhƣ  một  giấc  mộng,  trong  mộng  đạt  đƣợc  có 

phải là thật đạt đƣợc không? Không có, sau khi tỉnh dậy đều không 

có cái gì, trong mộng mất rồi, sau khi tỉnh dậy cái gì cũng không có 

mất. Quý vị có thể đem cuộc đời nhìn nhƣ mộng, cảnh mộng thì quý 

vị không có đƣợc mất. Tâm quý vị đã bình lặng, tâm sẽ vui. Đạt đƣợc 

cũng không vui mừng, mất đi cũng không sầu lo. Khi công phu thật 

có  một  chút  nền  tảng,  đạt  đƣợc  vui  mừng,  mất  đi  cũng  vui  mừng, 

không  có  điều  gì là  không vui  mừng.  Điều  này  nên  xem  công  phu. 

Ngƣời không có công khi bị mất đi sẽ: ai da! Thật đáng tiếc, tôi lại bị 

mất  rồi.  Đó  là  gì?  Đó  là  công  phu  chƣa  đƣợc,  không  có  công  phu. 

Lúc thật có công phu đƣợc mất đều hoan hỷ. Hoan hỷ là gì? Hoan hỷ 

là họ đã nhƣ nhƣ bất động, trong tâm chỉ có Phật, không có thứ khác, 

tâm đã thanh tịnh, tâm đoan chánh rồi. 

3. Nhất tâm niệm Phật. 

Chí tâm, phần trƣớc đã nói là nhất tâm niệm Phật, trong nhất tâm 

không có vọng niệm, không có tạp niệm, không có hoài nghi, niệm 

một danh hiệu Phật đƣợc nhƣ vậy thì tiêu trừ đƣợc tội nặng tám mƣơi 

ức kiếp sanh tử. 

Phật không bao giờ nói dối. Mỗi ngày quí vị đều niệm, niệm đến 

mấy năm thì tất cả những tội chƣớng trong vô lƣợng kiếp đều tiêu tan 

hết,  nghiệp  chƣớng  tiêu  tan  rất  rõ.  Tại  sao  vậy?  Thân  thể  rất  nhẹ 

nhàng, tƣớng mạo đổi khác, tinh thần phấn chấn, tất cả những thứ đó 

là tƣớng tốt, tƣớng tốt ngay hiện tại. 

Mỗi  niệm  thiện  có  một  thiên  đƣờng,  một  niệm  tịnh  tƣơng  ứng 

với một Tịnh độ, một niệm ác tƣơng ứng với một cửa địa ngục. Trong 

một  giây,  chúng  ta  có  một  ngàn  sáu  trăm  triệu  niệm  ác,  vậy  chẳng 

phải có một ngàn sáu trăm triệu địa ngục đó sao! 





317 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Trong mỗi giây, mỗi niệm chúng ta đều nghĩ đến Phật A di đà, 

vậy có thể không có một ngàn sáu trăm triệu Phật A di đà đƣợc sao! 

Vấn đề này chúng ta phải hiểu cho rõ ràng minh bạch, nhƣ thế chúng 

ta mới hoan hỉ buông bỏ niệm ác, mỗi niệm đều nghĩ đến Phật A di 

đà. Bởi vì Phật A di đà là bậc thánh thiện trong các điều thiện, trong 

sạch nhất trong tất cả sự trong sạch, không có một niệm nào có thể 

vƣợt qua đƣợc Phật A di đà, vậy tại sao ta không niệm Phật? Niệm 

Phật không gián đoạn, hiện tại, bây giờ, bất kể lúc nào, nơi nào, miễn 

nghĩ đến là niệm. Khi quên niệm ta cứ cho qua, mất thì thôi, nghĩ đến 

lại niệm, khi đã thành thói quen, mỗi ngày quí vị sẽ niệm nhiều hơn. 

Không cần tính toán mà nên nhớ phƣơng pháp của Đại sƣ Ấn Quang, 

mỗi câu đều phải rõ ràng, nhớ rõ ràng, nghe tỏ tƣờng, đếm từ một đến 

mƣời, dùng tâm trí để ghi nhớ, phải nhớ câu danh hiệu của ta là câu 

thứ mấy, vì sao vậy? Kiểu này rất dễ nhiếp tâm, tạp niệm, vọng niệm 

không xen vào đƣợc. Nếu không thực hiện cách này, khi quí vị niệm 

Phật thì tạp niệm vẫn len lỏi vào. Phƣơng pháp nói trên là tốt nhất, 

tạp  niệm  sẽ  không  vào  đƣợc.  Một  khi  nó  đã  xen  vào,  thì  quí  vị  sẽ 

không thể nhớ rõ, có tạp loạn thì sẽ không đếm đƣợc, ta bắt đầu đếm 

lại từ đầu, thử xem mình duy trì đƣợc bao lâu, khi duy trì đƣợc thời 

gian đủ lâu, quí vị tạm quên, đừng nghĩ đến nó, có nghĩa là để quí vị 

khỏi phân tâm,  đừng vì những việc nhƣ thế  mà phân tâm.  Cố gắng 

niệm, nhớ nghĩ đến tâm thanh tịnh của mình. 

Chúng  ta  là  những  phàm  phu  trong  sáu  đƣờng,  chúng  ta  muốn 

đƣợc vãng sanh, đây là mục đích của chúng ta, là quĩ đạo của chúng 

ta. Đối với ngƣời thực sự muốn cầu vãng sanh thì câu này có ý nghĩa 

rất đặc biệt, đây là sự thực, không phải giả dối. Nếu thực sự đúng thì 

quí vị phải nhận thức đúng đắn về hai thế giới, lúc đó quí vị mới có 

thể tạm thời buông bỏ thế giới Ta bà, tôi nhất định phải đến thế giới 

Cực lạc, nếu vẫn còn lƣu luyến thế giới Ta bà, nếu vẫn không buông 

đƣợc thì quí vị có đi cũng không đến, niềm tin hiện tại của chúng ta 

đang  bị  nó  huỷ  hoại,  nguyện  cũng  thế,  không  thể  chuyên  nhất  để 

niệm  Phật.  Cũng  có  nghĩa  là  đang  có  rất  nhiều  tạp  niệm  và  vọng 

tƣởng xen vào, công phu mất hết. Vì thế cần nhận thức, làm rõ thế 

giới ta đang cƣ trú ở đây, với thế giới Cực lạc cũng phải nhận thức rõ 





318 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ràng.  Muốn  nhận  thức  rõ  ràng  thế  giới  Cực  lạc,  thì  bản  kinh  này  là 

một  lời  giới  thiệu,  chuyên  giới  thiệu  thế  giới  Cực  lạc,  cần  học  tập, 

nghĩa là cần nhận thức, cần ra tay. 

Nếu  có  sự  nghi  ngờ,  nghi  ngờ  là  nguồn  gốc  ngăn  cản  sự  vãng 

sanh,  không  đƣợc  lƣu  giữ  một  chút  nghi  hoặc,  mới  buông  bỏ  đƣợc 

thế giới này. 

Có ngƣời nói với tôi: Tiền bạc của con bị ngƣời khác lừa mất rồi. 

Thôi, cho qua, không nghĩ đến nữa, vì sao? Đó là vật ngoài thân, là 

giả, quí vị vẫn cứ nghĩ đến, đó là một sai lầm. Không có việc đó thì 

tâm ta mới thanh tịnh, ta niệm Phật mới yên. Bạn làm hại tôi thế nào, 

tôi vẫn không để ý, bạn muốn, tôi tặng hết. Trong cuộc sống, chúng 

tôi gặp rất nhiều sự việc tƣơng tự nhƣ thế. Đạo tràng, bạn muốn, tôi 

biếu, ra khỏi cổng. Nếu chúng ta không gặp những chuyện nhƣ thế, 

vui cùng cực, quyết không để những chuyện nhƣ vậy trong lòng. 

Năm nọ, tôi rời Đài loan, không để ý đến đạo tràng nữa, rời Mĩ, 

không ngó ngàng gì đến đạo tràng, đến nơi khác, dựng một đạo tràng 

nho  nhỏ,  khi  dời  gót,  buông  hết.  Trong  lòng  không  một  chút  ràng 

buộc. Nếu lúc nào cũng nghĩ đến, không phải ta đã tự tìm đến sự rắc 

rối sao? Nghĩ gì, đó là cái nghĩ của luân hồi sáu đƣờng, nghĩ về địa 

ngục, đừng nghĩ đến nó nữa. Khi đã chuyển niệm, ta nghĩ ngay đến 

thế giới Cực lạc, nghĩ đức Phật A di đà, ngoài ra không nghĩ gì khác, 

bỏ  sạch  hết.  Cho  dù  trƣớc  mặt  là  vàng  bạc  ngọc  ngà,  danh  văn  lợi 

dƣỡng, nếu có, cứ nghĩ là không có, đừng nghĩ đến nó, nếu có, ta vứt 

nó sang một bên, ai dùng tuỳ ý, đừng chấp đó là của ta, không có ta, 

ai đem đi đâu cứ việc, quí vị đã tự tại! Quí vị không còn bị ràng buộc, 

không lo nghĩ nữa, thực sự buông bỏ, buông bỏ tất cả. Đời này ta chỉ 

nghĩ đến thế giới Cực lạc, nhƣ thế mới có hi vọng. Đừng có một chút 

lƣu luyến, một chút ràng buộc cũng không có, tất cả đều tuỳ duyên. 

Có cũng tốt, không cũng chẳng sao, nhƣ thế chúng ta mới tự tại. Ở 

thế giới Cực lạc ngày nào cũng đƣợc thấy Phật A di đà. Ở đây, trong 

tâm tƣởng của ta ngày nào cũng có Phật A di đà, bất cứ giây phút nào 

cũng niệm Phật A di đà, không rời Phật A di đà nửa bƣớc, ngày nào 

cũng đọc kinh Vô lƣợng thọ, ngày nào cũng đƣợc thấy thế giới Cực 





319 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lạc. Thực sự làm đƣợc ức Phật niệm Phật, hiện tại tƣơng lai sẽ đƣợc 

thấy Phật, cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. 

“Ta thực hiện đến đâu”, câu này rất thâm thuý, chúng ta cần suy 

nghĩ, Muốn có nghĩa hi vọng, chúng ta mong đƣợc giống nhƣ Phật A 

di đà, giống nhƣ thế giới Cực lạc. 

Cổ nhân nói tịnh niệm tƣơng tục, một niệm tƣơng ƣng một niệm 

Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật. Nghĩa là nhất niệm đó 

có tƣơng ƣng hay không? 

Thế nào gọi là tƣơng ƣng? Tịnh niệm chính là tƣơng ƣng. Bồ Tát 

Đại Thế Chí nói: Tịnh niệm tƣơng tục. Tịnh niệm là tâm thanh tịnh, 

nhất  niệm  này  tƣơng  ƣng.  Ngày  nay  chúng  ta  niệm  Phật,  dù  niệm 

nhiều  đến  đâu,  tâm  vẫn  không  thanh  tịnh.  Nhƣ  vậy  chúng  ta  là  uế, 

tƣơng phản với tịnh, chúng ta là uế tâm niệm Phật, tâm nhiễm ô niệm 

Phật, nên hiệu quả thua xa tịnh niệm. Chúng ta vẫn chƣa buông đƣợc, 

không nở buông bỏ thế gian này. Trong kinh nói rõ ràng rằng, trong 

tất cả pháp thế xuất thế gian không thể sánh đƣợc. Chúng ta đối với 

tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  luôn  có  vƣớng  bận,  thƣờng  không 

buông đƣợc. Không có cách nào, thật sự không buông đƣợc, vì sao 

vậy?  Vì  ngày  ngày  ta  phải  sống,  ta  còn  có  ngày  mai,  còn  có  sang 

năm, ta nghĩ quá nhiều! 

Phải  dùng  cách  gì?  Ở  trƣớc  tôi  có  nói  với  chƣ  vị,  Đại  sƣ  Ấn 

Quang mỗi ngày đều nghĩ đến “chết”. Từ đây tôi lãnh ngộ đƣợc một 

điều, tôi mỗi ngày nghĩ đến hôm nay là ngày cuối cùng tôi ở thế gian, 

không  có  ngày  mai.  Sớm  ngày  mai  thức  dậy,  sao  lại  có  thêm  một 

ngày? Đây là ngày cuối cùng, tuyệt đối không nghĩ đến chuyện ngày 

mai, chỉ có hôm nay, hôm nay tôi nên làm những gì? Nên niệm Phật 

cầu sanh Tịnh độ, những việc khác phải triệt để buông bỏ, vì sao vậy? 

Đều là giả, tất cả pháp hữu vi, nhƣ mộng huyễn bào ảnh. Bất luận là 

thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, đều buông bỏ 

hết, chúng ta trở về với tịnh niệm tƣơng tục. Hiệu quả này rất lớn, vì 

sao vậy? Vì mỗi niệm đều tƣơng ƣng với Phật A Di Đà. 





320 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

4.  Vãng  sanh  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  đƣợc  hay  không  là  do 

một niệm sau cùng. 

Một nơi tốt đẹp nhƣ vậy, bây giờ chúng ta đã hiểu, đến đó đƣợc 

hay không là do một niệm sau cùng. Mỗi ngày niệm Phật là đang làm 

gì? Giống nhƣ luyện binh vậy, một niệm khi lâm chung là đánh trận. 

Chính  là  hy  vọng niệm  thuần  thục  để  đừng  quên  Phật  hiệu,  đến  khi 

lâm mạng chung vẫn nhớ đến Phật A Di Đà, nhƣ vậy là thành công, 

đạo  lý  chính  là  nhƣ  vậy.  Vì  sao  phải  niệm  từng  giờ  từng  phút?  Là 

đừng  để  các  tạp niệm  khác  xen  vào.  Khi  lâm  mạng  chung khởi  lên 

một vọng niệm, nhƣ vậy là phiền phức, tùy nghiệp lƣu chuyển. Niệm 

Phật A Di  Đà cũng là nghiệp,  có thể gọi là tùy nghiệp lƣu chuyển. 

Nếu một niệm sau cùng là Phật A Di Đà, quý vị sẽ đến đƣợc thế giới 

Cực Lạc. Còn nhƣ một niệm sau cùng là tham tâm khởi lên, bất luận 

là tham điều gì, tham danh hay tham lợi, chỉ cần khởi tâm tham là đi 

vào đƣờng ngạ quỷ. Nếu nhƣ tâm sân nhuế khởi lên, niệm sau cùng là 

tâm sân nhuế là đi vào đƣờng địa ngục. Ngu si, hồ đồ là đi vào đƣờng 

súc  sanh.  Niệm  sau  cùng  là  nhân  nghĩa  đạo  đức,  ngũ  luân  ngũ 

thƣờng, liền đầu thai vào cõi ngƣời. Thƣợng phẩm thập thiện nghiệp 

đạo sanh vào cõi dục giới, quý vị xem đều là một niệm sau cùng. Đây 

chính là khiến chúng bình thƣờng đi tu dƣỡng tâm mình, cũng phải 

giống nhƣ ngƣời ở thế giới Cực Lạc vậy. Trong cuộc sống hằng ngày, 

bất luận là hoàn cảnh nào, thuận cảnh cũng đƣợc, nghịch cảnh cũng 

tốt.  Xung  quanh  chúng  ta,  ngƣời  thiện  cũng  tốt,  ngƣời  ác  cũng  tốt, 

đều có thể duy trì chánh niệm, không bị ngoại cảnh bên ngoài quấy 

nhiễu, nhƣ vậy chắc chắn đƣợc sanh. Đó là gì? Bất luận trong hoàn 

cảnh nào, đều là A Di Đà Phật. Ngoài Phật A Di Đà ra, không có bất 

kỳ  ý  niệm  nào  khác.  Cũng  không  nghĩ  đây  là  ngƣời  thiện,  kia  là 

ngƣời ác, đều không nghĩ. Ngƣời thiện, A Di Đà Phật; ngƣời ác cũng 

là A Di Đà Phật. Thuận cảnh A Di Đà Phật; nghịch cảnh cũng A Di 

Đà Phật, nhƣ vậy không có niềm vui nào bằng. Niệm Phật nhƣ vậy 

gọi là công đức thành phiến. 

Ngƣời niệm Phật còn chuyển theo cảnh giới, phiền phức này rất 

lớn. Thuận cảnh thì tâm sanh hoan hỷ, trong nghịch cảnh có oán hận. 

Niệm  Phật  nhƣ  thế  chẳng  thể  đến  đƣợc  thế  giới  Cực  Lạc,  dù  niệm 





321 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

suốt đời, đời sau vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Không thể không 

biết  điều  này.  Cho  nên  tiêu  chuẩn  trong  kinh,  trên  đề  kinh  nói  một 

cách  rất  rõ  ràng,  tiêu  chuẩn  là  gì?  Là  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác. 

Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  chính  là  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà 

chính  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Vì  thế  chúng  ta  niệm  Phật  phải 

làm cho tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, giác mà không mê của mình 

hiển lộ ra, nhƣ vậy liền đƣợc vãng sanh. 

Cần  thời  gian  bao  lâu?  Mỗi  ngƣời  căn  tánh  không  giống  nhau. 

Ngƣời  lợi  căn  thì  vài  ngày,  vài  tháng  là  thành  tựu.  Ngƣời  căn  tánh 

kém hơn một chút_Từ Vãng Sanh Luận, từ Tịnh độ Thánh Hiền Lục 

chúng ta thấy, đa phần không quá ba năm, có thể đến đƣợc cảnh giới 

này. 

Đặc  biệt  là  hiện  nay,  quý  vị  biết nhiều  hơn  tôi.  Tôi  không  tiếp 

xúc với tin tức, nên rất nhiều việc không biết, đều là nghe quý vị nói. 

Thế  giới  này  thiên  tai  xảy  ra  khắp  nơi,  có  gì  đáng  để  lƣu  luyến 

chăng? Hiện nay gọi là di dân, vì sao không di dân đến thế giới Cực 

Lạc?  Là  việc  tốt!  Phật  A  Di  Đà  hoan  nghênh  chúng  ta,  không  cự 

tuyệt. 

Bộ  kinh  này  là  sách  chỉ  dẫn  về  thế  giới  Cực  Lạc  mà  Đức  Thế 

Tôn  giới  thiệu  cho  chúng  ta,  sách  chỉ  dẫn  di  dân  đến  thế  giới  Cực 

Lạc. Y theo những gì trong này nói, nhất định đến đó thành công, mà 

không cần thời gian quá dài. Trƣớc khi thiên tai chƣa bộc phát, chúng 

ta nhất định đến đƣợc đó, nó không cần nhiều thời gian. Nên nhớ, chỉ 

cần thanh tịnh bình đẳng giác; phải nhớ buông bỏ hết những nghịch 

cảnh, thuận cảnh, thiện duyên, ác duyên trong thế gian này. Ý niệm 

chúng ta không buông bỏ đƣợc, ý niệm khiến nó thống nhất, khiến nó 

quy nhất. Nghĩa là bất luận gặp ai, đều là A Di Đà Phật. Bất luận là 

gặp chuyện gì, cũng là Phật A Di Đà, chúng ta đã chuyển đổi đƣợc 

tâm thái. 

Trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta, tiếp xúc với rất nhiều 

ngƣời, đƣa ra rất nhiều vấn đề, những vấn đề này là gì? Đều là lời vô 

dụng, đều là vọng niệm, vọng tƣởng, là những thứ cần buông bỏ. Nếu 

tu Tịnh độ, mà còn có nhiều vọng niệm đến thế, nhƣ vậy là chƣa tu. 

Ta  vì  đạo  tràng,  vì  chúng  sanh,  đó  là  giả,  vì  sao  vậy?  Nếu  là  tịnh 





322 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

niệm tƣơng tục, nhất định đƣợc Chƣ Phật Nhƣ Lai gia trì, Phật A Di 

Đà hộ niệm, Long thiên thiện thần giúp đở xử lý những tạp vụ này, 

không cần ta bận tâm, nhất tâm chuyên niệm. Chúng ta cũng tin rằng, 

không  quá  ba  năm  sẽ  thành  công,  quý  vị  sẽ  làm  Phật.  Đạo  lý  này 

không thể không hiểu, mỗi câu mỗi chữ trong kinh nói là chân lý. 

Đây là điều chúng ta cần phải học. Ngƣời tu học Tịnh độ, đối với 

trú, hành, danh, ba chữ này là tự hành hóa tha, ở đây Đức Phật làm 

gƣơng  cho  chúng  ta.  Ngày  nay  Đức  Thế  Tôn  cần  phải  diễn  thuyết 

diệu pháp của Phật A Di Đà, vì chúng ta mà diễn thuyết. Diễn là biểu 

diễn, thuyết là nói rõ. Đem tánh tƣớng, lý sự, nhân quả của thế giới 

Cực Lạc giới thiệu tƣờng tận rõ ràng cho chúng ta, nên ngài trú nơi 

chỗ của Phật A Di Đà. 

5. Không ra khởi luân hồi lục đạo, quý vị sẽ rất phiền phức. 

Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  một  ngày  chúng  ta  niệm  Phật  hiệu  bao 

nhiêu thời gian? Không tính số lƣợng, một ngày chúng ta niệm danh 

hiệu Phật mấy tiếng? Còn mấy tiếng suy nghĩ lung tung? Quý vị thử 

tính kỹ điều này. Nếu một ngày thật sự có thể niệm đƣợc bốn tiếng 

danh hiệu Phật, còn 20 tiếng nghĩ đông nghĩ tây. Coi nhƣ mỗi ngày 

chúng ta niệm bốn tiếng Phật hiệu, công phu rất đắc lực. Quả báo này 

là lên cõi trời, đến đó hƣởng phƣớc trời. Con ngƣời khi hƣởng phƣớc 

liền hồ đồ, quên mất Phật hiệu. Khi phƣớc hƣởng hết, tội báo trong 

20 tiếng suy nghĩ lung tung đó liền hiện tiền, khiến chúng ta đi vào 

trong ba đƣờng ác. Chúng ta nghĩ đến chân tƣớng sự thật này, không 

ai không kinh hoàng, không ai không sợ hãi. Phải làm sao? Tôi đem 

nó  điều  chỉnh  lại.  Mỗi  ngày  tôi  niệm  Phật  20  tiếng,  vọng  tƣởng  4 

tiếng, nhất định đƣợc đến thế giới Cực Lạc. Bốn tiếng đó là gì? Bốn 

tiếng để ngủ. Niệm Phật 20 tiếng, bốn tiếng nghỉ ngơi, đây là gì? Đây 

là Đức Thế Tôn đặt ra. Không nghĩ sẽ không biết, cứ hồ đồ suốt cả 

đời, nghĩ lại mới thật đáng sợ! Ngày nào cũng nghe kinh, ngày ngày 

niệm, ngày ngày đang giảng dạy học tập, nhƣng khi đặt kinh xuống 

thì lập tức mê hoặc, vẫn bị tình chấp làm chủ mà tự cho mình đúng, 

vấn đề này rất nghiêm trọng. Nếu không bình tĩnh tƣ duy tƣờng tận, 

thì tự mình không thể phát hiện ra, còn cho rằng mình tu không tệ, tu 

rất tốt.  Đến cuối cùng không thể vãng sanh, vẫn trôi  lăn trong luân 





323 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hồi lục đạo. Lúc này oán trách: Phật Bồ Tát không linh, Phật Bồ Tát 

gạt tôi. Nhƣ vậy thì tội càng thêm nặng. Ý niệm này vừa khởi, lập tức 

vào địa ngục, vì sao vậy? Vì báng Phật, báng pháp, báng tăng. Không 

biết chính mình sai còn đi trách ngƣời khác. 

Chân Tín  Nguyện Hạnh niệm Phật sửa  đổi tập khí,  tức là đang 

làm Phật sự (công việc làm để có thể thành Phật), cũng là thật sự tán 

thán Phật, cúng Phật. Tâm không tập khí (tâm không trụ tƣớng) thì 

mới thấy đƣợc thật tƣớng, tự giác giác tha, tức là tâm Bồ đề. 

Thời gian không có phân biệt tốt xấu, nếu dùng thời gian để oán 

hận ngƣời khác, nói thị phi, đam mê xem truyền hình hoặc máy điện 

toán, so đo, không cam chịu, ganh tỵ, lo lắng, tạp niệm …v…v… làm 

những việc phiền não vô ích, đó là đầu tƣ vào những việc vô giá trị 

và lãng phí nhất. 

Học Phật không phải là việc phiền phức, học Phật có thể khiến 

chính mình có trí tuệ xuất thế, là việc rất thoải mái, tự nhiên vui vẻ và 

tự tại. Trong đời sống hàng ngày, sĩ nông công thƣơng dù lúc bận hay 

khi nhàn, đi đứng nằm ngồi, chỉ cần khi tâm không chuyên chú vào 

một việc gì thì bất cứ ở đâu cũng có thể niệm Phật. Nói không có thời 

gian niệm Phật tu hành chỉ là viện cớ mà thôi. 

Học Phật cầu sanh Tịnh độ, trƣớc nên làm ngƣời tốt, con ngƣời 

còn chƣa làm tốt, nói cho quý vị biết, không thể vãng sanh đâu. Vì 

sao vậy? Nếu nhƣ quý vị còn mang tập khí phiền não của nhân gian 

đến thế giới Cực Lạc, quý vị sẽ phá hoại không khí của thế giới Cực 

Lạc. Phật A Di Đà rất từ bi, cho dù ngài đến đƣa quý vị đi, đại chúng 

của thế giới Cực Lạc không đồng ý, họ không mong muốn có ngƣời 

phá hoại môi trƣờng của họ. A Di Đà Phật cũng nên suy nghĩ đến đại 

chúng, việc mà đại chúng không bằng lòng làm, Phật sẽ không làm. 

Cho nên Phật đến tiếp dẫn quý vị hay không, quan trọng là ở chính 

quý vị, điều kiện của quý vị có đầy đủ hay không, tín nguyện hành tất 

cả đầy đủ. Tập khí phiền não chƣa đoạn Phật sẽ không đến. Nói cách 

khác,  công  phu  niệm  Phật  của  quý  vị  ít  nhất  phải  có  thể  không  chế 

đƣợc tập khí phiền não, đây gọi là đới nghiệp vãng sanh. Khống chế 

thế nào? Không cho phát tác. Không phải không có, tham sân si mạn 

đều  có,  nhƣng  câu  Phật  hiệu  này  đè  xuống  đƣợc,  đây  là  công  phu 





324 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

bình  thƣờng  của  chúng  ta.  Dụng  công  lúc  nào?  Lúc  phiền  não  này 

khởi lên, thì lập tức khống chế nó lại. Cổ đức dạy chúng ta: “chẳng 

sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Tâm tham trổi dậy, ý nghĩa này trỗi 

dậy, A Di Đà Phật, ý nghĩ thứ hai chính là A Di Đà Phật, đè nén nó 

lại. Tâm sân nhuế trỗi dậy, A Di Đà Phật, đè nén rồi. Hết thảy ý niệm 

thiện hay bất thiện trỗi dậy, tất cả đều một câu A Di Đà Phật đè nén 

hết. Đây gọi là gì? Gọi là công phu đắc lực. Vẫn còn hiện hành, nhƣ 

thế là sao? Là công phu của quý vị không đắc lực. Quý vị đã niệm 

Phật  rồi,  niệm  Phật  không  tác  dụng.  Niệm  Phật  của  quý  vị  không 

phục  đƣợc  phiền  não.  Nói  cách  khác,  quý  vị  vẫn  nhiều  vọng  niệm 

nhƣ vậy, quý vị chƣa giảm bớt, tâm quý vị không thanh tịnh. Công 

phu niệm Phật đoan chánh ở thân tâm thanh tịnh, tâm địa ngày càng 

thanh tịnh, năm nay thanh tịnh hơn năm trƣớc, năm trƣớc thanh tịnh 

hơn năm trƣớc nữa, mỗi năm càng thanh tịnh hơn, cảnh giới tốt. Từ ở 

đâu mà thấy đƣợc? Năm nay so với năm sau phiền não ít, phiền não 

đã  nhẹ,  mỗi  năm  một  nhẹ  hơn.  Thực  sự  có  thể nâng cao  đến  tháng 

này nhẹ hơn tháng trƣớc, quý vị chắc chắn đƣợc sanh, quý vị không 

có vấn đề gì nữa. Nếu nhƣ cảnh giới trƣớc mắt còn phát tác, ở trong 

thuận cảnh có tâm tham, ở trong ngịch cảnh có tâm sân nhuế, lại còn 

khởi lên ý niệm, thì công phu niệm Phật không đắc lực. Ở trong cuộc 

sống  hàng  ngày,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  mỗi  thời  mỗi  khắc  đều 

kiểm  tra  công  phu  của  chúng  ta.  Cho  nên  có  thể  vãng  sanh  hay 

không,  có  thể  nắm  bắt  vãng  sanh  hay  không,  không  cần  hỏi  ngƣời 

khác, mà quý vị tự hỏi chính mình, rất rõ ràng, rất tƣờng tận, chúng ta 

có thể vãng sanh Tịnh độ hay không? Tự mình rõ ràng nhất. Đối với 

thế gian này thực sự không còn tham luyến 

6. Thời gian rảnh không nên lãng phí thời gian rảnh này, ra 

bên ngoài du lịch, thì rất đáng tiếc. 

Mấy ngày thời gian nhàn rỗi này, nên siêng năng để niệm Phật, 

ngày đêm không ngừng”. Gặp duyên tức tu”, có thể cùng với những 

ngƣời  bạn  cùng  tu,  nghĩa  là  câu  Phật  hiệu  này  niệm  cho  rốt  ráo. 

Phƣơng pháp tốt nhấ có thể nƣơng theo phƣơng pháp của Ấn Quang 

Đại sƣ, ngài đã dùng suốt một đời, niệm Phật thật sự thành tựu. Điều 

này chúng ta nên học tập”. Không để lãng phí, tức chắc đƣợc vãng 





325 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

sanh”. Hai chữ chắc đƣợc ở đây là then chốt, chỉ cần quý vị không 

lãng phí thời gian, có thời gian nhàn rỗi thì niệm Phật, quý vị sẽ chắc 

chắn đƣợc vãng sanh. Tất cả không nên nghĩ, trong tâm chỉ có Phật A 

Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra thì ý nghĩ gì cũng không có. Cái này 

hay, nhƣ thế mới có thể thành tựu. Lo nghĩ, trên thế gian này có việc 

gì xứng đáng để chúng ta phải lo nghĩ hay không? Không có. Thật có, 

lo nghĩ của quý vị cũng giải quyết không đƣợc vấn đề, lo nghĩ chỉ có 

đem vấn đề làm thêm loạn hơn. Quý vị không thể giải quyết vấn đề, 

vậy  hà  tất  quý  vị phải  lo  nghĩ?  Chỉ có  tỉnh  lặng,  chỉ  có  niệm  Phật, 

mới có thể giải quyết vấn đề. Vì sao niệm Phật có thể giải quyết vấn 

đề? Niệm Phật đƣợc Phật lực gia trì, tâm địa thanh tịnh có thể sanh trí 

tuệ, tự mình có trí tuệ lại đƣợc Phật lực gia trì, quý vị mới có biện 

pháp giải quyết vấn đề. Quý vị vừa hoảng vừa loạn vừa bận thì vấn 

đề nghiêm trọng hơn. Tỉnh lặng là quan trọng hơn hết! Khi gặp phải 

tai nạn trƣớc mắt, càng tỉnh lặng, không kinh không hãi, chúng ta mới 

thực sự có thể giải quyết vấn đề. Trong kinh Phật có dạy, tâm không 

điên đảo, thì vấn đề có thể giải quyết. 

Phật Thích Ca Mâu Ni dạy cho chúng ta, trong Kinh Kim Cang 

đã nói: “nhất thiết hữu vi pháp, nhƣ mộng huyễn bào ảnh”. Quý vị có 

thể  xem  thế  gian  này  nhƣ  một  giấc  mộng,  trong  mộng  đạt  đƣợc  có 

phải là thật đạt đƣợc không? Không có, sau khi tỉnh dậy đều không 

có cái gì, trong mộng mất rồi, sau khi tỉnh dậy cái gì cũng không có 

mất. Quý vị có thể đem cuộc đời nhìn nhƣ mộng, cảnh mộng thì quý 

vị không có đƣợc mất. Tâm quý vị đã bình lặng, tâm sẽ vui. Đạt đƣợc 

cũng không vui mừng, mất đi cũng không sầu lo. Khi công phu thật 

có  một  chút  nền  tảng,  đạt  đƣợc  vui  mừng,  mất  đi  cũng  vui  mừng, 

không  có  điều  gì là  không vui  mừng.  Điều  này  nên  xem  công  phu. 

Ngƣời không có công khi bị mất đi sẽ: ai da! Thật đáng tiếc, tôi lại bị 

mất  rồi.  Đó  là  gì?  Đó  là  công  phu  chƣa  đƣợc,  không  có  công  phu. 

Lúc thật có công phu đƣợc mất đều hoan hỷ. Hoan hỷ là gì? Hoan hỷ 

là họ đã nhƣ nhƣ bất động, trong tâm chỉ có Phật, không có thứ khác, 

tâm đã thanh tịnh, tâm đoan chánh rồi. 





326 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

7. “Tín nguyện trì danh, mƣời niệm tất sanh”, cho nên dễ đạt 

đƣợc. 

Đạt đƣợc nghĩa là thành tựu, nghĩa là rất dễ vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, ta sẽ đạt đƣợc. Nhƣng ba vấn đề tín nguyện hạnh trong bốn 

chữ  này,  ba  điều  kiện  này  phải  đầy  đủ.  Phải  tin  sâu,  phải  nguyện 

thiết,  thật  sự  muốn  vãng  sanh,  không  muốn  ở  thế  gian  này  nữa. 

Ngƣời tin thật, nguyện thiết, có thể khiến cho đời này, những vấn đề 

nhỏ nhặt trong cuộc sống, đều thỉnh Phật đến sắp đặt giúp là đƣợc. 

Phật  Bồ  Tát  sắp  xếp,  bản  thân  không  cần  lo  lắng,  tất  cả  đều  tùy 

duyên, sao cũng đƣợc. Đƣợc Phật Bồ Tát chăm sóc tự tại biết bao, hà 

tất tự mình lo lắng? Phật Bồ Tát thật sự chăm sóc ƣ? Cảm thấy không 

đáng  tin,  vẫn  là  tự  mình  lo  lắng.  Nếu  ta  tự  lo,  Phật  Bồ  Tát  không 

quan tâm nữa. Vì sao vậy? Vì bản thân quý vị rất giỏi. Bản thân ngu 

si,  mê  muội, hết cách, chỉ biết  cầu Phật Bồ Tát gia hộ, Phật Bồ Tát 

thật sự gia trì. 

Phƣơng pháp này, trƣớc đây Đại sƣ Chƣơng Gia dạy cho tôi, đây 

là một ngƣời thầy tốt! Thầy không dạy tôi điều này, đời này của tôi 

có thể nói không có gì thành tựu, vì sao vậy? Có thể không nghĩ cho 

ngày mai chăng? Có thể không nghĩ cho sang năm chăng? Chắc chắn 

thời gian lo lắng cho mình nhiều, thời gian học tập Phật pháp giảm ít. 

Chúng  ta  không  phải  hàng  thƣợng  căn  lợi  trí,  không phải  thiện  căn 

sâu  dày,  đời  này  đối  với  việc  vãng  sanh  sẽ  có  vấn  đề.  Thầy  dạy  tôi 

điều này, tôi suốt đời cảm kích, suốt đời chƣa nghĩ cho riêng mình, vì 

sao  vậy?  Vì  không  có  phƣớc  báo,  không  có  trí  tuệ,  không  có  năng 

lực, nghĩ gì chứ? Qua ngày nào tính ngày đó, căn bản không nghĩ đến 

chuyện ngày mai. Cho nên rất an vui, ngày ngày an vui. Ngày ngày 

an  vui  tích  lũy  lại,  chính  là  mỗi  năm  an  vui,  điều  này  đạt  đƣợc  từ 

thầy. 

Thầy dạy cho tôi mấy vấn đề, suốt đời lợi lạc vô cùng. Thầy nói 

với tôi, giống nhƣ trong kinh nói vậy: nhất thiết pháp không, vô sở 

hữu, bất khả đắc. Dạy tôi nhìn thấu, sau khi nhìn thấu mới thật sự có 

thể buông bỏ. Sự nghiệp mỗi ngày là kinh giáo, chúng tôi là một phần 

tử  tri  thức,  thích  đọc  sách,  đừng  đọc  sách  khác,  chỉ  đọc  kinh  Phật. 

Kinh Phật chúng ta đọc suốt đời không hết, cho nên phải buông bỏ 

hết tất cả những sách tịch thế gian, chuyên tham cứu kinh Phật. Lúc 





327 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

còn trẻ vô tri, thầy dạy tôi nhất môn thâm nhập, tôi còn sai lời, muốn 

quảng học đa văn,  mắc cùng một khuyết  điểm của những ngƣời trẻ 

tuổi, quảng học đa văn. 

Nghiệp  là  nhân,  địa  ngục  là  quả  báo,  nhân  quả  nhất  định  phải 

tƣơng  ƣng.  Nhân  nhƣ  thế  nào  liền  đƣợc  quả  báo  nhƣ  thế  đó,  giết 

ngƣời đền  mạng,  nợ tiền trả bằng tiền.  Định luật nhân quả,  đời đời 

kiếp kiếp đeo đuổi nhƣ bóng theo hình, không thể trốn thoát. 

Ngƣời  học  Phật  hiểu  rõ,  vì  thế  ngƣời  học  Phật  không  sợ  thiệt 

thòi, vì sao vậy? Vì căn bản đâu có thiệt thòi, về sau có quả báo mà, 

đâu có thiệt thòi! Đời này chịu thiệt, đời sau có phƣớc báo lớn. Cổ 

nhân có câu danh ngôn rằng: “thiệt thòi là phƣớc”, ngƣợc lại chiếm 

lợi ích là tai họa. Đời này chiếm lợi ích của ngƣời, đời sau chịu thiệt 

rất lớn. Trong kinh điển Phật giáo, trong kinh luận của Nho và Đạo 

giáo, đều nói đến đạo lý này, tuyệt đối không gạt ngƣời. 

Hiện nay chúng ta nói hồi hƣớng cho ngƣời khác nhƣng lấy gì để 

hồi hƣớng? Chúng ta không có thiện căn phƣơc đức nào cả, lấy gì hồi 

hƣớng? Chẳng có gì để hồi hƣớng cả nên hồi hƣớng dó là giả, không 

có  thật.  Nên  cần  phải  thực  sự  tu  trì,  không  tu  trì  thì  chỉ  là  nói  dối. 

Chúng ta không thể dùng tham sân si hồi hƣớng, không thể đem kiêu 

mạn  tật  đố  ra  hồi  hƣớng.  Nên  hiểu  đạo  lý  này,  thì  bạn  sẽ  hiểu  đức 

Phật A Di Đà rất chân thật, không hề giả trá. Chúng ta phải nghiêm 

túc nỗ lực tu học mới có thể có chút ít công đức để hồi hƣớng cho 

ngƣời khác, hồi hƣớng cho oan gia trái chủ,  mới hóa giải đƣợc oan 

kết. 

Có  kẻ  niệm  Phật,  đọc  kinh  sớm  tối  mỗi  ngày,  đến  khi  tuổi  già 

trƣớc lúc vãng sanh mà vẫn còn rất nhiều oan gia trái chủ vây quanh 

ngƣời.  Nguyên  nhân  nào  lại  thế?  Ngày  nào  cũng  hồi  hƣớng  nhƣng 

chẳng có gì hồi hƣớng cho ngƣời ta. Nếu có công đức thật thì những 

oan gia trái chủ này đã bỏ đi lâu rồi. Tâm ngƣời, lòng ngƣời đều cùng 

một lý luôn muốn làm rõ việc này. 

Tôi  chỉ  thấy  trƣờng  hợp  một  ngƣời  hồi  hƣớng  đúng  là  rất  hiệu 

quả, đó là cƣ sĩ Lƣu Tố Vân. Bà ấy nhờ vào đâu? Nhờ 10 năm chỉ 

một bộ kinh, một danh hiệu Phật, chỉ công đức đó thôi. Nhờ vào công 





328 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đức nghiêm túc, nghe lời, thật thà, công đức của sáu chữ này. Hiệu 

quả thật sự đấy, chẳng giả chút nào. 

Quý vị xem, bao nhiêu năm lại đây chúng tôi hoằng dƣơng kinh 

này. Ở Đại lục cũng dẫn đến sự phản đối, phê bình bản hội tập, chúng 

tôi gánh chịu tai nạn lớn này. Cũng may chính phủ Trung quốc sáng 

suốt, cục Tôn giáo khẳng định bản hội tập này. Cục Tôn giáo in ấn 

Tịnh độ Ngũ Kinh, Kinh Vô Lƣợng Thọ chính là bản hội tập. Sáng 

suốt.  Những  lời  phản  đối  mới  dần  dần  không  còn.  Nếu  chính  phủ 

Trung quốc không làm nhƣ vậy, chúng tôi gặp phải vô vàn khó khăn, 

đúng là ma đến gây phiền phức. 

Chúng ta phải biết, quý vị thấy bản này viên mãn biết bao. Lần 

này chúng ta cùng nhau chia sẻ, những ngƣời có nhân duyên. Ai là 

ngƣời có duyên? Ngƣời mở ti vi, mở internet. Đây là ngƣời có duyên, 

không  ai  không  hoan  hỷ.  Phải  tin  thật,  phải  nguyện  thiết,  phải  trì 

danh. 

Quả  báo  đạt  đƣợc  sau  khi  vãng  sanh,  suốt  đời  này  ta  chƣa  hề 

nghĩ đến, sao lại thù thắng đến thế, thành tựu nhanh chóng nhƣ vậy. 

Đạt đƣợc quả gì? Là A Duy Việt Trí Bồ Tát, nhƣ vậy không vi diệu 

ƣ? A Duy Việt Trí Bồ Tát, ngƣời bình thƣờng tu hành bao lâu? Tu vô 

lƣợng kiếp. Ngƣời ta tu vô lƣợng kiếp, sao chúng ta một đời là thành 

tựu? Đây không phải quá nhanh chóng ƣ? 

8.  “Nghe  danh  hiệu  Ngài”,  danh  hiệu  này  là  chỉ  cho  Phật  A 

Di Đà. 

Đức hiệu Di Đà ở thế giới Tây phƣơng. Tín tâm hoan hỉ, sau khi 

nghe đƣợc thực sự tin tƣởng, thực sự sinh tâm hoan hỉ, “cho đến nhất 

niệm,  chí  tâm  hồi  hƣớng”,  trong  đây  điều  quan  trọng  nhất  là  nhất 

niệm. Nhất niệm chính là nhất tâm, nhất tâm là chân tâm. Nhị niệm là 

vọng  tâm,  gọi  là  ba  tâm  hai  ý.  Nhất  niệm  là  chân  tâm.  Nhất  niệm 

ngoài Phật A Di Đà ra, niệm gì cũng không có. Đó gọi là nhất niệm, 

gọi là nhất tâm. Chí tâm hồi hƣớng, chí tâm chính là chân tâm. Nhất 

niệm đến cực điểm. Đem điều bản thân tu tập đƣợc, thiện căn đoạn 

ác, thiện căn tu thiện, tuyệt đối không chú trọng phúc báo ở thế gian, 

không cần, cần cái gì? Cần cầu sanh Tây phƣơng Tịnh độ. Hồi hƣớng 

Thế giới Cực Lạc, tôi tu cho ai? Tôi vì cầu vãng sanh mà tu, nhƣ vậy 





329 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

là đúng rồi. Tôi vì cầu gặp Phật A Di Đà, cầu thân cận Phật A Di Đà 

mà  tu  tập,  vậy  là  đúng  rồi.  Còn  có  một  việc  nữa  là  hồi  hƣớng,  hồi 

hƣớng  chúng  sanh,  không  phải  vì  bản  thân  tôi.  Tôi  vì  tất  cả  chúng 

sanh khổ nạn lìa khổ đƣợc vui mà tu hành. Đó đều là điều tốt, không 

vì bản thân. 

“Nguyện  sanh  kỳ  quốc,  tức  đắc  vãng  sanh”.  Trong  bản  của 

Khƣơng Tăng Khải, mấy câu kinh văn nhƣ vậy: “đản phục ƣ hạ bối 

văn trung”, do vì mấy câu này cũng là bản Ngụy dịch. Bản Ngụy dịch 

ở Trung Quốc lƣợng lƣu thông rất lớn. Ngày xƣa chúng ta học Kinh 

Vô Lƣợng Thọ cũng học bản này. 

“Kỳ  hữu  chí  tâm,  dục  sanh  bỉ  quốc”,  điều  này  đoạn  trƣớc  nói: 

nhất niệm chí tâm hồi hƣớng, nguyện sanh nƣớc kia, giả sử  không 

thể làm các công đức, hoặc là không có năng lực, làm công đức phải 

có trí huệ, phải có năng lực, phải có của cải, còn phải có cơ duyên, 

thiếu một điều kiện cũng làm không thành công. Bốn điều kiện đều 

đầy đủ, sự việc này mới có thể thành công đƣợc, gọi là chúng duyên 

hòa hợp mà thành tựu. Chúng ta biết đƣợc có rất nhiều sự việc là nên 

làm tại thế gian này. Nhƣng nhƣ thế nào? Duyên chƣa đủ, làm không 

thành công. Bốn loại duyên đều đầy đủ không phải là việc dễ. Ở nơi 

này chúng sanh nếu nhƣ không có phƣớc báu, nó liền bị chƣớng ngại, 

liền bị quấy nhiễu. Làm cho sự việc quí vị  làm không thành công. 

Không  thể  làm  các  công  đức,  nên  phát  tâm  vô  thƣợng  bồ  đề.  Điều 

này rất quan trọng, nhất hƣớng chuyên niệm, tốt lắm! Điều này ngƣời 

khác không quấy nhiễu đƣợc.  Vì sao vậy?  Vì sự  việc này toàn nhờ 

vào duyên của bản thân, không phải nhờ ngoại duyên, nhờ vào ngoại 

duyên  khó.  Đây  toàn  là  dựa  vào  bản  thân,  cầu  bản  thân,  không  cầu 

ngƣời khác. Tâm vô thƣợng bồ đề chúng ta biết đƣợc rồi. Chúng ta 

không  nên  ghi  nhớ  quá  nhiều,  chỉ  nhớ  Ngẫu  Ích  Đại  sƣ  nói,  Ấn 

Quang Đại sƣ tán thán là tốt rồi. Đối với Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc thật tin, không mảy may nghi ngờ gì cả. Thật muốn đi, thật lòng 

tình  nguyện  đi,  đó  chính  là  tâm  vô  thƣợng  bồ  đề.  Đi  đến  Thế  Giới 

Tây Phƣơng Cực Lạc, điều tốt đầu tiên là thọ mạng vô lƣợng, quí vị 

mạnh khỏe trƣờng thọ, thân thể của quí vị không cần phải lo lắng. 





330 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Điều tốt thứ hai là gì? Ngày ngày nghe Phật A Di Đà giảng kinh 

thuyết  pháp.  Quí  vị  xem  điều  tốt  thứ  nhất:  quí  vị  thật  là  vô  lƣợng 

phƣớc  báu.  Thọ  mạng  là  phƣớc  báu  số  một  trong  các  phƣớc  báu. 

Phƣớc báu thứ hai là ngày ngày nghe kinh vô lƣợng trí huệ. Đến Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc làm gì? Tu phƣớc, tu huệ, phƣớc huệ song 

tu. Chúng ta ở đây không có cách gì. Mỗi ngày tôi giảng 4 tiếng đồng 

hồ, ở thế gian này cũng tốt lắm rồi, nhƣng so với Thế giới Cực Lạc 

thì  kém  xa  lắm.  Mỗi  ngày  24  tiếng  đồng  hồ,  quí  vị  mới  có  4  tiếng 

đồng hồ học tập kinh điển. Ngoài ra 20 tiếng đồng hồ là vọng tƣởng. 

Làm sao có thể sánh với ngƣời ta đƣợc? Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc  Phật  giảng  kinh  không  gián  đoạn,  đại  chúng  nghe  kinh  không 

gián đoạn, cứ tiếp tục giảng nhƣ thế không có ngày đêm. Chƣ vị nên 

hiểu Thế giới Cực Lạc không có ngày đêm. 

Nam mô A di dà Phật, trực tiếp niệm A Di Đà Phật cũng đƣợc. 

Vì trong kinh Di đà, đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã dạy cho chúng ta 

“chấp trì danh hiệu”, danh hiệu là A Di Đà Phật, hai chữ nam mô, cả 

sáu chữ này đều là dịch âm tiếng Phạn. Nam  mô có nghĩa là qui y, 

qui mạng, chỉ nghĩa thế thôi, nó không phải là danh hiệu. Vì thế, chấp 

trì danh hiệu bốn chữ còn lại là đƣợc. 

Ngày xƣa khi Đại sƣ Liên trì còn tại thế, ngài là ngƣời sống năm 

Vạn  lịch  cuối  đời  nhà  Minh,  có  ngƣời  đến  xin  thỉnh  giáo  với  ngài: 

Nên niệm Phật nhƣ thế nào? Ngài dạy nên niệm Nam mô  A Di Đà 

Phật, một ngƣời khác hỏi ngài: Bản thân ngài có niệm không? Ngài 

đáp: Tôi niệm A Di Đà Phật. Vì sao dạy ngƣời khác niệm Nam mô 

mà bản thân mình lại không? Đại sƣ nói với mọi ngƣời: Tôi là ngƣời 

phát  tâm,  cuộc  đời  này  quyết  định  sẽ  sinh  về  Tịnh  độ,  gần  gũi  đức 

Phật A Di Đà, nên không khách sáo, nam mô là lời khách sáo. Sao lại 

dạy  mọi  ngƣời  niệm  nam  mô?  Họ  chƣa  chắc  đã  muốn  sinh  về  cõi 

Tịnh độ nên phải khách sáo một chút, cung kính một chút với Phật A 

Di Đà. Nam mô cũng có nghĩa là cung kính, lễ kính, cung kính với 

ngài một chút cũng có những điều hay. Thực tâm muốn vãng sanh thì 

không cần khách sáo. Câu chuyện này đƣợc kể trong Trúc Song Tuỳ 

Bút, chúng ta cần phải hiểu. 





331 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

9. Phật pháp nên chuộng mặt nội dung, đừng nên sa đà vào 

hình thức. 

Ngày trƣớc, Đại sƣ Chƣơng gia đã dạy tôi: Phật pháp nên chuộng 

mặt nội dung,  đừng nên sa  đà vào hình thức,  không phải với ý này 

sao? Thực hành chín chắn, trọng thực chất, không chuộng bề ngoài. 

Làm  lấy  lệ,  thƣờng  chuộng  bề ngoài,  thêm  thắt  nam  mô  đó  là  hình 

thức. Ngƣời thực hành một cách chân chính không cần thêm nam mô, 

chỉ niệm A Di Đà Phật là đƣợc, càng giản đơn càng tốt, ý nghĩa của 

bốn chữ này đã nói không cùng rồi! Bộ kinh này chúng ta cần  mất 

hơn một ngàn giờ đồng hồ mới có thể nắm bắt đƣợc, chứ không phải 

chỉ phân tích một câu danh hiệu mà thôi, vì thế công đức danh hiệu 

không thể nói hết. 

Xƣng  danh  Phật  trong  từng  niệm  niệm  nên  có  thể  trừ  hết  tội 

trong tám mƣơi ức kiếp sinh tử. Trong kinh Đại thừa đã nói nhƣ thế, 

có phải hơi quá không? Niệm một câu A Di Đà Phật mà có  thể trừ 

đƣợc tội nặng trong tám mƣơi ức kiếp sinh tử. Thời gian quá lâu, quá 

dài, trải qua đời kiếp mê hoặc, điên đảo, nhất là sau khi rơi vào luân 

hồi sáu đƣờng không thoát ra đƣợc. Luân hồi là một mê cung, cứ mãi 

mù  mịt trong đó thì  mỗi niệm là  một nghiệp.  Nhƣ tôi đã nói,  trong 

tâm chúng ta có niệm, nếu chia nhỏ niệm đó ra thì có đến một ngàn 

sáu trăm triệu niệm nhỏ, tội nặng trong tám mƣơi ức kiếp sinh tử, quí 

vị có thể hiểu vì sao không thể tiêu diệt. Song nếu dùng chân tâm để 

niệm thì một niệm là có thể tiêu tan, tại sao lại nhƣ thế? Có một thí 

dụ trong kinh Phật, giống nhƣ ngôi nhà tối trăm năm là thí dụ cho sự 

mê  mờ  trong  vô  lƣợng  kiếp,  đốt  lên  một  ngọn  đèn  thì  căn  nhà  liền 

sáng rực. Ngọn đèn kia thí dụ cho cái gì? Đó là chân tâm, là sự giác 

ngộ của quí vị. Khi đã giác ngộ rồi thì nghiệp chƣớng trong vô lƣợng 

kiếp  sẽ  đƣợc  tiêu diệt,  vì  sao vậy?  Vì  nghiệp  chƣớng  là  giả,  không 

thật, nếu thật thì nó đã không mất”. Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ 

vọng”, chúng ta cần phải hiểu. 

Có  ngƣời  thắc  mắc”,  một  số  ngƣời  nghi  ngờ  “Tội  đã  có  trong 

nhiều  kiếp”,  nghiệp  chƣớng  tạo  ra  trong  nhiều  đời  nhiều  kiếp  đến 

nay, “nghiệp chƣớng sâu nặng, cần sám hối nhiều”, sám ma tức sám 

hối, “tích chứa công đức, có thể tiêu trừ”, tức tiêu trừ nghiệp chƣớng, 





332 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đây  là  lối  đi  phổ  thông  nhất,  đƣợc  mọi  ngƣời  tin  tƣởng.  Nghiệp 

chƣớng nặng, mỗi ngày anh cần sám hối, siêng năng sám hối, từ từ 

tích chứa công đức mới tiêu trừ tội lỗi, tai nạn, vấn đề này mọi ngƣời 

nên tin tƣởng. Bây giờ nói đến đoạn “niệm Phật một tiếng, diệt đƣợc 

tội  nhiều  kiếp”,  có  vẻ  nhân  quá  nhỏ  nhƣng  quả  lại  hơi  lớn,  “vì  thế 

khó tin”, nghe đến đoạn này, quí vị nghi ngờ không? Một tiếng niệm 

Phật mà diệt đƣợc nhiều tội nhƣ thế, vì vậy Đại sƣ Liên trì nói rất rõ 

“nay gọi chí tâm tức nhất tâm”Nhất tâm ở đây là gì? Đó là chân tâm, 

lí nhất tâm, một niệm có thể tiêu tội. Quí vị xem Đại sƣ Huệ năng, 

nghe giảng kinh trong phƣơng trƣợng của Ngũ tổ, tôi tính chắc chƣa 

đến hai giờ đồng hồ, làm sao Ngài minh tâm kiến tánh, thành Phật? 

Thành Phật là gì? Là tiêu trừ tất cả tội chƣớng trong vô lƣợng kiếp, 

có  ai  mang  tội  chƣớng  trong  mình  để  thành  Phật  không,  làm  gì  có 

chuyện  đó.  Đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  mà  còn  mang  tội 

chƣớng ƣ? Không còn, hoàn toàn sạch sẽ rồi. Ngài dùng tâm nào để 

nghe? Chí tâm. Ngài dùng chân tâm để nghe, hai tiếng đồng hồ mà có 

thể đai triệt đại ngộ, nếu dùng vọng tâm để nghe, quí vị nghe đến tám 

vạn  đại  kiếp  cũng  không  giác  ngộ,  không  đạt  đến  mức  nhƣ  thế.  Vì 

sao vậy, vì lẫn nhiều tạp niệm, lẫn nhiều vọng tƣởng, chân tâm tách 

khỏi niệm, chân tâm không có ý niệm. Chân tâm tức là không khởi 

tâm,  không  động  niệm,  tâm  thanh  tịnh,  không  vƣớng  bụi,  dùng  tâm 

nhƣ vậy để niệm Phật thì thật đáng nể! Vì thế, một tiếng niệm Phật có 

thể diệt tội nặng vô lƣợng kiếp, xét về lí là đúng. Đối với vấn đề này 

chúng  ta  không  nên  hoài  nghi.  Vấn  đề  là  ở  chỗ  chúng  ta  rèn  luyện 

nhƣ thế nào để nhất tâm? Việc này không thể hấp tấp, nên thƣ thả, 

chúng ta không thể đốn ngộ, mà phải từ tiệm tu. Trƣớc hết làm đƣợc 

công phu thành phiến, chúng ta có niềm tin là sẽ làm đƣợc. Sau khi 

công  phu  đã  thành  phiến,  ta  tiếp  tục  nỗ  lực  vƣơn  đến  nhất  tâm,  sự 

nhất tâm đƣợc rồi ta mới vƣơn đến lí nhất tâm là thành công. Đây là 

cảnh giới mà đoạn kinh này nói đến. Khi đã đạt đến lí nhất tâm thì tội 

nghiệp trong vô lƣợng kiếp đều đƣợc tiêu trừ. 

Đại sƣ Liên Trì nói về vấn đề chí tâm, chí tâm ở đây là thuộc lí 

nhất  tâm,  khi  nhất  tâm  đã  sáng  tỏ,  “lãng”là  sáng  tỏ,  nhất  tâm  là  trí 

huệ, nhất tâm là ánh sáng, “tất cả sai lầm đều mất hết”, những điều 





333 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

sai lầm này là gì? Là vọng tƣởng, là nghiệp chƣớng, tích chứa từ vô 

lƣợng kiếp đến nay, đó là tích chứa sai lầm, liền biến mất, triệt tiêu 

hết. Giống nhƣ một ngôi nhà tối ngàn năm, đốt một ánh lửa mà bóng 

tối không mất đi ƣ. Một khi đã đốt lửa thì bóng tối tự nhiên mất đi. 

Ngôi  nhà  tối  ngàn  năm  đƣợc  ví  nhƣ  sai  lầm  tích  chứa  lâu  đời,  tội 

chƣớng của quí vị nặng, nhiều, vì sao không giác ngộ đƣợc? Ở đây, ý 

nghĩa thật sự của nó, vì sao không dùng chân tâm mà lại dùng vọng 

tâm? Quí vị dùng vọng tâm, dùng vọng thì không thể tiêu diệt vọng, 

vọng khống chế vọng thì rất khó khăn, chân tâm mới diệt vọng. Chân 

tâm, ta nên nhớ, trên đề kinh này là Thanh tịnh bình đẳng giác, đó là 

chân  tâm,  chân  tâm  là  thanh  tịnh,  không  ô  nhiễm.  Tâm  phân  biệt, 

chấp trƣớc của chúng ta là ô nhiễm, tự tƣ tự lợi là ô nhiễm, danh văn 

lợi dƣỡng là ô nhiễm, ngũ dục lục trần là ô nhiễm, tham, sân, si, mạn 

là ô nhiễm. Phải buông bỏ tất cả những thứ này, tự tại tuỳ duyên, thật 

sự trong cuộc sống hàng ngày đƣợc đại tự tại, là chân trí huệ, đại tự 

tại, thực sự là một cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Không phải sung 

túc  của  cải,  cũng  không  phải  chức  vụ  cao  sang,  mà  là  gì?  Là  cuộc 

sống  vui  vẻ,  cuộc  sống  nhàn  hạ,  không  phiền  não,  không  lo  toan, 

không trói buộc, không áp lực, nhƣ thế mới gọi là hạnh phúc. 

Giống nhƣ Trƣơng Thiện Hoà, Trƣơng Thiện Hoà là một tay đồ 

tể, suốt đời mổ trâu, bán thịt trâu, khi sắp lâm chung, thấy rất nhiều 

ngƣời đầu trâu đến đòi mạng, lúc đó quá khiếp sợ. Những con trâu bị 

giết đang ở trƣớc mặt, đòi mạng. anh ta kêu cứu thật lớn, duyên của 

anh ta quá tốt, gặp ngay một vị sƣ ngang qua nhà, nghe tiếng kêu cứu 

trong nhà, sƣ bèn vào xem, thấy ngƣời kia đang kêu cứu, nhìn quanh 

sƣ  thấy toàn là ngƣời đầu trâu,  sƣ  bèn châm  một bó hƣơng rồi  đƣa 

cho  anh  ta,  bảo  nhanh  niệm  Nam  mô  A  Di  Đà  Phật,  anh  ta  lập  tức 

niệm Nam mô A Di Đà Phật, niệm đƣợc mấy tiếng A Di Đà Phật, anh 

nói với sƣ: Những ngƣời đầu trâu biến mất hết cả, Phật A di đà đến 

dẫn con đi rồi. Quí vị nói anh này chứng đƣợc phẩm vị nào? Rõ ràng, 

không một chút sai lầm, nếu không phải là ngƣời có thiện căn phƣớc 

đức từ đời trƣớc, thì không thể gặp đƣợc. Vì thế việc nhất tâm lúc đó 

của anh ta, khả năng là lí nhất tâm, nếu là lí nhất tâm anh ta sẽ đƣợc 

thƣợng phẩm thƣợng sanh. Nếu là sự nhất tâm anh ta sẽ đƣợc trung 

phẩm thƣợng sanh, anh ta không thể là hạ bối, tức là hạ tam phẩm, 





334 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chắc chắn không phải. Chúng ta muốn đạt đến trung bối thƣợng sanh 

cũng không phải dễ, anh ta một lúc mà đƣợc ngay. Vì vậy mỗi niệm 

đều là tâm, mỗi niệm đều ứng hợp chân tâm, mỗi niệm đều là Phật. 

Mƣời niệm lúc sắp lâm chung nhƣ thế, đã ứng hợp lí nhất tâm, vì vậy 

mà  hết  tội,  đƣợc  vãng  sanh.  Hết  tội,  đƣợc  vãng  sanh  là  thành  Phật 

rồi! Ngƣời tội diệt, đƣợc vãng sanh là những ai? Đó là những ngƣời 

thƣợng phẩm thƣợng sanh. Chuyện này là có thật, không phải hƣ dối, 

chúng ta phải nắm vững, phải hiểu rõ. Khi hiểu rõ những chuyện nhƣ 

thế, thì chúng ta không còn coi thƣờng bất cứ một ai, có thể khi lâm 

chung ngƣời đó sẽ giống ông Trƣơng Thiện Hoà, họ đƣợc vãng sanh 

thƣợng  thƣợng  phẩm.  Khi  đến  thế  giới  Cực  lạc,  cấp  bậc  chúng  ta 

khác họ nhiều lắm,  không những không khinh thƣờng những ngƣời 

làm ác, mà đối với súc vật chúng ta cũng tôn trọng, không dám khinh 

những  loài  nhƣ  côn  trùng  sâu  kiến,  có  thể  sau  này  khi  đƣợc  làm 

ngƣời, chúng sẽ thành Phật trƣớc chúng ta. Cần tôn trọng! Cần bảo 

vệ mạng sống, đấy gọi là tích chứa công đức, có ích rất lớn với bản 

thân ta. 

10. Không buông bỏ là mê, buông bỏ là ngộ. 

Không buông bỏ là mê, buông bỏ là ngộ, giác ngộ thì trí huệ hiện 

tiền, đức năng hiện tiền, phƣớc báo hiện tiền, đấy gọi là tự tại. Hầu 

nhƣ  những  ngƣời  học  Phật  đều  hiểu  rõ,  tập  khí  nghiệp  chƣớng  của 

mình nặng nề, rất muốn tiêu trừ nghiệp chƣớng. Nhƣng nguyên nhân 

tại sao nghiệp chƣớng không thể tiêu trừ? Vì mỗi niệm đều nhớ đến 

nghiệp chƣớng của mình, nhớ tập khí của mình, vì thế tập khí nghiệp 

chƣớng  của  bản  thân  họ  chỉ  tăng  thêm  chứ  không  thể  tiêu  trừ.  Khi 

nào mới tiêu trừ? Lúc nào mình không nhớ nghĩ nữa, quên những thứ 

đó đi, mỗi niệm đều nghĩ đến Phật A Di Đà, chỉ nghĩ đến Phật A Di 

Đà, thì tiêu đƣợc tội nặng trong tám mƣơi ức kiếp sinh tử. Không còn 

nghĩ đến nghiệp chƣớng nữa thì nghiệp chƣớng tự tiêu trừ, đạo lý là ở 

chỗ  này.  Đến  lúc  cấp  bách,  đang  gặp  tai  nạn,  đang  mang  bệnh  tật, 

luống cuống lật đật, quên cả vọng niệm, danh hiệu Phật cũng không 

nhớ, lúc đó sẽ thế nào? Mỗi niệm đều làm tăng thêm nghiệp chƣớng, 

nên biết rằng mỗi niệm đều tăng thêm. Nói cách khác, mỗi niệm đều 

đến gần với ác báo, vì sao vậy? 





335 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Trong Thái Thƣợng Cảm Ứng Thiên nói rất rõ: “Không có hoạ 

phúc,  tất  cả  đều  do  mình  tự  chuốc  lấy”.  Trong  kinh  đức  Phật  dạy: 

Đến lúc đó thì quên sạch. Cả đời học Phật đến lúc đó không lợi ích 

gì, chỉ có phiền não nổi lên, đến lúc đó còn oán hận trời đất, thậm chí 

oán hận cả Phật Bồ tát, tội nghiệp càng nặng thêm, tội chƣớng lúc đó 

biến thành nghiệp địa ngục vô gián. Những ngƣời đệ tử của Phật, do 

không thấu hiểu kinh điển, hộ trì Phật pháp nhƣng lại kể công, sao lại 

gặp nhiều tai nạn thế này? Hay Phật Bồ tát không linh, Phật Bồ tát 

không phù hộ mình. Đây là do không thông hiểu nên không lý giải 

đƣợc giáo pháp. Trong kinh điển xác thực, chƣ Phật Bồ tát có thể cứu 

độ tất cả chúng sanh lìa khổ đƣợc vui, nhƣng chúng sanh đã hiểu sai 

những lời dạy trong kinh điển, tự mình đem tai nạn đến cho mình mà 

lại oán trách trời đất, làm sao nhƣ thế đƣợc! Phật có dạy quí vị làm 

thế đâu. Ngài dạy chúng ta tiêu trừ nghiệp chƣớng, hoá giải tai nạn, 

dạy chúng ta buông bỏ, dạy chúng ta bố thí, bố thí là buông bỏ, Bố 

thí là xả, xả điều gì? Xả bỏ tai nạn, xả bỏ sinh tử, xả bỏ bệnh tật, xả 

bỏ lục đạo luân hồi, xả bỏ mƣời pháp giới, thì quí vị sẽ thành Phật. 

Mỗi niệm quí vị không buông bỏ đƣợc thì phiền não càng lớn. 

Thật  sự  luân  hồi  là  thứ  rất  đáng  sợ,  nếu  quí  vị  thấu  hiểu  đƣợc 

luân hồi, thì quí vị biết luân hồi là một chiếc bánh tròn. Cuộc đời mỗi 

con ngƣời, bất luận có mối quan hệ tốt nhƣ thế nào, thì chuyển kiếp 

cũng  không  còn  nhớ  nữa,  có  thể  đều  điên  đảo  hết.  Ông  bà  tổ  tiên 

nhiều  đời,  có  thể  trở  lại  làm  con  cháu  của  chúng  ta,  đó  là  những 

trƣờng hợp rất thƣờng gặp. Thậm chí tạo nghiệp ác, họ còn đoạ lạc 

làm súc sinh làm vật nuôi trong nhà quí vị, mắt phàm chúng ta không 

thể nhận biết đƣợc. Vì thế oan oan tƣơng báo trong sáu đƣờng không 

lúc nào ngƣng, đời đời kiếp kiếp phải gánh chịu. Làm thế nào vƣợt ra 

đƣợc?  Làm  sao  thoát  ra  đƣợc?  Trong  rất  nhiều  pháp  môn  thì  pháp 

môn Tịnh độ là thù thắng, tuyệt vời nhất là một câu danh hiệu, có thể 

giải quyết tất cả những vấn đề này. Tại sao chúng ta không niệm? Tại 

sao chúng ta niệm lục đạo luân hồi? Nói cho quí vị rõ, tất cả các tạp 

niệm đều là luân hồi trong sáu đƣờng. Có thể nói không thể tìm thấy 

chánh  niệm  trong  thế  gian  này,  chánh  niệm  trở  thành  hữu  danh  vô 

thực. Xã hội hiện nay, niệm danh hiệu Phật A Di Đà là chánh niệm, 





336 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngoài niệm này ra, không có một chánh niệm thứ hai. Ngày xƣa còn 

chứ bây giờ không có nữa, quí vị hãy để ý xem xét, thể nghiệm, khi 

không niệm Phật tâm ta sẽ nghĩ đến thứ gì, nhớ cái gì? Quí vị cố gắng 

suy nghĩ thật kĩ những thứ quí vị nghĩ, nhớ tƣơng ứng với thứ nào? 

Đã  hiểu  đƣợc  chƣa?  Mỗi  niệm  đều  là  luân  hồi,  mỗi  niệm  đều  nghĩ 

đến những ân oán trong sáu đƣờng, quả báo đắp đổi, quí vị chỉ nghĩ 

đƣợc chừng đó. Sức mạnh này rất hùng dũng, vì thời gian nghĩ đến 

những thứ này của quí vị khá nhiều, mà thời gian niệm Phật không 

đƣợc  bao  nhiêu,  danh  hiệu  Phật  không  địch  nổi  nghiệp  lực,  đấy  là 

điều chứng minh tại sao công phu của chúng ta không đắc lực. 

Đến  cuối  đời,  Hoàng  Niệm  Tổ  ngả  bệnh,  sáu  tháng  trƣớc  khi 

mất, mỗi ngày ông niệm mƣời bốn vạn danh hiệu Phật, nỗ lực niệm 

Phật, buông bỏ tất cả. Trong thời gian nửa năm đó, ông đã vãng sanh, 

một ngƣời có đức độ, có tâm tu hành nhƣ thế, đến cuối đời vẫn nỗ lực 

không ngừng mới đƣợc vãng sanh, huống gì những ngƣời phàm phu 

bình  thƣờng!  Ông  là  một  tấm  gƣơng  cho  tất  cả  những  ngƣời  bình 

thƣờng  nhƣ  chúng  ta.  Có  thể  nói,  khoảng  thời  gian  sáu  tháng  cuối 

đời,  một  trăm  tám  mƣơi  ngày,  đã  đủ  để  buông  bỏ  tất  cả,  một  lòng 

chuyên  niệm,  thì  chắc  chắn  sẽ  đƣợc  vãng  sanh.  Tấm  gƣơng  đó  đã 

chứng minh cho chúng ta. Vì thế một niệm tâm thanh tịnh nhất định 

đƣợc  nuôi  lớn  trong  hàng  ngày,  cần  phải  nuôi  dƣỡng  buông  bỏ, 

buông bỏ tất cả. 

Tôi cũng đã nói nhiều lần, cảnh tỉnh những ngƣời cùng tu, tiền 

tài  mang  trên  ngƣời  là  của  chúng  ta,  không  mang  theo  ngƣời  thì 

không phải là của chúng ta, đừng nên mang theo trong lòng. Áo quần 

mang  trên  ngƣời  là  của  chúng  ta,  không  mang  trên  ngƣời  là  không 

phải của chúng ta, chẳng phải quí vị không phải lo lắng rồi sao? Căn 

phòng này, hôm nay tôi ngồi đây thì nó là của tôi, bƣớc ra ngoài cổng 

thì nó không còn là của tôi nữa. Nên thƣờng quán tƣởng nhƣ vậy thì 

quí vị có thể buông bỏ đƣợc, buông bỏ rồi thì tâm thanh tịnh của quí 

vị hiện tiền, khi tâm thanh tịnh hiện tiền thì không khó để tìm nhất 

niệm, chắc chắn sẽ tìm đƣợc nhất niệm. Vậy nhất niệm là gì? Đó là 

chân tâm, quí vị đã tìm lại đƣợc chính mình, tìm lại đƣợc tự tánh Phật 





337 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

của  chính  mình,  tự  tánh  Phật  chính  là  Phật  A  Di  Đà,  ai  là  ngƣời 

không phải A Di Đà Phật? Mỗi ngƣời đều là Phật A Di Đà. 

11. Mỗi giờ khắc đều tự hỏi chính mình. 

Ngày  nay  chúng  ta  là  những  ngƣời  quyết  tâm  tu  tập,  mỗi  giờ 

khắc đều tự hỏi mình. Vì sao lại thƣờng nổi lên tập khí phiền não? Ta 

nhìn  nhận  việc  phát  tác  đó  ra  sao?  Nên  xem  nó  nhƣ  một  thứ  bệnh. 

Khi  phiền  não  nổi  lên,  ta  nói:  sao  ta  lại  phát  bệnh  nữa  rồi?  Dùng 

phƣơng pháp nào để trị liệu? Một câu A Di Đà Phật là trị lành. A Di 

Đà Phật là viên thuốc vạn năng để trị bệnh chúng ta, đấy gọi là phục 

phiền não. 

Nhƣ sách Viên Trung Sao đã viết: “Sức mạnh của nhất niệm có 

sức  đập tan  mê  mờ”.  Nó có thể điều phục đƣợc phiền não”. Chánh 

niệm khi lâm chung”, khi lâm chung chỉ có một câu A Di Đà Phật, 

ngoài một niệm này, không nhớ nghĩ đến điều gì nữa. Luyện tập hàng 

ngày thì lúc lâm chung tự nhiên thấy đƣợc Phật A Di Đà, những niệm 

khác không còn nữa, lúc đó nhất định quí vị sẽ vãng sanh. 

Sự  nhất  tâm,  nhƣ  Di  Đà  Sớ  Sao  nói:  “Nghe  danh  hiệu  Phật, 

thƣờng ức niệm, để tâm theo đuổi, mỗi chữ rõ ràng, liên tục từ câu 

trƣớc  đến  câu  sau.  Trong  mọi  hành  động,  chỉ  một  niệm  ấy  thôi, 

không có niệm khác, không để phiền não tham sân si quấy nhiễu, đó 

mới chỉ làm đƣợc sự, vẫn chƣa triệt ngộ về lý, mới chỉ có sức mạnh 

niềm tin, vì chƣa thấy đạo nên gọi là sự nhất tâm”. 

Đại sƣ Liên Trì lấy gì để ví sự nhất tâm? Ngài nói với chúng ta. 

Có sự có lý, có lý nhất định có sự, sự hiển lộ nên có thể thấy, lý thì 

cao siêu khó định hình. Chúng ta có thể thực hiện đƣợc lý nhất tâm, 

tuy nói là có thể nhƣng cũng không dễ. Phƣơng pháp thực hiện thế 

nào? Làm sao để tu tập? Đoạn này trong Sớ Sao đã nói rất rõ: “Nghe 

danh  hiệu  Phật”.  Quí  vị  nghe  danh  hiệu  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật, 

thƣờng nghĩ thƣờng niệm, luôn luôn nghĩ đến, trong lòng quí vị danh 

hiệu  Phật  này  luôn  luôn  bám  chặt,  miệng  thƣờng  niệm,  khởi  tâm 

động niệm không nghĩ đến thứ gì khác, chỉ nghĩ đến câu danh hiệu 

Phật,  mỗi  chữ  đều  rõ  ràng,  liên  tục  từ  câu  trƣớc  đến  câu  sau.  Lão 

pháp  sƣ  Ấn  Quang  đã  vì  chúng  ta  thị  hiện,  để  dạy  pháp  môn  niệm 

Phật. Ngài niệm Phật, bất luận là bốn chữ hay sáu chữ, đều niệm rất 





338 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

rõ  ràng,  nghe  rất  tinh  tƣờng,  không  ngắt  quãng  giữa  câu  trƣớc  câu 

sau,  ngài  còn  nhớ  mƣời  niệm,  biết  rằng  câu  niệm  Phật  của  mình  là 

câu thứ bao nhiêu trong mƣời niệm, đó là gì? Là nhiếp tâm. 

Ba câu tiếp theo là công phu, đi đứng nằm ngồi là nói mọi lúc, 

mọi nơi chỉ nhớ một niệm, không có niệm khác, đó mới là ngƣời tu 

niệm Phật thật sự. Nếu ta quá bận rộn, không thể chuyên tâm niệm 

Phật, mỗi tuần nên chọn một ngày,  một tuần một ngày không đƣợc 

thì  một  tháng  dành  một  ngày,  hai  mƣơi  bốn  giờ  phải  thực  sự  thâm 

nhập bốn câu: “Thƣờng nhớ thƣờng niệm, mỗi chữ rõ ràng, câu trƣớc 

câu  sau,  không  để  gián  đoạn”.  Dành  một  ngày  trong  một  tháng  để 

làm đến nơi đến chốn, thì tâm thanh tịnh sẽ hiện tiền, không thể nghĩ 

bàn.  Đừng  nên  coi  thƣờng  một  tháng  chỉ  có  một  ngày,  một  năm  tu 

mƣời hai ngày, hiệu quả của nó rất thù thắng. Phải buông bỏ, đó là 

tăng thƣợng duyên, không thể không thực hiện. Vì sao vậy? Sẽ tránh 

đƣợc tất cả những nhiễu loạn, không bị phiền não tham sân si quấy 

nhiễu. Đây chính là việc chúng ta buông bỏ tâm tham lam, năm đại 

phiền  não  là  tham  sân  si  mạn  nghi  phải  buông  bỏ.  Gặp  thuận  cảnh 

không  tham,  gặp  nghịch  cảnh  không  sân,  cảnh  duyên  trƣớc  mặt,  ta 

nhận thức rõ ràng minh bạch, không si mê, lẫn lộn. Khiêm tốn, đó là 

đức  tính  rất  tuyệt  vời,  cần  phải  học,  không  những  thay  đổi  tập  khí 

ngạo mạn của mình, mà cùng lúc giáo hoá những ngƣời khác, tự hành 

hóa tha. Đối nhân xử thế tiếp vật, lúc nào cũng kính nể ngƣời khác, tự 

mình phải khiêm tốn. 

Đoạn nghi tức là tin  một cách  chắc chắn,  không nghi ngờ.  Với 

bản thân, đầu tiên là tin ta vốn là Phật. Trong kinh Đại thừa, đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni đã nói điều này, tôi tiếp nhận, tôi thừa nhận, tôi biết 

tôi vốn là một vị Phật, tôi vốn là vô lƣợng giác. Hiện tại không giác 

ngộ  là  bởi  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  nên  không  thể  chứng 

đắc. Câu nói này là lời đức Thế tôn nói trong kinh Hoa nghiêm. Tôi 

vốn đã là một vị Phật, bây giờ khẳng định một câu, nhất định tôi sẽ 

thấy đƣợc bản lai diện mục của tôi, tôi phải thành Phật. Vốn không 

phải Phật, quí vị muốn thành Phật thì hơi khó! Nhƣng vốn là một vị 

Phật,  muốn  làm  Phật  sẽ  đơn  giản  hơn  nhiều.  Tổ  tiên  của  chúng  ta 

hƣớng dẫn cho ta rằng bản tính vốn thiện. 





339 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Kinh Đại thừa nói: Con ngƣời vốn là Phật. Vì thế tất cả những 

tập  khí  đó,  tất  cả  những  thứ  bất  thiện,  chúng  ta  đều  buông  bỏ  hết, 

buông bỏ là đúng rồi. Phƣơng thức tu tập nhƣ thế, về sự thì ổn nhƣng 

vẫn chƣa triệt ngộ về lý, chƣa đại triệt đại ngộ về lý. Về sự, việc gì 

cũng có thể làm đƣợc, làm rất đúng pháp. Về lý, chƣa thể triệt ngộ 

nhƣng quí vị đã là ngƣời khá rồi. Vì sao vậy? Vì quí vị đã đến chỗ tin 

sâu sắc, không phải chân tín thì không làm đƣợc. Chƣa thể tin sâu sắc 

mà làm theo phƣơng pháp này, cứ tiếp tục làm thêm năm bảy năm thì 

sẽ phát hiện. Vì sao vậy? Vì nó tƣơng thông với nhất tâm, nó là con 

đƣờng dẫn về tự tánh, càng đi càng đến gần, chỉ cần quí vị không đi 

đƣờng  vòng,  cứ  thẳng  đƣờng  mà  đi,  thì  quí  vị  sẽ  đến  nơi.  Nhƣng 

trƣớc hết phải có chân tín, sau đó mới nghĩ đến thế giới Cực lạc. Tâm 

nguyện này rất tuyệt vời, có niềm tin chắc chắn, có nguyện lực chắc 

chắn, nhƣ lời dạy của Đại sƣ Ngẫu Ích, thì quí vị chắc chắn sẽ vãng 

sanh. Sanh về thế giới Cực lạc phẩm vị cao thấp, là do công phu niệm 

Phật của quí vị sâu hay cạn. Có đƣợc vãng sanh hay không chắc chắn 

là ở chỗ có niềm tin và nguyện lực sâu sắc hay không. Phải nhớ rằng 

ngƣời có niềm tin, sức nguyện sâu sắc, thì không để tâm đến thế giới 

này,  buông  bỏ  hết,  có  cũng  tốt,  không  có  cũng  không  sao.  Không 

quan  tâm,  không  để  ý  đến  tất  cả  những  thứ  trên  thế  giới  này.  Có, 

cũng không cần vứt bỏ; không, cũng không cần cầu. Tuỳ duyên với 

tất cả thì quí vị sẽ an vui, không cần phải tạo tác. Không có mong cầu 

là tạo tác, có muốn bỏ đi cũng là tạo tác. Chỉ cần tâm ta thanh tịnh, 

thì có và không cũng chẳng sao, đều không có sự cản trở, tất cả đều 

không làm trở ngại tâm thanh tịnh, tuyệt đối không làm nổi lên vọng 

tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, là đƣợc rồi, đấy gọi là công phu. 

Từ  đó  cho  thấy,  tâm  thanh  tịnh  là  thứ  không  cần  phải  bàn  cãi, 

mọi lúc, mọi nơi đều tu đƣợc, thiên đƣờng tu cũng đƣợc, địa ngục tu 

cũng đƣợc. Chỉ cần quí vị hiểu đƣợc điều này và không ngại tu tập, 

luôn  luôn  nhắc  nhở  mình  câu:  “Phàm  sở  hữu  tƣớng,  giai  thị  hƣ 

vọng”, thì rất dễ buông bỏ, không còn sai lầm nữa. Lúc đó công phu 

của ta sẽ đƣợc đắc lực, vì có tín lực, sẽ thành tựu nguyện lực, không 

kiến tánh, nhƣng chƣa thấy tánh, chƣa thấy đạo nên chƣa thấy tánh, 





340 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

cho nên mới gọi là sự nhất tâm. Từ đó cho thấy, kiến tánh mới đƣợc 

gọi là lý nhất tâm. 

Cho nên chúng ta không thể coi thƣờng  một bà già,  một ngƣời 

nhƣ thế có niệm đến chỗ nhất tâm bất loạn hay không? Không dám 

nói là không thể, song không nhiều, nhƣng sẽ có, vì sao vậy? Từ sự 

nhất tâm, những ngƣời đó nâng cao lên đó là lý nhất tâm. Quí vị cho 

họ là những ngƣời hồ đồ, không biết gì, quí vị hỏi gì họ cũng chỉ đáp 

A  Di  Đà  Phật,  họ  không  có  niệm  thứ  hai,  công  phu  không  ai  sánh 

bằng”. Tiềm thông Phật trí, ám hợp đạo diệu”, quí vị không nên xem 

thƣờng họ, cổ đức thƣờng nói không thể sánh đƣợc với những ngƣời 

đó,  những ngƣời thông minh tài trí  chƣa chắc đã sánh kịp,  vì trong 

tâm ngƣời đó không có tạp niệm, không có vọng tƣởng. Những ngƣời 

nhƣ  thế,  trong  Phật  pháp  gọi  là  Thánh  hiền,  không  phải  phàm  phu. 

Phàm  phu  có  vọng  tƣởng,  có  chấp  trƣớc,  có  tập  khí,  Thánh  nhân 

không có. Mục đích học Phật của chúng ta là muốn thành Phật, thành 

Bồ tát, thành Thánh, thành Hiền. 

12. Tôi nghĩ tôi đã nói rất tƣờng tận. 

Lần này tôi cùng học Kinh Vô Lƣợng Thọ với quý vị, tôi nghĩ tôi 

đã nói rất tƣờng tận. Tâm chúng ta nếu nhƣ chân thiện, thiện đến cực 

điểm là dừng nơi chí thiện. Một câu nam mô A Di Đà Phật chính là 

dừng nơi chí thiện. Quí vị chỉ cần thật tâm để niệm, Bồ Tát Đại Thế 

Chí dạy chúng ta, “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”là đƣợc rồi. 

Nếu  quí  vị  dùng  phƣơng  pháp  này  để  niệm,  vậy  là  vô  cùng  linh 

nghiệm, đây thật linh. Đô nhiếp lục căn chính là ở đây nói chánh định 

tụ. Sáu căn là mắt tai mũi lƣỡi thân ý. Mắt thì những thứ thu về từ 

trong  sắc  trần  không  nhìn  nữa.  Tâm  định  rồi,  quí  vị  nhìn  thì  tâm 

không định nữa. Tai từ trong âm thanh trở về lại không nghe nữa. Ý 

từ trong pháp trần  thu về lại không nghĩ đến nữa.  Đây chính là gì? 

Chúng ta nói vạn duyên buông bỏ. Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, 

đem  Phật  A  Di  Đà  để  ở  trong  tâm,  khởi  tâm  động  niệm,  thời  thời 

khắc khắc, ý niệm vừa khởi chính là A Di Đà Phật, không có niệm 

thứ hai. Đó mới là thật linh. Vấn đề gì cũng giải quyết đƣợc. Ngày 





341 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nay chúng ta tập khí phiền não thực sự là một phẩm cũng chƣa đoạn, 

đới nghiệp vãng sanh. Trong kinh thƣờng nói tất cả chúng sanh, hết 

thảy chúng sanh, đây là nói trong thập pháp giới. Phía trên bao gồm 

Phật Bồ Tát, phía dƣới bao gồm chúng sanh địa ngục, chỉ cần thực sự 

buông  bỏ  đƣợc,  chân  tín,  chân  nguyện,  chân  niệm  Phật,  nhất  niệm 

tƣơng  ƣng  nhất  niệm  Phật,  niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật. 

Câu nói này quan trọng.  Trong tâm thật có Phật,  đó chính là tƣơng 

ƣng,  tâm  tƣơng  ƣng  với  miệng,  trong  miệng  có  Phật  trong  tâm  vẫn 

còn nghĩ những việc khác, vậy là không tƣơng ƣng. Cho nên Bồ Tát 

Đại Thế Chí dạy  chúng ta: “nhớ Phật niệm Phật”, nhớ là trong tâm 

có, trong tâm có Phật, trong miệng cũng niệm Phật, họ đã tƣơng ƣng 

rồi. 

Ngƣời  tu  hành  hiện  nay  có  kẻ  phát  nguyện  đời  sau  tiếp  tục  tu 

hành. Theo họ nói, tự lƣờng xét đời nay công hạnh cạn mỏng, đời sau 

giả thêm công hạnh nữa mới mong thành tựu. Nhƣ thế thật là rất sai 

lầm! Trong kinh nói: “Một khi mất thân ngƣời, muôn kiếp khó đƣợc 

lại”, dù cho đƣợc thân ngƣời nhƣng có thể bảo đảm còn biết tu hành 

chăng? 

13. “Hành nhân phát tâm niệm Phật”. 

Chúng ta phát tâm niệm Phật, chúng ta dùng phƣơng pháp “truy 

đảnh” niệm Phật, là câu này tiếp nối câu kia. Lão cƣ sĩ Hoàng Niệm 

Tổ trƣớc khi vãng sanh nửa năm, ngài nói với tôi, ông đã buông xả 

tất cả rồi, nhất tâm chuyên niệm A-Di-Đà Phật, mỗi ngày ông niệm 

Phật 14 vạn tiếng. 14 vạn tiếng niệm nhƣ thế nào vậy? A-Di-Đà Phật, 

A-Di-Đà Phật… “truy đảnh”niệm Phật, câu này tiếp nối câu kia. Tôi 

từng  làm  thí  nghiệm  thì  10  phút  niệm  1.  000  tiếng,  20  phút  có  thể 

niệm hơn 2. 000 tiếng, 1 giờ niệm 6. 000 tiếng Phật hiệu, 10 giờ thì 6 

vạn tiếng Phật hiệu, 20 giờ là 12 vạn tiếng Phật hiệu. Nếu nhƣ niệm 

nhanh hơn một chút nữa, thì 20 giờ là đủ rồi, 20 giờ là có thể niệm 

đƣợc 14 vạn tiếng. Ngƣời già thời gian nghỉ ngơi là 4 giờ, 24 giờ một 

ngày thì 4 giờ nghỉ là đủ rồi, thời gian còn lại đều đang niệm Phật, 





342 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

dốc  sức  niệm  Phật.  Bạn  hỏi“liệu  có  cần  nhƣ  vậy  không?”Ông  thực 

chất cũng là làm cho chúng ta xem, 20 giờ niệm 14 vạn tiếng, không 

đƣợc  có  vọng  tƣởng  xen  vào  trong  đó,  vọng  tƣởng  không  thể  vào 

đƣợc,  không  có  tạp  niệm,  không  có  vọng  tƣởng  thì  nửa  năm  vãng 

sanh. Ông cũng là đang biểu pháp, biểu pháp cho chúng ta xem nếu 

thật sự muốn vãng sanh thì phải làm nhƣ vậy. 

Ngẫu Ích Đại sƣ nói rất hay “Có thể vãng sanh hay không, quyết 

định ở có tín, nguyện hay không?”Thật sự có tín, thật sự có nguyện, 

thì điều kiện vãng sanh đã đầy đủ rồi. Còn đạt phẩm vị cao thấp khi 

sinh  về  thế  giới  Tây  phƣơng  Cực-lạc  là  phẩm  vị  gì?  “Phẩm  vị  cao 

thấp, thuộc về công phu niệm Phật sâu hay cạn”. Cho nên muốn vãng 

sanh  thế  giới  Tây  phƣơng  Cực-Lạc  nhất  định  phải  tín,  nguyện,  trì, 

danh.  Công  phu  niệm  Phật  sâu,  sâu  ở  chỗ  nào  vậy?  Ngài  không  có 

nói niệm Phật nhiều ít, niệm Phật nhiều ít không có nói,  dù chỉ một 

niệm  hay  mƣời  niệm  nếu  nhƣ  công  phu  sâu  cũng  có  thể  thƣợng 

thƣợng phẩm vãng sanh. Có ngƣời một đời chƣa từng niệm Phật, cuối 

cùng  lúc  vãng  sanh  niệm  10  tiếng,  họ  thƣợng  thƣợng  phẩm  vãng 

sanh.  Vậy  niệm  nhƣ  thế  nào?  Thâm  tâm.  Sao  gọi  là  “thâm”?  Tâm 

thanh  tịnh  là  “thâm”,  tâm  bình  đẳng  sâu  hơn  nữa,  giác  là  sâu  nhất. 

Nếu  bạn  dùng  thanh  tịnh,  bình  đẳng  giác  niệm  là  thƣợng  thƣợng 

phẩm, dùng tâm bình đẳng niệm là thƣợng bối là thƣợng trung phẩm, 

thƣợng  hạ  phẩm;  dùng  tâm  thanh  tịnh  niệm  vãng  sanh  Phƣơng  tiện 

hữu dƣ Tịnh độ, là Trung bối vãng sanh, là trung thƣợng phẩm, trung 

trung phẩm, trung hạ phẩm; Còn công phu thành khối vãng sanh, đây 

là  ngƣời  bình  thƣờng  chúng  ta  đều  có  thể  làm  đƣợc,  là  giống  nhƣ 

Hoàng Niệm lão vậy, công phu thành khối. 





343 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Phần thứ sáu 

LÝ LUẬN VIỆC SIÊU ĐỘ TRONG NHÀ PHẬT 

Việc siêu độ trong nhà Phật có lý luận của nó. Điều này ở trƣớc 

chúng tôi đã nói rất nhiều lần, bây giờ nhắc lại cho mọi ngƣời nhớ, 

tôi tin rằng ấn tƣợng vẫn còn rất sâu sắc, đều là nhờ nhân niệm Phật 

từ kiếp trƣớc, đến phút lâm chung đã thành thục rồi, nên mới có quả 

báo thù thắng nhƣ vậy. Sự việc này chẳng thể không biết. Lúc  lâm 

chung họ có đủ ba điều kiện, mới đƣợc thù thắng nhƣ vậy. Nếu thiếu 

đi một trong ba điều kiện này, thì không thể vãng sanh. 

Điều kiện thứ nhất là gặp đƣợc thiện hữu. Điều kiện thứ hai là trí 

óc  minh  mẫn,  không  mê  mờ.  Chúng  ta  quan  sát  thật  kỹ,  khi  lâm 

chung  có  mấy  ngƣời  đƣợc  trí  óc  minh  mẫn?  Có  rất  nhiều  rất  nhiều 

ngƣời khi bệnh nặng lâm chung, ngay cả ngƣời nhà cũng không nhận 

ra, việc này là phiền phức rồi. Hiện nay gọi đó là chứng mất trí của 

ngƣời  già,  có  chứng  bệnh  này  là  vô  cùng  khó  khăn,  trợ  niệm  cũng 

không dễ gì đƣợc vãng sanh. Vì sao vậy? Vì họ không biết niệm Phật 

theo, họ không biết quý vị niệm cái gì. Quý vị thấy trí óc minh mẫn, 

quan trọng đến mức nào. 

Điều kiện thứ ba là, nghe thiện tri thức khai thị lập tức tiếp nhận, 

liền  tin  tƣởng  không  nghi  ngờ,  y  giáo  phụng  hành  mới  thành  công 

đƣợc. 

Ngày xƣa khi tôi mới học Phật, thầy Lý rất coi trọng sự việc này, 

thầy thƣờng nhắc nhở chúng tôi, không đƣợc hẹn, bây giờ tôi chƣa 

niệm Phật, khi lâm chung niệm vẫn còn niệm kịp. Khi lâm chung quý 

vị có đủ ba điều kiện này không? Quý vị có thể nắm chắc điều này 

không? Một vạn ngƣời, trong một vạn ngƣời, chẳng có ai nắm chắc 

đƣợc cả. Nghĩ đến đây, thì bây giờ chúng ta siêng năng hàng ngày là 

quan trọng nhất. Quý vị tuyệt đối không đƣợc dựa vào sự may mắn, 

muốn đƣợc thành tựu, thì điều này không đáng để tin cậy. 

Nếu không hiểu lý luận, cứ tƣởng là niệm vài cuốn kinh thì có 

thể siêu độ, đâu có chuyện dễ dàng nhƣ vậy! Có nhiều ngƣời tạo tội 

nghiệp trong thế gian, đến phút cuối tự mình cũng lo sợ, đi kiếm vài 





344 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

vị pháp sƣ đến tụng kinh, tiêu tai, cầu siêu. Siêu độ chẳng nổi! Chẳng 

có hiệu quả. 

Bổn kinh này dạy phƣơng pháp tu hành cho chúng ta, chính là 

nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà. Nếu chúng ta thật sự nghe hiểu, 

là đã giác ngộ rồi đó. Hết thảy nhân, sự, vật trong thế gian này, càng 

đạm  bạc  càng  tốt.  Thật  sự  phát  lòng  từ  bi,  muốn  độ  những  chúng 

sanh  khổ  nạn  này,  chúng  ta  có  duyên  thì  nên  làm.  Không  phải  bảo 

quý vị đừng làm, nếu không có duyên thì đừng nên phan duyên. Việc 

độ chúng sanh, đợi sau khi đến thế giới Cực Lạc thành tựu viên mãn 

rồi hãy làm. Nghĩ nhƣ vậy là đúng. 

Trong  cuộc  đời  đƣợc  thành  tựu  viên  mãn  là  việc  lớn,  không gì 

lớn hơn. Nói cách khác, ngƣời chƣa thành Phật, thì thành Phật là việc 

cần  thiết,  còn  độ  chúng  sanh  chƣa  gấp  gáp.  Vì  sao  vậy?  Vì  ngƣời 

chƣa  thành Phật, thật sự mà nói, họ cũng không độ đƣợc chúng sanh. 

Chỉ sau khi quý vị thành Phật rồi, quý vị mới độ đƣợc chúng sanh. 

Quan niệm này vô cùng quan trọng. Phật, Bồ Tát và chƣ vị tổ sƣ dạy 

chúng ta, mỗi lời của họ đều là lời chân thật. 

Đại sƣ Ngẫu Ích từ bi, Ngài hy vọng mỗi ngƣời chúng ta, đƣợc 

thành tựu trong đời này. Hiện tiền một câu A Di Đà Phật của chúng 

ta, hoặc là Nam Mô A Di Đà Phật cũng đƣợc, sáu chữ hay bốn chữ 

đều giống nhau. Một câu danh hiệu Phật này vốn là siêu tình ly kiến. 

“Tình” là gì? là luân hồi lục đạo. Nhân của luân hồi lục đạo chính là 

chữ  tình,  không  đoạn  tình  chấp  thì  không  thể  thoát  khỏi  lục  đạo. 

“Kiến” là gì? là pháp giới tứ Thánh. Họ cao hơn chúng ta, họ không 

có  tình  cũng  không  có  kiến.  Kiến  là  phân  biệt,  tình  là  chấp  trƣớc. 

Kiến giải này mọi ngƣời rất dễ hiểu. 

Câu  danh  hiệu  Phật  này,  trong  lục  đạo  không  có.  Trong  mƣời 

pháp giới cũng không có, nên gọi là siêu tình ly kiến. Sự cảm ứng của 

câu  danh  hiệu  Phật  này  là  ở  thế  giới  Tây  phƣơng  Cực  Lạc.  Ngƣời 

niệm Phật đều vãng sanh về thế giới Cực Lạc, không tƣơng ƣng với 

những thế giới khác. “Hà lao thuyết diệu thuyết huyền”. Câu “thuyết 

diệu  thuyết  huyền”  này  nghĩa  là  gì?  Nghiên  cứu  kinh  điển,  nghiên 





345 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

cứu kinh điển tức là “thuyết diệu thuyết huyền”. Đại sƣ Ngẫu Ích nói 

câu này, là chúng ta hiểu rõ rồi. 

Ngƣời chân chánh niệm Phật, một lòng quy y Phật A Di Đà, một 

phƣơng hƣớng là cầu sanh Tịnh Độ, một mục tiêu là thân cân Phật A 

Di Đà, thì không cần kinh điển nữa. Vì sao vậy? Vì kinh giáo không 

còn  kịp  nữa.  Nghiên  cứu  kinh  điển  là  hiểu  đƣợc  một  chút  đạo  lý, 

nhƣng không thể vãng sanh. Không nghiên cứu kinh điển thì chẳng 

hiểu gì cả, nhƣng họ có thể đến thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực 

Lạc rồi thì điều gì họ cũng biết. 

1. Nhân quả là nói đến ba đời, con ngƣời không phải chỉ có 

một đời này. 

Chúng ta có đời quá khứ, có đời vị lai. Đời này khổ sở một chút, 

đời  sau  tốt  đẹp.  Nếu  đời  này  hƣởng  hết  phƣớc,  đời  sau  chịu  khổ. 

Ngƣời  tin  theo  nhân  quả  sẽ  nói  là  “phong  thủy  luân  lƣu  xoay 

chuyển”. Vì lẽ đó, chúng ta chẳng hâm mộ kẻ phú quý, vì sao? Trong 

quá  khứ,  ngƣời  đó  tu  nhân  lành,  nay  ngƣời  ấy  phải  đƣợc  phú  quý. 

Đời quá khứ, chúng ta chẳng tu nhân lành, đời này phải sống khổ sở 

một chút. Hiểu rõ đạo lý này, tuy cuộc sống của chúng ta thanh bần, 

ta tu nhiều thiện nhân, tu thiện nhân rất siêng năng, vận mạng của ta 

bèn chuyển biến ngay trong đời này! Tuổi trẻ chịu khổ một chút, tuổi 

già  hƣởng  phƣớc,  đời  sau  tốt  đẹp  hơn.  Ngƣời  hiểu  rõ  đạo  lý  này, 

trong xã hội sẽ chẳng cạnh tranh cùng kẻ khác. Cạnh tranh là phiền 

não, là tạo nghiệp. Vì thế, cổ nhân biết: “Cả đời đều là mạng, chẳng 

do  ngƣời  nửa  phần”,  quý  vị  tranh  chẳng  đƣợc!  Nếu  thật  sự  có  thể 

tranh đƣợc, Khổng Tử cũng tham gia cạnh tranh! Vì sao Khổng Tử 

chẳng tranh giành? Khổng Tử biết là tranh chẳng đƣợc. “Trong mạng 

đã có thì rốt cuộc sẽ có, trong mạng chẳng có, chớ cƣỡng cầu”, cầu 


chẳng đƣợc! Đối với chuyện tu nhân, đức Phật đã giảng đạo lý này, 

chúng  ta  phải  hiểu  rõ.  Nhà  Phật  dùng  phƣơng  pháp  gì  để  tu  nhân? 

Dùng bố thí. Chúng ta hy vọng phát tài, hãy tu tài bố thí. Hy vọng 

đƣợc thông  minh, trí huệ,  hãy tu pháp bố thí. Hy vọng khỏe  mạnh, 

sống lâu, hãy tu vô úy bố thí; đức Phật dạy chúng ta những điều ấy. 

Vì  thế,  “trong  cửa  nhà  Phật,  có  cầu  ắt  ứng”.  Đức  Phật  dạy  quý  vị 

phƣơng pháp và đạo lý, bản thân quý vị nƣơng theo đạo lý ấy để tu 





346 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

học, quả báo bèn hiện tiền. Phát tài, thông minh, trí huệ, khỏe mạnh, 

sống  lâu,  có  phải  là  do  Phật,  Bồ  Tát  ban  cho  quý  vị  hay  không? 

Chẳng phải! Phật, Bồ Tát ban cho quý vị lý luận, phƣơng pháp, quý 

vị tự cầu nhiều phƣớc. Chớ nên không biết điều này! 

Nhƣ trong Từ Bi Tam Muội Thủy Sám có nói quốc sƣ Ngộ Đạt 

có duyên phận đặc biệt với một vị A La Hán là tôn giả Ca Nặc Ca. Vị 

A La Hán ấy biết trong tƣơng lai  Sƣ sẽ  gặp chuyện không  may, sẽ 

gặp tai nạn lớn, Ngài sẽ giúp Sƣ hóa giải tai nạn ấy. Vì thế, Ngài biến 

hóa thành một gã ăn mày, lại còn là một gã ăn mày bệnh tật rất nặng, 

thân thể tƣơm  mủ, hôi thối khôn sánh, ngƣời bình phàm đều chẳng 

muốn  đến  gần!  Vị  A  La  Hán  ấy  cố  ý  khiến  cho  quốc  sƣ  Ngộ  Đạt 

trông thấy. Lúc đó, ngài Ngộ Đạt còn chƣa là quốc sƣ, còn chƣa nổi 

tiếng. Quốc sƣ Ngộ Đạt là cao tăng mƣời đời. Sƣ xuất gia tu hành lần 

này là đời thứ mƣời, mỗi lần mất đi lại trở vào nhân gian, lại xuất gia, 

mƣời  đời  đều  là  xuất  gia  cao  tăng,  làm  thầy  của  đế  vƣơng.  Vì  thế, 

ngƣời xuất gia lỗi lạc hơn  mọi ngƣời đều chẳng phải do một đời tu 

thành, mà là mƣời đời! Khi Sƣ chƣa nổi danh, gặp ngƣời ăn mày ấy, 

thấy  ngƣời  ấy  rất  đáng  thƣơng.  Sƣ  thật  sự  giúp  đỡ,  dùng  đầu  lƣỡi 

liếm vết thƣơng ứa mủ, hút chất độc ra, ngƣời bình thƣờng chẳng thể 

làm đƣợc! Vị A La Hán ấy khảo nghiệm Sƣ, thấy Sƣ từ bi chân thật, 

chẳng giả, từ bi đến mức độ nào? Khá lắm! Ngài thấy rất vừa lòng, 

bèn bảo quốc sƣ Ngộ Đạt: “Trong tƣơng lai, nếu thầy gặp tai nạn to 

lớn, hãy đến tìm tôi”. Ngài nói: “Tôi ở Tứ Xuyên”, cho Sƣ biết địa 

phƣơng  đó.  “Thầy  lên  trên  núi,  thấy  trên  núi  có  hai  cây  tùng  mọc 

cùng một chỗ, đến chỗ cây ấy gọi tên tôi, tôi sẽ xuất hiện”. 

Chẳng biết trải qua bao nhiêu năm, Hoàng Thƣợng thật sự bái Sƣ 

làm thầy, phong làm Quốc Sƣ. Có một ngày, Hoàng Thƣợng tặng Sƣ 

một bảo tọa bằng trầm hƣơng. Quý vị thấy đồng tu tặng tôi chuỗi hạt 

bằng trầm hƣơng này, nghe nói mấy hạt này rất quý, tôi chẳng biết, 

trƣớc nay tôi chƣa hề dùng thứ trân quý này. Ngƣời ở Đài Loan tặng 

cho  tôi,  phải  đến  mƣời  mấy  vạn  đồng  Đài  Loan  mới  có  đƣợc  một 

chuỗi  hạt  nhƣ  vậy!  Trầm  Hƣơng  làm  thành  ghế  Thái  Sƣ3,  rất  nổi 

tiếng quý báu. Bảo tọa trầm hƣơng ấy, hai ngƣời chẳng khiêng đƣợc! 

Hoàng Thƣợng tặng Sƣ bảo tọa ấy. Sƣ ngồi trên đó cảm thấy rất đắc 





347 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ý, cảm thấy dƣờng nhƣ chính mình tuyệt diệu lắm, ngƣời xuất gia nào 

trong thiên hạ cũng chẳng thể sánh bằng ta! Tâm niệm ngạo mạn vừa 

sanh khởi, thần hộ pháp lìa bỏ. Thần hộ pháp vừa rời khỏi, oán thân 

trái chủ tìm đến bên thân. Oán thân trái chủ rất lợi hại, đời trƣớc, Sƣ 

và kẻ ấy cùng làm quan đời Hán, là đồng sự của nhau. Quốc sƣ Ngộ 

Đạt thuở ấy hại chết, hãm hại kẻ ấy, khiến cho Hoàng Thƣợng xử tử 

kẻ  ấy.  Kẻ  ấy  niệm  niệm  chẳng  bỏ  lòng  oán  hận,  muốn  báo  cừu; 

nhƣng Sƣ đã xuất gia, tu hành rất nghiêm túc, có thần hộ pháp bảo 

vệ, quỷ hồn chẳng thể kề cận.  Lần  này,  làm quốc sƣ, thần hộ pháp 

càng  nhiều  hơn.  Vì  nhận  lãnh  bảo  tọa  trầm  hƣơng  ấy,  dấy  lên  một 

niệm tâm ngạo mạn, thần hộ pháp bỏ đi, oan gia bèn tới dựa vào thân 

Sƣ, khiến cho trên đầu gối Sƣ mọc lên một mụn ghẻ hình mặt ngƣời, 

gần  nhƣ  sắp  mất  mạng.  Vị  này  là  thầy  của  Hoàng  Thƣợng,  những 

thầy thuốc giỏi nhất nƣớc và ngự y đều trị liệu, nhƣng chẳng có cách 

nào chữa lành. Sƣ đột nhiên nhớ tới thuở trƣớc từng gặp một gã ăn 

mày. Nghĩ tới ngƣời ấy, Sƣ nói: “Nay ta gặp phải đại nạn này, hãy đi 

tìm thử xem!” Tới nơi đã đƣợc chỉ ở Tứ Xuyên, quả nhiên thấy hai 

cây  tùng.  Sƣ  bèn  gọi  to  ở  đó.  Vừa  gọi,  bèn  thấy  sau  cây  có  chùa 

miếu,  A  La  Hán  Ca  Nặc  Ca  tôn  giả  bèn  xuất  hiện.  Vừa  thấy  Ngài 

xuất hiện, xa lìa đã lâu nay mới gặp gỡ: “Ta bảo ông tới, quả nhiên 

ông thật sự tới”. Ngài bèn giảng cho Sƣ biết nhân duyên nhiễm bệnh: 

“Mƣời đời trƣớc, các ông là đồng sự, các ông là bạn bè. Do ông ghen 

ghét, chƣớng ngại bèn hại ông ta. Ngƣời ta niệm niệm chẳng quên”. 

Do vậy, dùng nƣớc Từ Bi Tam Muội rửa ghẻ mặt ngƣời để hóa giải, 

điều đình, hóa giải. Đối phƣơng đã nhận lời, mối oán kết ấy đƣợc hóa 

giải, ghẻ mặt ngƣời bèn khỏi hẳn! Quý vị ngẫm xem, cao tăng mƣời 

đời, lỡ hại chết một ngƣời, mà kẻ đó chẳng bỏ mối oán cừu ấy, đợi cơ 

hội để báo thù, đáng sợ quá! 

Pháp sám hối Từ Bi Thủy Sám vẫn còn lƣu truyền. Hiện thời, 

trong Phật môn, lạy Thủy Sám rất nhiều. Lạy Thủy Sám thì nhất định 

phải  nói  rõ  ràng,  minh  bạch  chuyện  này.  Con  ngƣời  phải  dùng  cái 

tâm  từ  bi  thật  sự  để  đối  đãi  ngƣời  khác,  tiếp  độ  vật,  chớ  nên  hại 

ngƣời. Sát sanh hại mạng, quý vị hại ngƣời ta, ngƣời ta hận quý vị. 

Quý vị hại súc sanh, quý vị giết nó, ăn nó, nó có cam tâm tình nguyện 





348 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hay chăng? Do vậy, nghĩ đến chỗ này, sẽ cảm thấy hết sức đáng sợ; 

quý vị còn dám ăn thịt chúng sanh hay không? Trong kinh, đức Phật 

có nói: “Quý vị ăn kẻ khác tám lạng, đời sau phải trả kẻ ấy nửa cân”. 

Nợ mạng phải trả bằng mạng, thiếu nợ phải đền tiền. Nhân quả ba đời 

chẳng trốn đƣợc! Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, liễu giải chân tƣớng sự 

thật, trong cuộc đời này, đãi ngƣời tiếp vật, tâm bèn bình lặng. Nếu 

chúng ta bị thua thiệt, ngƣời ta dùng thủ đoạn chẳng chánh đáng để 

tƣớc  đoạt  tài  vật  của  chúng  ta,  chúng  ta  cƣời,  chắc  là  đời  trƣớc  ta 

thiếu nợ hắn, hãy trả lại cho hắn, chẳng có tâm oán hận! Nếu ta chẳng 

nợ hắn, hắn đoạt  đi cũng chẳng sao! Đời sau hắn còn phải trả kèm 

thêm  tiền  lời  cho  ta.  Tâm  bình  khí  hòa  để  xử  lý  chuyện  này,  đó  là 

chánh xác. Hắn cƣớp đoạt những thứ của ta, đó là trộm lấy, là “đạo 

tâm:  cái  tâm  trộm  cắp.  Nếu  ta  dùng  thủ  đoạn  để  lấy  lại  thì  cũng  là 

“đạo  tâm”,  cũng  phạm  vào  sai  lầm.  Kẻ  ấy  phạm  lỗi  lầm,  ta  chẳng 

phạm  lỗi  lầm,  chẳng  cần  phải  so  đo,  hãy  thành  tựu  đức  hạnh  của 

chính  mình.  Không  chỉ  chẳng  oán  hận,  mà  còn  phải  cảm  tạ.  Giống 

nhƣ khảo thí, công phu của ta rốt cuộc nhƣ thế nào? Bố thí, trì giới, 

nhẫn nhục, trải qua sự việc để luyện tâm, trải qua những chuyện ấy 

để  khảo  nghiệm  chính  mình  có  thành  tựu  hay  không.  Vì  thế,  luôn 

dùng cái tâm cảm ơn để xử lý. 

Phàm là kẻ hủy báng, ganh ghét, lăng nhục, tổn thƣơng ta, ta đều 

cảm ơn. Vì sao? Toàn là đến khảo nghiệm ta để xem rốt cuộc ta là 

học Phật thật sự hay giả vờ học. Nếu đối với những nghịch cảnh và 

các kẻ ác ấy mà còn có tâm oán hận, chứng tỏ chúng ta đã học Phật 

uổng công rồi! Đức Phật dạy nhƣ thế nào, đều quên sạch cả rồi! Quý 

vị thấy Thích Ca Mâu Ni Phật trong lúc tu nhân, tu Nhẫn Nhục Ba La 

Mật, gặp phải vua Ca Lợi, bị lăng trì xử tử, Bồ Tát chẳng có chút tâm 

oán hận nào, Nhẫn Nhục Ba La Mật bèn viên mãn. Nếu không gặp 

tình  cảnh  ấy,  Ngài  vẫn  chƣa  tu  viên  mãn  Nhẫn  Nhục  Ba  La  Mật. 

Trong lần khảo đảo to lớn cuối cùng ấy, Ngài trúng cách, vƣợt qua, 

chẳng oán hận vua Ca Lợi, mà còn cảm tạ nhà vua. Lúc sắp chết, bảo 

vua Ca Lợi: “Trong tƣơng lai, ta thành Phật, sẽ độ nhà vua đầu tiên”. 

Đó là báo ân, nhƣ vậy mới là đệ tử đức Phật, chúng ta hãy nên học 

tập điều này. Đúng là thật sự học hiểu, chẳng trụ vô vi, chẳng trụ hữu 





349 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

vi.  Bất  luận  trong  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh,  thiện  duyên  hay  ác 

duyên, đều chẳng động tâm, giữ gìn sự “thanh tịnh, bình đẳng, giác” 

của chính mình, vĩnh viễn giữ tâm cảm ân, tâm báo ân, đó là đúng. 

Đừng sợ bị thua thiệt. Bị thua thiệt là có phƣớc, đừng chiếm tiện nghi 

của kẻ khác. Chiếm tiện nghi là họa hại, là tai họa, biết bị thua thiệt là 

phƣớc, cổ thánh tiên hiền nói chẳng sai! 

2. Thế gian này chỉ có khổ, chẳng có vui. 

Đức  Phật  dạy  con  ngƣời:  “Thế  gian  này  chỉ  có  khổ,  chẳng  có 

vui!  Cái  gọi  là  “vui”  chính  là  gì  vậy?”.  Khổ  tạm  thời  ngừng  trong 

chốc lát, tạm ngừng, chẳng phải là vĩnh viễn ngƣng dứt, quý vị bèn 

cảm thấy rất vui. Thí dụ nhƣ ăn uống, quý vị ăn no nê, ăn rất ngon, 

rất vui sƣớng. Nếu quý vị chẳng đƣợc ăn một bữa, liền cảm thấy khổ, 

đói bụng mà! Hai bữa chẳng đƣợc ăn càng khổ hơn. Đói tới bảy ngày 

sẽ  chết  đói!  Lẽ  nào  chẳng  khổ?  Khổ  chẳng  thể  biến  thành  lạc,  cho 

nên khổ là thật, lạc là giả. Thí dụ nhƣ ăn thứ gì đó cảm thấy rất sung 

sƣớng.  Ăn  thứ  quý  vị  ƣa  thích,  ăn  một  chén  rất  vui  sƣớng,  ăn  hai 

chén vẫn còn đƣợc, nhƣng bắt quý vị ăn liên tục tới hai mƣơi chén, 

khổ  ngay!  Đó  gọi  là  gì?  Lạc  có  thể  biến  thành  khổ,  nên  lạc  chẳng 

phải  là  thật,  nhƣng  khổ  chẳng  thể  biến  thành  lạc.  Trong  kinh,  đức 

Phật  đã  giảng  những  chuyện  này  rất  nhiều,  rất  rõ  ràng.  Ngài  dạy 

chúng  ta, ngƣời sống trong thế gian này có tám nỗi khổ. Ngoài tám 

nỗi khổ (đƣợc gọi chung là Khổ Khổ), còn có Hoại Khổ, còn có Hành 

Khổ. Chúng sanh trong Dục Giới phải chịu đủ ba loại khổ lớn này, ai 

nấy đều chẳng có cách nào tránh né bốn loại đầu trong Khổ Khổ  là 

sanh, lão, bệnh, tử. 

“Thần thức” - Nhà Phật gọi là “thần thức”, ngƣời thế gian gọi là 

“linh  hồn”.  Linh  hồn  đi  đầu  thai.  Đến  đầu  thai  thì  nhất  định  là  có 

duyên với cha mẹ. Chẳng có duyên, kẻ ấy chẳng đến! Có ngƣời mong 

có  con  cái,  mong  ngóng  cả  đời  vẫn  chẳng  có!  Ngƣời  ấy  chẳng  có 

duyên, chẳng có duyên gặp gỡ. Duyên gì vậy? Trong kinh, đức Phật 

đã  dạy,  duyên  rất  nhiều,  rất  phức  tạp,  nhƣng  chẳng  ngoài  bốn  loại 

lớn, bốn loại lớn ấy gọi là “tứ duyên sanh pháp”. Trong bốn loại lớn 

ấy, thứ nhất là báo ân. Đứa trẻ ấy sanh vào nhà quý vị hết sức ngoan 

ngoãn, khéo léo, thông  minh, đáng yêu, nó đến báo ân. Ngƣời  Hoa 





350 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

gọiđứa con nhƣ vậy là “hiếu tử, hiền tôn” con hiếu, cháu hiền. Vì thế, 

ngƣời ta phải bố thí ân đức, vì sao? Trong tƣơng lai,  con cháu đến 

báo ân đông đảo. Nếu kết oán cừu cùng kẻ khác, chuyện này sẽ phiền 

toái lắm! Trong tƣơng lai, đứa trẻ sanh vào nhà quý vị để báo cừu, 

chẳng phải là phiền phức hay sao? 

Thuở  trƣớc,  hơn  bốn  mƣơi  năm  trƣớc,  tôi  giảng  kinh  Lăng 

Nghiêm tại Đài Bắc. Trong thính chúng có một vị, nay đã mất, cụ đã 

vãng sanh. Vị lão cƣ sĩ ấy lớn tuổi hơn chúng tôi rất nhiều, đại khái 

lớn hơn tôi hai mƣơi tuổi. Lão cƣ sĩ đến nghe kinh mỗi ngày. Chúng 

tôi nói đến những chuyện trong kinh, cụ bảo tôi: “Những chuyện ấy 

là  thật,  chẳng  giả!”  Trƣớc  thời  Kháng  Chiến,  tức  là  trƣớc  khi  cuộc 

kháng chiến chống Nhật bùng nổ, cụ sống tại Thƣợng Hải. Khi ấy, cụ 

đã buôn bán, chính mắt trông thấy. Không phải là chuyện của chính 

cụ, mà là chuyện của một ngƣời bạn cụ, tuổi cũng xấp xỉ tuổi cụ, hết 

sức  thân  thiết,  cũng  là  đồng  hƣơng,  họ  là  ngƣời  tỉnh  Chiết  Giang. 

Ngƣời bạn ấy giúp việc cho một doanh nhân ngƣời Đức. Ngƣời Đức 

ấy  kinh  doanh  một  công  ty  cỡ  nhỏ  về  tàu  bè,  hình  nhƣ  chỉ  có  một 

chiếc  tàu.  Ngƣời  bạn  ấy  hết  sức  thật  thà,  làm  việc  hết  sức  có  trách 

nhiệm, nên rất đƣợc ông chủ tín nhiệm. Sau khi cuộc Kháng Chiến 

bùng nổ, vị chủ nhân là ngƣời Đức, trở về nƣớc, ủy thác công ty cho 

ông ta, dặn ông ta hãy cố gắng kinh doanh. Sau khi ông chủ trở về 

nƣớc, ngay cả tin tức cũng chẳng có, cũng chẳng biết là còn sống hay 

không. Ông ta kinh doanh công ty ấy rất thuận lợi, tiền kiếm đƣợc lại 

dùng mua thêm mấy chiếc tàu nữa, biến thành một công ty tàu bè cỡ 

lớn.  Khi  đó,  đang  trong  thời  Kháng  Chiến,  ngƣời  Nhật  chiếm  đóng 

Thƣợng  Hải;  ông  ta  kinh  doanh  khá  lắm,  cũng  kết  hôn,  sanh  đƣợc 

một đứa con quả thật cũng rất đáng yêu, cũng rất ngoan ngoãn, khéo 

léo, đó là một bé trai. Sau khi Kháng Chiến thắng lợi, vị bằng hữu ấy 

tuổi cũng đã rất cao, dƣờng nhƣ là nhằm sinh nhật thứ năm mƣơi, đứa 

con lên mƣời. Đứa nhỏ ấy hết sức thích dùng tiền, học Tiểu Học mà 

luôn  đem  theo  mƣời  mấy  đồng.  Thuở  ấy,  mƣời  mấy  đồng  rất  lớn. 

Trong thời gian Kháng Chiến, có thể nói là  mƣời đồng gần nhƣ có 

thể dùng làm tiền chi dụng cả một tháng cho một gia đình bốn ngƣời. 

Đồng tiền rất có giá! Có một hôm, đứa bé ấy đi đƣờng, làm rớt tiền, 





351 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

một cụ già nhặt đƣợc. Cụ già ấy là bạn của cha nó, do quen biết, nên 

cụ  gọi  tên  đứa  bé,  cầm  tiền  trên  tay,  bảo:  “Ngƣơi  gọi  ta  một  tiếng 

bác, ta sẽ trả món tiền này cho ngƣơi”. Đứa bé ấy nói nhƣ thế nào? 

“Ông gọi tôi một tiếng bác, tôi cho lại ông mƣời đồng”. Đứa bé ấy 

láu lỉnh đến mức độ ấy. Đến hôm sinh nhật, ông ta đột nhiên thấy con 

mình biến đổi, có hình dạng giống nhƣ ông chủ khi trƣớc, nên mới 

hoảng nhiên đại ngộ: Ông chủ của ông ta đã chết, đầu thai đến nơi 

đây, tài sản này là của ông ấy. Do ông ta rất thông minh, ngay lúc ấy 

bèn tuyên bố toàn bộ tài sản của công ty này giao cho con ông ta, còn 

ông  ta  làm  thuê  cho  con.  Vị  lão  cƣ  sĩ  kể  cho  chúng  tôi  nghe  câu 

chuyện này, đứa bé ấy đến đòi nợ. Đời trƣớc, nó ủy thác quý vị kinh 

doanh, chẳng tặng cho quý vị, nên lại đầu thai đến đòi nợ. Ngƣời ấy 

thật thà, lão thành, sau khi tuyên bố, bèn giữ thân phận làm công, về 

sau vẫn sống bình yên. 

Cuối cùng, vị cƣ sĩ  họ Ổ ấy đến Đài Loan, cũng chẳng có liên 

lạc, nhƣng tôi tin tƣởng kết quả cuối cùng của Ổ cƣ sĩ sẽ tốt đẹp, vì 

ông ta hiểu nhân quả, chẳng có tâm tham, vẫn chăm sóc đứa con rất 

chu đáo; bởi lẽ, ông ta hiểu rõ đứa con đến đòi nợ. Quý vị đối xử tốt 

với nó, nó cũng đối xử với quý vị tốt đẹp, cũng giống nhƣ trong quá 

khứ  ông  chủ đã  tin  tƣởng,  tín  nhiệm  quý  vị.  Đức  Phật  giảng  chẳng 

sai, con cái bất hiếu, khinh lờn cha mẹ, thậm chí giết hại cha mẹ, đó 

là đến báo oán. Còn có trƣờng hợp đến đòi nợ, hoặc đến trả nợ. Đức 

Phật chia mối quan hệ giữa cha mẹ và con cái thành bốn loại lớn ấy. 

Sau khi đã giác ngộ, bất luận là quan hệ gì, mọi ngƣời cùng nhau học 

Phật, biến thành đồng tham đạo hữu. Chính mình đã khai ngộ, cũng 

giúp ngƣời nhà quyến thuộc ai nấy đều giác ngộ, đó là tốt đẹp! Đây 

cũng là nhƣ trong kinh thƣờng nói: “Phật chẳng độ kẻ vô duyên”. Bất 

luận  đối  với  quý  vị  là  oán  hay  thân,  là  tranh  chấp  hay  nợ  nần,  nói 

chung đều là kẻ có duyên, hễ gặp gỡ, đều phải dùng Phật pháp để giải 

quyết, đó là đúng! 

Trong tám khổ, chẳng ai trốn khỏi sanh, lão, bệnh, tử. Sống một 

trăm tuổi, vẫn phải chết. Sanh Khổ, chúng ta không biết, ai nấy đều 

quên sạch. Trong kinh, đức Phật dạy rõ những nỗi đau khổ khi trẻ thơ 

sanh ra. Ở trong thai mẹ mƣời tháng, kinh Phật hình dung nỗi khổ ấy 





352 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

bằng từ ngữ “thai ngục”, chẳng khác địa ngục cho mấy! Mẹ uống một 

chén nƣớc nóng, con nhƣ ở trong tám địa ngục nóng. Mẹ uống một 

chén nƣớc đá, con nhƣ ở trong tám địa ngục lạnh. Tâm tình, nhất cử, 

nhất  động  của  mẹ  đều  gây  ảnh  hƣởng  rất  lớn  cho  con.  Con  phải  ở 

trong  bào  thai  mƣời  tháng,  ngạn  ngữ  nói  là  “sống  một  ngày  giống 

nhƣ cả năm”; đau khổ nhƣ thế đó. Lão Khổ thì chúng ta trông thấy. 

Quý vị thấy nhiều cụ già, đặc biệt là đến thăm viện dƣỡng lão, quý vị 

sẽ thấy vận mạng bi thảm của ngƣời già trong tuổi xế chiều, nhất định 

quý  vị  sẽ  nghĩ  ngợi:  “Ta  về  già  có  gặp  tình  cảnh  này  hay  không?” 

Nếu con cái bất hiếu, chẳng phải là sẽ đƣa quý vị vào viện dƣỡng lão 

ƣ?  Rất  có  thể!  Không  có  con  cái,  tuổi  đã  cao,  chánh phủ  cũng  đƣa 

quý vị vào viện dƣỡng lão. Bên ngoại quốc, theo quy chế của ngoại 

quốc, nhƣ ở Mỹ, Öc Đại Lợi, những quốc gia ấy còn đỡ, quý vị đã 

già, sau khi về hƣu, quốc gia cấp tiền dƣỡng lão, tiền chi dụng mỗi 

tháng  cứ  đúng  kỳ  bèn  gởi  tới,  về  phƣơng  diện  đời  sống  vật  chất 

chẳng có vấn đề gì! Quá nửa là con cái gởi cha mẹ vào viện dƣỡng 

lão, vì quý vị tuổi đã cao, cần có ngƣời chăm sóc, chẳng có cách nào 

sống  trong  gia  đình  của  chính  mình.  Vì  thế,  tự  mình  bán  nhà,  đến 

sống  trong  viện  dƣỡng  lão.  Cuộc  sống  vật  chất  có  thể  sống  đƣợc, 

nhƣng  chẳng  có  cuộc  sống  tinh  thần.  Nếu  quý  vị  hỏi  những  ngƣời 

già: “Tình trạng cuộc sống của quý vị là nhƣ thế nào?” Họ sẽ trả lời 

bằng một câu: “Ngồi ăn chờ chết”. Viện dƣỡng lão đông ngƣời, nói 

chung,  mỗi  tuần  có  một,  hai  trƣờng  hợp  tử  vong,  đƣợc  khiêng  đi. 

Hằng ngày trông thấy tình hình ấy, “ngày nào sẽ đến lƣợt ta?” Quý vị 

nói xem, bi thảm dƣờng nào? Lão Khổ đấy! 

3. Ngƣời cõi Diêm Phù Ðề lúc mới sanh xong, nên làm thiện 

sự để thêm sự lợi ích. 

Ngƣời cõi Diêm Phù Ðề lúc mới sanh xong, không kể là con trai 

hay con gái, hoặc khi sắp sanh, chỉ nên làm thiện sự để thêm sự lợi 

ích cho nhà cửa, thì tự nhiên Thần Thổ Ðịa sẽ vô cùng hoan hỷ, ủng 

hộ cho cả mẹ lẫn con đều đƣợc sự an lạc lớn, hàng quyến thuộc cũng 

đƣợc lợi ích. Đây là nói rõ khi ngƣời nhà sanh con, trong thế gian đây 

là việc vui mừng, có con nối dõi, ngƣời Trung Quốc rất coi trọng việc 

tiếp nối giòng họ, cho nên không thể không vui mừng. Vui mừng thì 





353 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nên làm việc tốt, phải biết làm việc thiện mới có thể tăng thêm lợi ích 

cho  gia  đình  ấy.  Vị  thần  Thổ  Địa  cai  quản  vùng  ấy,  thần  Thổ  Địa 

giống nhƣ xã trƣởng, trƣởng làng ở Trung Quốc thời xƣa, các “bảo 

trƣởng, ấp trƣởng” cai quản một làng, một vùng nhƣ vậy. Những quỷ 

thần này thấy bạn làm lành, trong nhà bạn lại có thêm một đứa con 

thì họ “ủng hộ tử mẫu, đắc đại an lạc”, mẹ con bình yên, quyến thuộc 

của  bạn  đƣợc  lợi  ích,  quỷ  thần  che  chở,  gia  bị.  Xin  xem  tiếp,  nếu 

không biết ý của thiên địa quỷ thần thì sẽ tạo tội nghiệp. 

Hoặc dĩ sanh hạ thận vật sát  hại, thủ chƣ tiên vị, cúng cập  sản 

mẫu,  cập  quảng  tụ  quyến  thuộc,  ẩm  tửu  thực  nhục,  ca  nhạc  huyền 

quản, năng lịnh tử mẫu bất đắc an lạc. 

Hoặc khi đã sanh rồi thì nên cẩn thận, chớ giết hại để lấy những 

vị  tƣơi  ngon  cung  cấp  cho  ngƣời  sản  mẫu,  cùng  nhóm  họp  hàng 

quyến thuộc lại để uống rƣợu, ăn thịt, ca hát, đánh đàn, thổi sáo; vì có 

thể khiến cho cả mẹ lẫn con chẳng đƣợc an lạc. 

Ngƣời trong thế gian chẳng biết sự lợi hại này, khi sanh con bèn 

làm tiệc ăn  mừng, ăn mừng bèn sát  sanh. Chƣ vị nghĩ thử xem, sát 

sanh kết oán thù với những chúng sanh ấy, bạn tạo những tội nghiệp 

nhƣ vậy, món nợ sát sanh này sẽ trút lên đầu hai mẹ con ngƣời ấy, tại 

sao vậy? Vì nếu không sanh con thì họ sẽ không sát sanh ăn mừng, 

khi  sanh  con  bèn  sát  hại  những  con  vật  ấy  để  ăn  mừng.  Ngƣời  thế 

gian  sát  sanh  lúc  sanh  con,  lúc  chết  đi  cũng  sát  sanh,  mỗi  năm  ăn 

mừng tuổi thọ cũng sát sanh, nhƣ vậy thì làm sao đƣợc! Tội nghiệp 

ấy  nặng  biết  bao!  Không  những  không  nên  sát  sanh,  những  lời  nói 

trong kinh có mấy ai hiểu đƣợc? Có mấy ai chịu làm theo? “Thủ chƣ 

tiên vị, cung cấp sản mẫu”, sau khi sanh con thì phần đông ngƣời ta 

phải tẩm bổ. Phƣơng pháp tẩm bổ rất nhiều, không lẽ phải sát sanh 

thì mới đƣợc sao? Không lẽ phải ăn thịt mới đƣợc sao? Đạo lý này, 

chỉ có ngƣời thật sự học Phật và ngƣời hiểu rõ những chân tƣớng sự 

thật này mới chọn ăn chay. Cho ngƣời mẹ vừa mới sanh con ăn chay 

tuyệt đối khoẻ mạnh, thứ nhất là tâm họ đƣợc yên ổn, thứ nhì là đƣợc 

Phật,  Bồ  Tát,  thiên  địa  quỷ  thần  ủng  hộ,  họ  làm  sao  không  yên  ổn 

đƣợc!  Chúng  tôi  thƣờng  tiếp  xúc  với  một  số  bạn  đồng  tu,  trong  số 

ngƣời này có ngƣời nói đến “thai lý tố” (ăn chay lúc mang thai). Ở 





354 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Đài Loan, tôi biết có vài vị đồng tu từng trải qua việc này, lúc ngƣời 

mẹ mang thai mà ăn thịt thì ói mửa nên phải ăn chay, đứa con sanh ra 

liền ăn chay,  mãi đến khi  mấy chục tuổi cũng ăn chay, thân thể rất 

khoẻ  mạnh.  Chẳng  phải  là  không  ăn  thịt  thì  không  đƣợc,  không  ăn 

thịt thì thân thể không khoẻ mạnh, lẽ nào lại  nhƣ vậy! Sát sanh tạo 

nghiệp,  tựa  đề  của  đoạn  này  trong  cuốn  chú  giải  gọi  là  “Nên  bảo 

thẳng thừng với mọi ngƣời đừng sát sanh”, nhất quyết không thể sát 

sanh. 

“Quảng tụ quyến thuộc”, đây là lúc bạn bè thân quyến đến nhà 

chúc mừng, chẳng tránh khỏi uống rƣợu ăn thịt, gia đình giàu có thì 

còn “ca nhạc huyền quản”, hiện nay gọi là mở hội khiêu vũ. Những 

nhà  giàu  có,  trƣởng  giả  ở  Trung  Quốc,  trong  dịp  này  còn  có  hát 

tuồng,  mời  đoàn  hát  lại  hát  kịch  để  ăn  mừng.  Cách  làm  này  “năng 

lịnh tử mẫu, bất đắc an lạc”, tại sao vậy? Quý vị vui mừng, quỷ thần 

ở kế bên nhìn thấy rất bực tức, sẽ chẳng che chở, gia bị cho quý vị. 

Sát hại những chúng sanh này thì tƣơng lai sẽ  bị họ đến đòi  mạng. 

Nếu quý vị thật sự hiểu rõ đạo lý nhân quả báo ứng, đúng nhƣ câu 

“ăn thịt nó nửa cân, tƣơng lai phải trả nó tám lƣợng”, một tí tiện nghi 

gì cũng chẳng chiếm đƣợc. Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý, hiểu rõ chân 

tƣớng sự thật này thì nhất định sẽ chẳng dám ăn thịt chúng sanh, làm 

hại chúng sanh, biết rằng làm hại chúng sanh là làm hại chính mình, 

gây phiền phức cho chúng sanh tức là gây họa cho mình, nhƣ vậy là 

trái nghịch với lòng tốt của quỷ vƣơng và thần Thổ Địa. 

Vì sao thế? Bởi vì lúc sanh nở khó khăn đó, có vô số ác quỷ cùng 

võng lƣợng, tinh mỵ, muốn tới ăn huyết tanh. Đây là việc phàm phu 

mắt  thịt  chúng  ta chẳng  nhìn  thấy  đƣợc,  đích  thật  có những  ác quỷ 

nhƣ vậy, số lƣợng rất nhiều. “Võng lƣợng tinh mỵ”, họ làm gì? Đây 

là những thứ chúng ta thƣờng gọi là yêu quỷ, họ thích ăn những vật 

này. Hiện nay y học phát triển, mức độ nguy hiểm khi sanh sản thấp 

hơn lúc trƣớc, chúng ta thử hỏi những trạng huống kể trên còn hay 

không?  Vẫn  còn,  nếu  bạn  muốn  hiểu  trạng  huống  của  quỷ  thần  thì 

trong bịnh viện có nhiều nhất. Tôi có vài ngƣời bạn đều học ngành Y 

khoa, lúc chúng tôi gặp nhau họ thƣờng kể những chuyện ma quỷ này 

cho chúng tôi nghe. Bác sĩ, y tá, ngƣời làm việc trong bịnh viện đều 





355 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tin tƣởng. Chính mắt họ nhìn thấy, chính tai họ nghe đƣợc, đặc biệt là 

ở trong bịnh viện lớn, bịnh viện xƣa càng có nhiều quỷ, chẳng khác 

gì  với  những  lời  nói  trong  kinh.  Cho  nên  lúc  ngƣời  còn  sống,  lúc 

ngƣời  chết  thì  những  quỷ  thần  này nhiều  vô  cùng.  Trong  số  các  ác 

quỷ, có thể nói phần lớn đều là oán thân trái chủ; nói thật ra nếu họ 

chẳng có liên quan gì với bạn, ngay cả một chút cũng chẳng thể dính 

líu. Phàm những ai có  thể đến gần thì họ nhất định có quan hệ với 

bạn  trong  đời  trƣớc.  Nhƣng  những  ác  quỷ  này  cũng  có  ngƣời  cai 

quản, là những quỷ vƣơng này cai quản họ. Đối với phần đông chúng 

ta mà nói, Thổ Địa đƣợc kể nhƣ vị thần hộ pháp, là đến bảo vệ cho 

chúng ta, hộ vệ địa phƣơng ấy. 

4. Chúng ta phải tu phƣớc, không thể tạo tội. 

Chính con sớm đã sai các thần linh của nhà cửa đất đai phải bảo 

hộ ngƣời mẹ và đứa con, làm cho họ đƣợc an vui mà hƣởng nhiều sự 

lợi ích. Quỷ vƣơng đã sớm ra lịnh cho những thần Thổ Địa, “linh kỳ” 

cũng là những tiểu quỷ dƣới quyền cai quản của ông, bảo hộ mẹ con 

đƣợc  bình  yên.  Nhƣ  thị  chi  nhân,  kiến  an  lạc  cố,  cánh  hiệp  thiết 

phƣớc, đáp chƣ thổ địa. 

Những ngƣời này thấy sự an ổn vui vẻ thì nên tạo phƣớc để báo 

đáp các thần Thổ Ðịa. Lúc sanh sản mẹ con đƣợc bình yên, phải nên 

tạ ơn quỷ thần bảo hộ, làm thế nào để tạ ơn? Tu thiện, làm việc thiện 

mới là tạ ơn. “Phiên vi sát hại, tập tụ quyến thuộc”, thế mà trái lại, họ 

còn giết hại, tụ tập quyến thuộc. 

Nhƣ vậy là sai, nhƣ vậy chẳng phải là tạ ơn quỷ thần. Thanh Liên 

pháp  sƣ  trong  Chú  Giải,  trích  dẫn  một  câu  chuyện,  là  chuyện  triều 

Minh,  năm  Vạn  Lịch,  chuyện  này  rất  đáng  để  cho  chúng  ta  tham 

khảo,  nói  rõ  sự  hƣởng  dùng  của  quỷ  thần  khác  với  chúng  ta.  Câu 

chuyện của ngài ở trang 123, chữ nhỏ hàng thứ hai đếm ngƣợc lại, 

nói rõ không thể dùng rƣợu thịt để cúng dƣờng quỷ thần. Thời xƣa 

cúng tế quỷ thần, tuy nói là dùng rƣợu nhƣng thật ra là nƣớc, trong cổ 

lễ đƣợc gọi là “huyền tửu”, đó là nƣớc, dùng nƣớc để cúng tế thiên 

địa quỷ thần, dùng đồ chay mới đúng. Nhƣng ngƣời thế gian chúng ta 

chẳng biết đạo lý này, cứ cho rằng nếu không sát sanh để cúng tế thì 





356 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hình  nhƣ  đại  bất  kính,  cứ  nghĩ  nhất  định  phải  sát  sanh  để  cúng  tế. 

Chẳng biết sát sanh để cúng tế là tạo tội nghiệp rất lớn, chắc chắn sẽ 

không đƣợc thiên địa quỷ thần che chở, gia bị. Ngạn ngữ thƣờng nói 

“ông trời có đức háo sanh” (thƣợng thiên hữu háo sanh chi đức). Đã 

là háo sanh thì làm sao bạn có thể sát sanh để cúng tế họ, lẽ nào nhƣ 

vậy đƣợc! 

Vì  lẽ  này,  hễ  phạm  tội  tất  phải  tự  gánh  chịu, ngƣời  mẹ  và  đứa 

con  đều  bị  tổn  hại.  Vì  trong  tiệc  vui  bạn  tạo  những  tội  nghiệp  này, 

chẳng đƣợc quỷ thần bảo hộ, ngƣợc lại còn dẫn nhiều ác ma, ác quỷ, 

yêu tinh quỷ quái đến, họ đến làm loạn, làm cho mẹ con đều không 

đƣợc yên ổn. Nếu chúng ta quan sát kỹ những việc này, tâm tình của 

ngƣời  mẹ  không  yên,  sau  đó  bạn  coi  đứa  con,  quan  sát  kỹ  thì  thấy 

đứa bé thƣờng bị sợ hãi, kinh sợ. Chỉ cần bạn lắng lòng quan sát, bạn 

sẽ  thấy  hình  nhƣ  nó  rất  run  sợ,  rất  sợ  hãi,  tuy  nó  không  biết  nói, 

không biết biểu lộ tình cảm, bạn chỉ cần nhìn động tác trên thân thể 

nó thì biết đƣợc. Đoạn này là nói lúc sanh con, chúng ta phải làm thế 

nào để tu phƣớc, không thể tạo tội. 

5.  Trong  sự  khai  thị  lúc  lâm  chung,  câu  này  vô  cùng  quan 

trọng! 

Lại ở cõi Diêm Phù Ðề, những ngƣời sắp mạng chung, bất luận 

là thiện hay ác, con đều muốn cho họ không bị đọa lạc vào đƣờng ác; 

huống chi là kẻ tự tu thiện căn, làm tăng oai lực của con. 

Chủ  Mạng  quỷ  vƣơng  cũng  rất  từ  bi,  không  những  Chủ  Mạng 

quỷ vƣơng từ bi, phía trƣớc chúng ta coi Ác Độc quỷ vƣơng cũng từ 

bi, ngài chẳng nỡ nhìn thấy chúng sanh đọa tam ác đạo. Nói thật ra 

ngài cũng lƣu ý từng giờ từng phút để giúp đỡ những ngƣời làm ác 

này, làm thế nào có thể miễn thọ quả báo trong tam ác đạo, cho nên 

lúc  lâm  chung  chẳng  cần  biết  những  ngƣời  này  lúc  sanh  tiền  làm 

thiện hay làm ác, ngài đều dùng tâm từ bi để giúp đỡ. Nếu ngƣời lâm 

chung này lúc sanh tiền có thể tu một chút thiện căn thì sự giúp đỡ 

của ngài càng thêm đƣợc lợi ích; nói cách khác, ngài càng có thêm lý 

do để giúp đỡ ngƣời ấy. 





357 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thị  Diêm  Phù  Đề,  hành  thiện  chi  nhân,  lâm  mạng  chung  thời 

diệc hữu bá thiên ác đạo quỷ thần hoặc biến tác phụ mẫu, nãi chí chƣ 

quyến thuộc, dẫn tiếp vong nhân lịnh lạc ác đạo, hà huống bổn tạo ác 

giả. 

Những ngƣời làm thiện ở cõi Diêm Phù Ðề, đến lúc lâm chung 

còn có trăm ngàn quỷ thần trong ác đạo hoặc biến làm cha mẹ, cho 

đến hàng quyến thuộc, dẫn dắt ngƣời chết khiến cho lạc vào ác đạo; 

huống chi là những kẻ vốn đã tạo ác. 

Đoạn kinh này rất quan trọng. Ngƣời lâm chung, chúng ta đã gặp 

qua rất nhiều, lúc lâm chung ngƣời ấy sẽ nói với những ngƣời ở xung 

quanh  rằng  họ  nhìn  thấy  ngƣời  nào  đến.  Những  ngƣời  mà  họ  nhìn 

thấy đều là những bà con, họ hàng đã qua đời. Có phải thiệt là bà con, 

họ hàng hay không? Không phải, thật ra đó là những oan gia, chủ nợ 

biến hiện thành bà con họ hàng, bạn bè đến để dẫn ngƣời ấy đi, dẫn 

đi xong rồi sẽ báo thù, chúng ta phải biết việc này. Vì khi nhìn thấy 

bà con, họ hàng thì rất dễ đi theo họ. Đặc biệt là lúc chúng ta niệm 

Phật trợ niệm, việc quan trọng nhất chúng ta phải đề phòng là việc 

này. Một khi ngƣời lâm chung nói họ “nhìn thấy một ngƣời nào đó”, 

thì lập tức phải nhắc họ đừng để ý tới ngƣời đó, nhất định phải chờ A 

Di Đà Phật hiện ra mới đi theo đức Phật A Di Đà. Nếu chẳng phải là 

đức Phật A Di Đà, bất luận là ngƣời nào hiện ra cũng không cần để ý 

tới. Nếu không để ý, không chú ý thì hiện tƣợng đó sẽ biến mất rất 

nhanh, ngƣời đó sẽ rời khỏi, điểm này là điểm quan trọng nhất. Trong 

sự  khai  thị  lúc  lâm  chung,  câu  này  vô  cùng  quan  trọng!  Luôn  luôn 

nhắc nhở họ, suốt hai mƣơi bốn giờ ngày đêm không thể gián đoạn. 

Chỉ sợ một khi gián đoạn, một khi sơ suất thì bị những oan gia, chủ 

nợ biến thành bà con, họ hàng dẫn họ đi mất, đây là việc ngƣời trợ 

niệm lúc lâm chung không thể không biết, nhƣ vậy thì trợ niệm mới 

có lợi ích lớn lao. Ngƣời trợ niệm dùng tâm chân thành, thanh tịnh, từ 

bi để niệm câu Phật hiệu này, ngƣời trợ niệm càng nhiều càng tốt, từ 

trƣờng đó thù thắng, có thể làm cho những quỷ thần cõi ác này chẳng 

dám đến gần. Nếu ngƣời trợ niệm ít, ngƣời trợ niệm chẳng có thành 

tâm,  thì  quỷ  thần  ác  đạo  sẽ  thắng  thế,  sẽ  thừa  dịp  ngƣời  trợ  niệm 

không đề phòng bèn đi vào phá khuấy, chúng ta phải đặc biệt chú ý 





358 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

điểm  này.  Thế  nên  có  ngƣời  hỏi  nếu  lỡ  không  tìm  đƣợc  ngƣời  trợ 

niệm,  chúng  ta  dùng  máy  niệm  Phật  đƣợc  không?  Chỉ  có  thể  nói 

dùng máy niệm Phật tốt hơn một  chút mà thôi, tốt nhất là có ngƣời 

đến niệm, nhƣ vậy thì sẽ có hiệu quả khác nhau. 

Phàm  khi  gặp  những  chuyện  này  lúc  lâm  chung,  thì  ngƣời  mất 

chắc chắn sẽ rơi vào ba đƣờng ác, nếu lúc còn sống ngƣời ấy lại làm 

nhiều ác nghiệp thì còn tệ hại hơn nữa! Địa Tạng Bồ Tát cũng cứu 

chẳng  nổi.  Sanh  tử  là  việc  quan  trọng  lớn  lao,  sau  khi  chết  đi  sanh 

vào cõi nào là  một vấn đề vô cùng nghiêm túc. Cho nên khi ngƣời 

mắc bịnh, yêu ma ác quỷ đến phá khuấy, trong kinh này nói những 

ngƣời  làm  việc  thiện  cả  đời  cũng  rất  khó  tránh  khỏi,  huống  chi  là 

ngƣời làm ác! Nhân thiện thì đƣợc quả thiện, nhân ác thì có quả ác, 

chắc chắn là chẳng sai; quả báo hiện ra hay không là do duyên đầy đủ 

hay không. Nếu duyên đầy đủ thì quả báo sẽ hiện ra. Thế nên chúng 

ta tiễn đƣa ngƣời vãng sanh nói thật ra là giúp đỡ một ngƣời đi làm 

Phật, cả đời chúng ta làm việc thiện, còn việc thiện nào lớn hơn việc 

tiễn đƣa một ngƣời đi làm Phật?  Chẳng có việc nào lớn hơn việc này 

hết. Nếu lúc một ngƣời lâm nguy, bạn có thể dốc toàn tâm toàn lực để 

chăm sóc họ, từng giờ từng phút nhắc nhở họ, đây tức là chiến đấu 

với vô số ác quỷ ác thần, nhất định phải chiến thắng họ, thì ngƣời mất 

mới có thể vãng sanh một cách thuận lợi, đƣợc Phật tiếp dẫn. Cho dù 

ngƣời tạo ngũ nghịch, thập ác, nếu gặp tăng thƣợng duyên này cũng 

có thể vãng sanh. 

Tôi nghĩ chƣ vị coi Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện 

đều  biết  chuyện  ông  Trƣơng  Thiện  Hòa  đời  Đƣờng.  Trƣơng  Thiện 

Hòa là một kẻ làm nghề giết trâu, cả đời chẳng biết đã làm thịt bao 

nhiêu con trâu, đã làm bao nhiêu ác nghiệp, cho nên lúc lâm chung 

ông ta nhìn thấy rất nhiều ngƣời đầu trâu đến đòi mạng, trong Phật 

pháp  gọi  là  tƣớng  địa  ngục  hiện  lên,  lúc  đó  ông  ta  mới  kêu  cứu. 

Duyên của ông rất tốt, may sao có một ngƣời xuất gia đi ngang, nghe 

tiếng kêu cứu trong nhà, ngƣời xuất gia ấy liền vào nhà ông để coi là 

chuyện  gì.  Ông  nói  ông  nhìn  thấy  rất  nhiều  ngƣời  đầu  trâu,  họ  nói 

phải đền mạng cho họ. Vị xuất gia đó mới đốt một cây nhang rồi kêu 

ông cầm trong tay, kêu ông gấp rút niệm A Di Đà Phật. Do vì muốn 





359 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thoát  khỏi  cảnh  tƣợng  ấy  ông  bèn  niệm  lớn  tiếng  “A  Di  Đà  Phật”, 

mới  niệm  mƣời  mấy  tiếng,  ông  liền  nói  với  ngƣời  nhà  “ngƣời  đầu 

trâu đã biến mất, đều đi mất, A Di Đà Phật đã đến”, nói xong ông bèn 

vãng sanh. Do đó bạn mới biết đã tạo ác nghiệp cũng không sao, nếu 

lúc lâm chung gặp duyên thù thắng, vận may của ông Trƣơng Thiện 

Hòa  thiệt  là  quá  tốt,  gặp  đƣợc  thiện  tri  thức,  nếu  ông  chẳng  gặp  vị 

xuất gia ấy thì nhất định sẽ đọa tam ác đạo, chắc chắn là phải đọa địa 

ngục.  Sau  khi  thọ  tội  ở  địa  ngục  xong  cũng  phải  làm  trâu  để  đền 

mạng, bạn giết một con trâu thì phải đền mạng một lần, bạn giết bao 

nhiêu con trâu thì phải đền mạng bấy nhiêu lần. 

Giết  trâu  bị  quả  báo  nhƣ  vậy,  chƣ  vị  phải  biết,  giết  hại  bất  cứ 

chúng sanh nào cũng phải đền mạng, cho dù động vật nhỏ đến đâu 

cũng phải đền mạng, bạn làm sao đền  mạng cho hết? Bạn giết  một 

con trùng, một con kiến đều phải đền mạng, muôn vàn xin bạn đừng 

tƣởng đây là những côn trùng gây hại thì không sao, chúng ta không 

thể coi thƣờng sanh mạng của chúng, chúng cũng là chúng sanh đã 

làm chuyện ác rồi đầu thai vào cõi súc sanh, biến thành những hình 

trạng nhƣ vậy. Chúng ta trong sáu nẻo luân hồi cũng đã thƣờng làm 

những chuyện này cả rồi, đời này may mắn đƣợc thân ngƣời, làm sao 

biết đƣợc sau khi chúng ta mất thân ngƣời thì sẽ có thân hình của con 

vật  gì?  Thế  nên  có  đƣợc  thân  hình  con  ngƣời  này  cũng  không  thể 

kiêu ngạo, không thể dựa vào thế lực của thân hình này  mà tàn sát 

những động vật nhỏ, vừa chớp mắt thì bạn cũng sẽ phải làm thân hình 

của chúng, bạn cũng sẽ chịu ngƣời khác giết hại, nhân duyên quả báo 

tơ hào chẳng sai. Xin xem đoạn kinh kế tiếp: 

Thế Tôn, nhƣ thị Diêm Phù Đề nam tử nữ nhân lâm mạng chung 

thời, thần thức hôn  mê, bất biện thiện ác, nãi chí nhãn nhĩ cánh vô 

kiến văn. 

Bạch  Ðức  Thế  Tôn!  Những  kẻ  nam  ngƣời  nữ  ở  cõi  Diêm  Phù 

Ðề, lúc lâm chung thì thần thức hôn ám  mê  muội, không phân biệt 

đƣợc thiện ác, cho đến mắt và tai đều không còn thấy nghe gì nữa. 

Đây  là  lúc  lâm  chung,  chúng  ta  gọi là  trạng  thái  hấp  hối,  đoạn 

thời gian này rất ngắn. Đích thật là họ hôn mê chẳng hay chẳng biết, 





360 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

họ chẳng nhận biết đƣợc ngƣời nhà, sức trí nhớ hoàn toàn tiêu mất, 

đây là trạng thái cực kỳ nguy hiểm. Duy chỉ có ngƣời đầu óc còn tỉnh 

táo mới dễ đƣợc giúp đỡ, một khi đầu óc không tỉnh táo thì sự việc sẽ 

rất phiền phức. Khi ngƣời lâm chung gặp phải trƣờng hợp này, cho 

dù  gặp  đƣợc  thiện  tri  thức  cũng  chẳng  giúp  đƣợc  gì,  đây  là  nghiệp 

chƣớng rất nặng, chúng ta phải ghi nhớ lời dạy trong kinh Địa Tạng, 

họ hoàn toàn nƣơng nhờ vào sự giúp đỡ của ngƣời khác. Hiện nay có 

một số ngƣời  mạng sống còn chƣa hết, phƣớc báo còn chƣa hƣởng 

hết, ngƣời hiện nay gọi là chứng ngƣời già mất trí nhớ, chính là trạng 

thái này. Việc nói ở đây là họ chƣa đến lúc lâm chung “thần thức hôn 

mê,  bất  biện  thiện  ác,  nãi  chí  nhãn  nhĩ  cánh  vô  kiến  văn”,  đây  là 

chứng ngƣời già mất trí nhớ. Phải coi phƣớc báo của ngƣời ấy, nếu 

phƣớc báo lớn thì có thể kéo dài thời gian này suốt mƣời năm, tám 

năm,  họ  còn  thở,  vẫn  còn  hô  hấp,  nhƣng  mê  man  chẳng  tỉnh  táo, 

ngƣời thân nhất trong nhà, ngƣời mình thƣơng mến nhất cũng chẳng 

nhận  ra,  mỗi  ngày  hai  mƣơi  bốn  giờ  đều  ở  trong  trạng  thái  hôn 

mê.Những  ngƣời  này  thiệt  đáng  thƣơng,  cầu  sống  không  đƣợc  cầu 

chết cũng không xong, sau khi chết đi nhất định sẽ bị nghiệp lực lôi 

kéo, sẽ chẳng sanh vào cõi thiện, chắc chắn sẽ đọa nẻo ác. Chúng ta 

có  khả  năng  bảo  đảm  chính  mình  tƣơng  lai  sẽ  không  rơi  vào  tình 

trạng này hay không? Ai cũng chẳng dám bảo đảm. Ngày nay chúng 

ta nhìn thấy những tình trạng này, tự mình phải có tâm cảnh giác cao 

độ, đức Phật dạy cho chúng ta phƣơng pháp cứu chữa, chúng ta phải 

ghi nhớ. 

6. Hàng quyến thuộc phải nên thiết đại cúng dƣờng. 

Hàng quyến thuộc phải nên thiết đại cúng dƣờng, chuyển đọc tôn 

kinh, niệm danh hiệu của Phật cùng Bồ Tát; những thiện duyên nhƣ 

thế có thể khiến cho ngƣời chết thoát khỏi các đƣờng ác, và các ma 

quỷ, ác thần đều phải rút lui hoặc giải tán. 

Chữ  quan  trọng  ở  đây  là  “đại  cúng  dƣờng”,  ngƣời  nhà  quyến 

thuộc  có  chịu  làm  hay  không? Rất  nhiều  ngƣời  bị  chứng  ngƣời  già 

mất trí nhớ, nói thật ra họ đều là ngƣời giàu có, trƣởng giả, giòng dõi 

giàu sang. Quyến thuộc ngƣời nhà của họ bận bịu để tranh giành tài 

sản, có  mấy ai chịu làm việc đại cúng dƣờng cho họ? Sống chết gì 





361 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

cũng chẳng có ngƣời hỏi thăm, con cháu tìm hết đủ mọi cách để đoạt 

gia tài, ngƣời này thiệt đáng thƣơng, rốt cuộc cũng phải sanh vào ba 

đƣờng ác. Nếu ngƣời nhà thật sự là ngƣời thông minh, ngƣời hiểu rõ 

Lý muốn cứu họ thì phải dùng hết thảy tài sản của ngƣời ấy để tu đại 

cúng dƣờng, giống nhƣ đoạn trƣớc có nói cô Bà La Môn, cô Quang 

Mục, vì  muốn cứu  mẹ nên bán hết đất đai tài sản của  mình để làm 

việc cúng dƣờng. Ngày nay trong thế gian này đi đâu tìm đƣợc con 

cháu  hiếu  thuận  nhƣ  vậy?  Bạn  sẽ  tìm  chẳng  đƣợc,  cũng  tìm  chẳng 

đƣợc một ngƣời bạn đáng tin cậy, thiệt là nguy hiểm! Nguy hiểm đến 

cùng cực, vậy thì phải làm sao? Không bằng tu đại cúng dƣờng ngay 

bây giờ, trong kinh nói lúc bạn còn sống làm việc này thì bạn có đƣợc 

trọn tất cả lợi ích, bạn sẽ tránh khỏi lúc già bị bịnh khổ nhƣ vậy,  hiện 

nay phải giác ngộ, phải thật sự giác ngộ, con cái cũng tin không nổi, 

bạn bè cũng tin không nổi, ngƣời thân thích nào đến sau cùng lòng dạ 

cũng sẽ thay đổi, chẳng có ai đáng tin, ngƣời thật sự đáng tin đƣợc là 

chính mình. Thừa lúc mình còn khoẻ mạnh, còn hiểu rõ chân tƣớng 

sự thật, chúng ta phải hết lòng tu (chữ tu ở đây nghĩa là làm việc) đại 

cúng dƣờng, dốc hết tâm hết sức để cúng dƣờng. 

Phải tu cúng dƣờng nhƣ thế nào, bạn phải có trí huệ, phải thân 

cận thiện tri thức. Do đó chúng ta phải biết cách tu đại cúng dƣờng, 

phải tu mau lên, không thể chậm trễ, một khi cơ hội mất đi thì muốn 

gặp lại thật không dễ. Ngƣời thật sự có trí huệ, có phƣớc đức chẳng 

có gì khác ngoài việc họ nhìn thấy cơ hội, có thể nắm lấy cơ hội để 

thành tựu trí huệ, phƣớc đức vô lƣợng vô biên của họ. 

“Chuyển độc tôn kinh” tức là đọc tụng Đại Thừa, mỗi ngày phải 

đọc thì không đến nỗi mê hoặc, không đến nỗi bị lay động bởi cảnh 

giới  bên  ngoài.  Tụng  kinh  chính  là  nghe  lời  dạy  của  Phật,  Bồ  Tát. 

“Niệm Phật, Bồ Tát danh hiệu” tức là trì danh niệm Phật. Trong kinh 

đức Phật dạy chúng ta phƣơng pháp tu hành thù thắng nhất, ổn thỏa 

nhất,  nhanh  chóng  nhất,  có  hiệu  quả  nhất  chính  là  “nhất  tâm  xƣng 

niệm A Di Đà Phật”. Bạn phải hiểu rõ “nhất tâm xƣng niệm” thì bạn 

sẽ  đƣợc  tâm  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  sẽ  sanh  trí  huệ;  tâm  không 

thanh  tịnh  sẽ  sanh  phiền  não,  khi  có  phiền  não  thì  bạn  sẽ  tạo  ác 

nghiệp, tâm thanh tịnh sẽ sanh trí huệ, khi bạn có trí huệ thì bạn mới 





362 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

tạo hết thảy thiện nghiệp. Đây là vài phƣơng pháp đức Phật dạy trong 

kinh, cảnh giới của những phƣơng pháp này cũng vô cùng rộng lớn, 

“nhƣ thị thiện duyên, năng lịnh vong giả ly chƣ ác đạo”, tu phƣớc lớn 

nhƣ  vậy,  đó  là  việc  tu  phƣớc.  Đoạn  kinh  phía  trƣớc  đã  nói  những 

quyến  thuộc  giúp  họ  tu  phƣớc  này  đƣợc  sáu  phần  bảy  công  đức, 

ngƣời mất chỉ đƣợc một phần bảy. Đích thật có thể giúp họ lìa khỏi 

ác đạo, tại sao vậy? Khi lâm chung đầu óc họ hôn mê, bất tỉnh nhân 

sự  thì  họ  nhất  định  sẽ  đọa  ác  đạo.  Lúc  đó  chúng  ta  trợ  niệm  cũng 

chẳng giúp đƣợc  gì, ngƣời đƣợc trợ  niệm nhất định phải có đầu óc 

tỉnh táo thì mới có thể vãng sanh. Trong tình trạng hôn mê này có trợ 

niệm  cũng  không giúp họ  đƣợc,  vì họ  chẳng  tỉnh  táo,  bạn  trợ  niệm 

cho  họ  thì  họ  cũng  chẳng  niệm  Phật  theo  bạn,  họ  cũng  chẳng  biết 

“Phật” là gì, đó là lúc vô cùng đáng thƣơng, chết đi sẽ sanh vào cõi 

nào lúc này là giờ phút quan trọng nhất. 

Nếu ngƣời nhà của họ không có tâm từ bi, không có trí huệ thì 

họ sẽ  vô cùng đáng thƣơng. Nếu thân quyến họ thật sự có thể hiếu 

thuận,  từ  bi,  có  thể  hiểu  đạo  lý,  thì  nhất  định phải  làm  nhƣ  thế,  họ 

mới có thể lìa khỏi ác đạo,  mới có thể sanh vào cõi lành. Vì họ có 

phƣớc báo lớn nhƣ vậy, lúc lâm chung những oán gia chủ nợ, những 

quỷ thần này sẽ thoái lui, tạm thời cũng không dám lại khuấy rối họ. 

Tuy  thoái  lui,  chẳng  có  nghĩa  là  xong  chuyện  đâu,  những  quỷ  thần 

này sẽ  đợi cơ hội  sau này, đợi tới lúc nào bạn  mê  mờ, chẳng có ai 

giúp đỡ thì họ sẽ quay trở lại. Do đó chƣ vị phải biết khi bạn kết oán 

thù sâu đậm với chúng sanh, ai chịu tha thứ cho bạn? Nếu bạn hiểu 

đạo lý này thì nhất định phải đừng kết oán thù với tất cả chúng sanh. 

Trong thế gian chúng ta thấy có một số ngƣời có ấn tƣợng không tốt 

đối với chúng ta, nhìn rất gai mắt, họ là những oan gia đời trƣớc, họ 

ác ý huỷ báng, thậm chí còn hãm hại, chúng ta phải đối đãi nhƣ thế 

nào? Phải dùng tâm chân thành cung kính để đối đãi, chúng ta phải 

dùng tâm sám hối đối xử với họ, tuyệt đối không thể có tâm niệm báo 

thù. Nếu bạn có tâm niệm muốn trả đũa thì gút mắt này lại càng buộc 

chặt  thêm,  đời  đời  kiếp  kiếp  báo  đền  lẫn  nhau,  dây  dƣa  chẳng  dứt. 

Không bằng cứ tiếp nhận hoàn toàn chẳng than trách, đối với những 

ngƣời ác không những chẳng có ác ý, chúng ta còn có ý kính trọng, 





363 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thì gút mắt này sẽ đƣợc tháo gỡ, món nợ này sẽ tiêu mất, xóa sạch sổ 

nợ, đó là chuyện tốt! Ấn Quang đại sƣ trong Văn Sao dạy chúng ta 

“Nghĩ  nhƣ  là  mình  trả  nợ”  thì  chuyện  gì  cũng  sẽ  đƣợc  kết  thúc. 

Không  kết  oán  thù  với  bất  cứ  ngƣời  nào,  chúng  ta  phải  học  “dùng 

Đức báo Đức, dùng Đức báo oán”, đƣợc vậy thì trên con đƣờng Bồ 

Đề chúng ta sẽ giảm bớt rất nhiều chƣớng ngại, trên thế gian bất luận 

chúng ta làm sự nghiệp gì thì cũng sẽ giảm bớt trở ngại, cơ hội thành 

công sẽ nhiều hơn. Chúng ta nhất định phải hiểu rõ đạo lý này, phải 

biết thế nào để làm ngƣời. 

7. Gặp thiện tri thức lúc lâm chung. 

Lúc lâm chung đầu óc còn tỉnh táo, còn rõ ràng, rành rẽ, nếu có 

thiện tri thức ở kế bên giúp kẻ ấy, chúng ta có thể khẳng định kẻ ấy 

chắc chắn sẽ không đọa ba đƣờng ác. 

Chƣ vị phải biết những ngƣời đọa ba đƣờng ác đều đi vào đó một 

cách mờ mờ mịt mịt, lẽ nào ngƣời có đầu óc còn sáng suốt lại đi làm 

ngạ quỷ, làm súc sanh, không lẽ nào nhƣ vậy cả? Chúng ta phải biết 

rất  ít  ngƣời  lúc  lâm  chung  còn  sáng  suốt,  trong  mƣời  ngƣời  thì  hết 

tám  chín  ngƣời  bất  tỉnh  nhân  sự,  mù  mù  mịt  mịt,  bạn  coi  nhƣ  vậy 

đáng sợ biết bao! Phàm những ngƣời lâm chung mà đầu óc còn sáng 

suốt,  cho  dù  tạo  ác  nghiệp,  tâm  địa  của  họ  cũng  rất  thiện,  tạo  ác 

nghiệp là vì họ vô tri, họ chẳng biết làm nhƣ vậy là tạo ác nghiệp, thí 

dụ nhƣ việc sát sanh ăn thịt, họ cảm thấy sát sanh ăn thịt là việc rất 

bình thƣờng, họ chẳng cảm thấy làm vậy là tạo ác nghiệp, nhƣng tâm 

địa  ngƣời  này  vẫn  là  rất  tốt,  đây  là  việc  chúng  ta  quan  sát  kỹ  càng 

thấy đƣợc. Nếu tâm ngƣời ấy chẳng thiện, thƣờng  muốn hại  ngƣời, 

cƣớp đoạt tài sản của ngƣời khác, làm những việc lợi mình hại ngƣời, 

những ngƣời này lúc lâm chung hơn phân nửa đều mê hoặc điên đảo. 

Cả đời dựa oai thế để hiếp đáp ngƣời khác, thậm chí đến tuổi già mắc 

chứng mất trí nhớ, trí nhớ hoàn toàn tiêu mất, bất tỉnh nhân sự, hơi 

thở còn chƣa đứt, cứ nằm trên giƣờng bịnh suốt tám năm, mƣời năm, 

trong thời đại ngày nay chúng ta thấy những ngƣời nhƣ vậy rất nhiều, 

do đó tu thiện là việc vô cùng quan trọng. 





364 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Đoạn này chúng ta phải ghi nhớ, đây là lý luận y cứ cho việc trợ 

niệm, con ngƣời lúc lâm chung, nếu chúng ta gặp phải, chúng ta làm 

thế nào giúp đỡ họ, lúc lâm chung, thời khắc mấu chốt nhất vô vùng 

ngắn ngủi này, phải dùng phƣơng pháp có hiệu quả cao nhất để giúp 

họ. Bất luận họ cả đời học Phật hoặc chẳng học Phật, thậm chí phản 

đối Phật, hủy báng đức Phật mình cũng không cần để ý tới, lúc lâm 

chung họ mang bịnh nặng nằm trên giƣờng, họ chẳng làm chủ đƣợc 

thì  chúng  ta  làm  chủ  thay  họ,  chúng  ta  niệm  A  Di  Đà  Phật  cho  họ 

nghe, họ không muốn nghe thì cũng phải nghe, trồng thiện căn cho 

họ. Vả lại còn phải khuyến dụ họ, phần lớn hầu hết lúc lâm chung cả 

đời chẳng tin Phật, đến lúc lâm chung hoặc có thể sẽ tin, lúc đó mình 

nhắc họ, nói cho họ biết lợi ích của sự niệm Phật. Trong lúc đó nếu 

họ  có  thể  nghe  đƣợc  danh  hiệu  một  vị  Bồ  Tát,  một  vị  Phật,  lúc  ấy 

dùng danh hiệu Phật, Bồ Tát đối với họ là việc có lợi ích lớn nhất. 

“Kinh  điển  Đại  Thừa,  nhất  cú  nhất  kệ”,  nói  “nhất  cú  nhất  kệ”  thì 

không cần phải đi tìm kinh nào, trong lúc quan trọng nhất này phải 

buông xuống vạn duyên, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, bất 

luận cảnh giới gì hiện ra, bạn có thể nói cho họ nghe câu kinh “phàm 

những gì có tƣớng đều là hƣ vọng”, hết thảy đều đừng để ý tới, cứ nói 

một cách dứt khoát với họ, chẳng có mảy may nghi ngờ gì hết thì mới 

thật sự là giúp đỡ họ. Cho dù trong đời họ đã tạo tội cực nặng, nhờ 

thiện duyên này mà tội nghiệp và tội báo của họ sẽ tạm thời không 

thể hiện ra. 

Cho nên quỷ vƣơng nói “Ngã quán nhƣ thị bối nhân, trừ Ngũ Vô 

Gián sát hại chi tội”, tội này chẳng có cách chi hết, tại sao vậy? Tội 

này quá nặng, Ngũ Vô Gián là giết cha, giết mẹ, giết A La Hán, làm 

thân Phật ra máu, phá hòa hợp tăng, tội này quá nặng. Ngài nói ngoại 

trừ tội Ngũ Vô Gián, quỷ vƣơng chẳng giúp đƣợc. Nhƣng chúng ta 

hiểu rõ, cho dù tạo tội Ngũ Vô Gián nếu lúc lâm chung đầu óc còn 

tỉnh táo, nếu có thể sám hối niệm Phật cũng đƣợc vãng sanh, trong 

kinh  có  nêu  thí  dụ.  Trong  kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật  nói  với 

chúng ta, vua A Xà Thế tạo tội sát hại Ngũ Vô Gián, lúc lâm chung 

sám hối, niệm Phật cũng đƣợc vãng sanh; đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

nói với chúng ta, ngƣời đó vãng sanh phẩm vị rất cao, Thƣợng Phẩm 





365 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Trung  Sanh.  Cho  nên  chúng  ta  đối  với  ngƣời  tạo  tội  nghiệp  cũng 

chẳng dám coi thƣờng, không chừng họ vãng sanh phẩm vị còn cao 

hơn  chúng  ta,  chẳng  thể  coi  thƣờng.  Chỉ  cần  chƣa  chết  thì  vẫn  còn 

cứu đƣợc, đến phút lâm chung một hơi thở còn chƣa đứt thì vẫn còn 

cứu đƣợc, nếu đứt hơi rồi thì chẳng có cách gì, chẳng cứu nổi. Nhƣ 

việc ngƣời nhà thân quyến giúp họ tu đại bố thí cũng chỉ có thể độ 

họ, cao nhất cũng chỉ độ họ lên trời Ðao Lợi mà thôi, họ chẳng đƣợc 

vãng sanh, chẳng thể thoát ra khỏi tam giới. Nếu chƣa tắt thở thì có 

thể giúp họ vãng sanh, khuyên họ thật sự tin tƣởng, thật sự sám hối, 

thật sự niệm Phật cầu vãng sanh, chẳng có ngƣời nào không đƣợc độ, 

do đó mới biết pháp môn Tịnh Tông chẳng thể nghĩ bàn. Một đời tạo 

ác nghiệp nhỏ “hiệp đọa ác thú giả”, đọa súc sanh, đọa ngạ quỷ, đọa 

địa ngục nhỏ, những tội nghiệp trên đây nếu bạn tu những điều thiện 

này thì “tầm tức giải thoát”, “tầm” nghĩa là thời gian rất ngắn. Do đó 

công đức nghe danh hiệu Phật chẳng thể nghĩ bàn, đây là lời những 

ngƣời niệm Phật thƣờng nói “công đức danh hiệu Phật chẳng thể nghĩ 

bàn”. 

Cuối cùng trích dẫn một đoạn khai thị của Liên Trì đại sƣ, lời nói 

tuy chỉ có hai câu, nhƣng rất quan trọng:  “Do vậy, ngài Vân Thê có 

dạy khi cúng giỗ tổ tiên chớ nên sát sanh, để giúp thêm phƣớc cho 

ngƣời đã khuất”, câu này là của Liên Trì đại sƣ nói. Cúng tế ngƣời 

quá cố, tổ tiên không thể sát sanh, bạn cúng tế ngƣời quá cố, tế tổ tiên 

mà sát sanh, món nợ của nghiệp sát sanh này sẽ phải trút lên đầu của 

tổ tiên, tại sao vậy? Vì họ nên mới sát  sanh, nếu không cúng tế thì 

chẳng  phải  sát  sanh,  sát  sanh  là  vì  họ  mà  sát,  do  đó  việc  này  tăng 

thêm  tội  nghiệp  của  tổ  tiên,  đây  là  việc  bất  hiếu  to  lớn.  Nhƣng  sát 

nghiệp này cũng giống nhƣ công đức nói ở phía trƣớc, bạn đừng nghĩ 

là nghiệp sát này do tổ tiên gánh chịu, bạn không liên lụy gì cả, nghĩ 

vậy thì bạn sai rồi. Sát nghiệp này có bảy phần, ngƣời sát sanh phải 

chịu sáu phần, tổ tiên chỉ chịu một phần, cùng một đạo lý, bạn phải 

hiểu nhƣ vậy. Bạn đã gieo họa cho ngƣời ta, họ chẳng kêu bạn đi sát 

sanh, bạn vì họ mà sát sanh, cho nên trách nhiệm của sát nghiệp này, 

tự  mình  phải  gánh  sáu  phần,  tổ  tiên chỉ  gánh  một  phần,  kẻ  còn  lẫn 





366 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngƣời mất đều chẳng đƣợc lợi. Liên Trì đại sƣ cũng là ngƣời tái lai, 

ngài biết rõ những chân tƣớng sự thật này. 

8. Xã hội hiện nay ngƣời tạo ác nhiều, ngƣời làm việc thiện ít. 

Thí dụ có một, hai ngƣời làm việc thiện, thiên thần hộ vệ sẽ đặc 

biệt  nhiều;  trƣớc  kia  ngƣời  thiện  nhiều,  thiên  thần  chia  nhau  hộ  trì 

ngƣời hành thiện, số thiên thần hộ trì cho mỗi ngƣời sẽ không nhiều; 

hiện  nay  ngƣời  ta  đều  làm  ác,  chỉ  có  một,  hai  ngƣời  thiện,  tất  cả 

những  thiên  thần  đều  đến  hộ  vệ  bạn  (ngƣời  thiện  này).  Thiệt  đó, 

chẳng phải giả, vậy thì tại sao lại không tu thiện? Tại sao lại tạo ác? 

Chúng  ta  dứt  ác  tu  thiện,  không  cầu  Bồ  Tát,  không  cầu  Phật,  cũng 

không cầu thiên thần, chƣ Phật tự nhiên hộ niệm, thiên thần tự nhiên 

hộ vệ, đâu cần chúng ta cầu họ! Chỗ này nói tin Phật quá khó, hiện 

nay ngƣời thế gian học Phật chẳng tin Phật, tại sao chẳng tin Phật? 

Ðặc  biệt  là  ngƣời  xuất  gia,  Phật  dạy  chúng  ta  vạn  duyên  buông 

xuống, tất cả đều phải xả bỏ thì ngày mai làm sao sinh sống? Nếu hỏi 

nhƣ vậy thì chính là không tin Phật. Nếu bạn là ngƣời xuất gia chân 

chánh, tâm địa thanh tịnh, chẳng có một chút tâm mong cầu, đối với 

hết thảy pháp trong  thế gian này chẳng phan duyên, nếu bạn bị đói 

chết,  lạnh  chết,  nói  cho  chƣ  vị  biết  tất  cả  thần hộ pháp  đều  phải  bị 

cách  chức  và  bị  tra  hỏi,  đó  là  thật  chẳng  phải  giả  đâu.  Nhƣng  mọi 

ngƣời chẳng tin tƣởng, tự mình vẫn muốn phan duyên, tự mình làm, 

thần hộ pháp nhìn thấy bèn rất thích thú vì đƣợc tự tại, họ nói: “Ðƣợc 

lắm, tôi chẳng cần lo nữa”, họ rất nhàn hạ, tự tại. 

Có một năm tôi tại Cơ Long (Kuala Lumpur) Thập Phƣơng Ðại 

Giác Tự, lão hòa thƣợng thỉnh tôi giảng kinh Lăng Nghiêm nhằm lúc 

an  cƣ  mùa  hạ.  Giảng  đƣờng  ở  kế  bên  điện  Vi  Ðà,  tôi  nói  với  mọi 

ngƣời,  quý  vị  phải  tin  tƣởng,  đừng phan  duyên,  cứ  ở  trong  chùa  tu 

hành đàng hoàng, đừng làm Kinh Sám Phật sự, cũng đừng làm pháp 

hội, nếu quý vị đói chết, Bồ Tát Vi Ðà sẽ bị cách chức và bị tra hỏi, 

đâu có đạo lý ấy! Thế nên nói cả ngƣời xuất gia cũng chẳng tin Phật, 

thì bạn làm sao dạy cho đại chúng tin Phật! Chẳng có đạo lý này. Nếu 

chúng ta thật sự tin tƣởng thì không sợ, Phật, Bồ Tát bảo hựu lo lắng, 

thần hộ pháp hộ vệ, có thể đói một, hai bữa cũng chẳng sao, tuyệt đối 

sẽ  chẳng  bao  giờ  chết  đói;  chịu  lạnh  một  chút,  sẽ  chẳng  lạnh  chết, 





367 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

ngài (thần hộ pháp) nhất định sẽ đến. Nhất định phải có lòng tin, nhƣ 

vậy mới gọi là học Phật, mới gọi là chân chánh tin Phật; những gì bạn 

cần, khi nhân duyên chín muồi những gì mong cầu đều nhất định sẽ 

đến. Đạo lý này là do Chƣơng Gia đại sƣ truyền dạy cho tôi, tôi có 

lòng tin đối với Ngài, Ngài chẳng lừa gạt tôi. Lúc đó đời sống của tôi 

vô cùng gian khổ, chẳng có tiền để cúng dƣờng Chƣơng Gia đại sƣ, 

tôi chẳng có khả năng ấy; Ngài biết, chẳng trách tôi, đối với tôi rất 

tốt, vô cùng từ bi, lo lắng. Mỗi tuần tôi gặp Ngài một lần, lúc đó tôi 

phải đi làm, mỗi ngày chủ nhật gặp Ngài, xin Ngài chỉ dạy. Ngài cho 

tôi hai giờ đồng hồ mỗi tuần, lúc nào bận thì cho một giờ. Nếu một 

tuần, hai tuần tôi chẳng đến gặp, Ngài đều phái ngƣời kiếm tôi hoặc 

gọi điện thoại hỏi tôi: “Tại sao không đến? Có bị bịnh gì không?” Vô 

cùng quan tâm, chăm sóc, lòng thƣơng mến đó làm cho tôi không thể 

không đi. 

Ðây  là  lời  Ngài  dạy  tôi:  “Trong  nhà  Phật,  có  cầu  ắt  ứng”,  nếu 

bạn cầu không đƣợc là vì bạn có nghiệp chƣớng, khi nghiệp chƣớng 

tiêu trừ hết thì sẽ chẳng bao giờ không có cảm ứng. Nhƣng nhất định 

phải cầu đúng nhƣ lý, nhƣ pháp, nếu bạn dùng tham - sân - si để cầu 

thì Phật, Bồ Tát sẽ chẳng giúp bạn tăng thêm tham - sân - si, sẽ chẳng 

giúp  bạn  tạo  ác  nghiệp.  Nếu  bạn  thật  sự  làm  việc  thiện,  vì  chúng 

sanh, Phật, Bồ Tát cảm ứng đạo giao; nếu vì  mình thì không đƣợc, 

nhất định sẽ chẳng có cảm ứng. Nếu vì mình mà có cảm ứng thì đó là 

Tà ma; Ma thúc đẩy dục vọng của bạn, giúp bạn làm việc xấu. Phật, 

Bồ  Tát  sẽ  chẳng  giúp  ngƣời  đi  làm  chuyện  ác,  chỉ  cho  bạn  thiện 

duyên chứ chẳng cho bạn ác duyên. Do đó có thể biết phàm những gì 

tăng  trƣởng  dục  vọng  của  chúng  ta,  tăng  trƣởng  tham  -  sân  -  si,  tự 

mình phải có cảnh giác cao độ, đó là ác duyên chứ chẳng phải thiện 

duyên. Nhƣng khi ngƣời gặp đƣợc duyên này, chẳng bao giờ không 

ƣa thích, không đọa lạc, không bị ma quỷ gạt, lọt vào vòng tay của 

ma, chúng  ta phải có tâm cảnh giác cao độ về chuyện này. Thế nên 

lúc trẻ tuổi thân cận thiện tri thức rất tốt, gốc rễ đã đƣợc vun bồi, khi 

xử sự, đãi ngƣời, tiếp vật cả đời đều có tâm cảnh giác cao độ. Chúng 

ta muốn đƣợc chƣ Phật hộ niệm, long thiên thiện thần hộ vệ thì phải 

học từ chỗ này. 





368 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thế nên Phật dạy chúng đệ tử: một là “dùng Giới làm thầy”, hai 

là  “dùng  Khổ  làm  thầy”,  đặc  biệt  là  ngƣời  xuất  gia,  sanh  sống  cực 

khổ tốt hơn, luôn thƣờng ở trong tâm cảnh giác, một khi hƣởng thọ 

thì  không  thể  nào  chẳng  mê  hoặc  điên  đảo  đƣợc.  Do  đó  nhất  định 

phải hiểu, có phƣớc, ngƣời xuất gia tu hành chân chánh nhất định sẽ 

có phƣớc báo, phƣớc báo đến thì đừng hƣởng, nếu hƣởng thì sẽ mê 

muội; khi phƣớc báo đến thì phải chia sớt cho hết thảy tội khổ chúng 

sanh trong lục đạo hƣởng, đƣợc vậy thì bạn thật sự độ khổ. 

9. Cúng dƣờng để đặt điều kiện, hối lộ với Phật, Bồ Tát. 

 “Thị thời Thánh Nữ quảng thiết phương tiện, khuyến dụ kỳ mẫu, 

 linh sanh chánh kiến, nhi thử nữ mẫu vị toàn sanh tín, bất cửu mạng 

 chung, hồn thần đọa tại Vô Gián địa ngục”. 

Lúc đó Thánh Nữ lập nhiều phƣơng tiện để khuyên nhủ mẹ, hầu 

làm cho bà sanh chánh kiến, nhƣng bà chƣa tin hoàn toàn, chẳng bao 

lâu thì bà mạng chung, thần hồn bị đọa vào địa ngục Vô Gián. 

Tri kiến của mẹ cô chẳng ngay thẳng, phiền não tập khí rất nặng. 

Ðại khái thì cũng ít thấy hình tƣớng của ngƣời học Phật, Phật pháp 

trong thời Tƣợng pháp suy thoái, hình tƣớng tốt của tứ chúng đệ tử 

trong thời Chánh pháp còn nhiều, hình tƣớng tốt thời Tƣợng pháp ít 

hơn. Thời Mạt pháp lại càng ít nữa, càng hiếm hoi. Thế nên thời Mạt 

pháp nếu chúng ta có thể chân chánh tu hành đúng nhƣ pháp thì chƣ 

Phật hoan hỷ gấp bội hơn thời Tƣợng pháp, long thiên thiện thần hộ 

vệ cũng tăng gấp bội, hiếm có khó gặp. Chúng ta gặp đƣợc duyên thù 

thắng nhƣ vầy thì tại sao tự mình lại chà đạp mình? Nhƣ vậy thật là 

đáng tiếc, tạo tội nghiệp thì nhất định sẽ bị đọa lạc. 

Tại sao bà khinh chê Tam Bảo, hủy báng Tam Bảo? Nói thật ra 

thì  hình  tƣớng  của  ngƣời  xuất  gia  chúng  ta  không  tốt.  Tại  sao  thời 

Phật còn tại thế, đệ tử Phật đƣợc ngƣời trong xã hội từ quốc vƣơng, 

đại thần, đến hết thảy đại chúng tôn kính. Nguyên nhân gì? Chúng ta 

phải  nghĩ  kỹ.  Thời  Mạt  pháp  ngƣời  xuất  gia  đi  ra  ngoài,  ngƣời  ta 

chẳng kính trọng bạn, kinh chê bạn, ở một bên chỉ chỏ, chê cƣời bạn, 

nhƣ vậy là vì nguyên nhân gì? Chúng ta có thể trách ngƣời ta chăng? 

Trách ngƣời là hoàn toàn sai lầm, hãy quay lại trách chính mình, tín 





369 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hạnh của chúng ta, hình tƣớng của chúng ta chẳng đáng để xã hội đại 

chúng tôn kính. Bên trong còn tham  - sân - si -  mạn, bên ngoài chỗ 

nào cũng phan duyên, biểu hiện ra thật sự nhƣ mê tín, dẫn dắt xã hội 

đại chúng mê tín, vậy thì làm sao đáng để ngƣời ta tôn kính? Ngƣời 

ta dựa vào gì để tôn kính bạn? Ngƣời ta có tôn kính bạn thì đó cũng 

là mê tín, mê phù hợp với mê; giác tuyệt đối sẽ chẳng tƣơng ứng với 

mê. Nhƣng sự tạo tội nghiệp bất luận là bạn cốt ý hay vô ý, chắc chắn 

đều có quả báo. Không thể nói vô ý tạo thì không có quả báo, chẳng 

có việc này. Bạn hiểu pháp luật mà còn phạm pháp, không biết pháp 

luật mà phạm pháp thì cả hai đều phải chịu hình phạt, vẫn là có tội; 

không thể nói vì tôi không hiểu pháp luật nên tuy phạm pháp nhƣng 

tôi không có tội; chẳng có chuyện nhƣ vậy, chẳng hợp lý. Thế nên mẹ 

của cô Bà La Môn đọa địa ngục Vô Gián. 

Thời Bà La Môn nữ tri mẫu tại thế bất tín nhân quả, kế đƣơng 

đọa nghiệp, tất sanh ác thú. 

Lúc  đó cô Bà  La Môn biết  mẹ cô khi còn sống chẳng tin nhân 

quả, nghĩ ắt phải theo nghiệp mà sanh vào đƣờng ác. 

Con bà là ngƣời con hiếu, cô học Phật hiểu đạo lý, biết mẹ cô lúc 

còn  sanh  tiền  chẳng  tin  nhân  quả  báo  ứng.  “Kế”  là  trong  tâm  suy 

nghĩ, trong tâm đang tính toán. Cô nghĩ cả đời mẹ tạo nghiệp, tƣơng 

lai quả báo sẽ đi về đâu? Thiện nghiệp nhất định đƣợc thiện quả, ác 

nghiệp nhất định có ác báo, cô nghĩ mẹ cô tạo nghiệp nặng nề; hủy 

báng Tam Bảo, nghiệp này rất nặng. 

Bèn bán nhà, đất, sắm nhiều hƣơng hoa và những vật lễ cúng, rồi 

đem đến chùa tháp thờ Phật làm lễ đại cúng dƣờng. 

Cúng Phật, phải ghi nhớ chỉ dùng tài vật của mình, nếu dùng tài 

vật của ngƣời khác để tu phƣớc thì sai, tự mình chẳng đƣợc phƣớc gì 

hết; nhất định phải dùng vật của mình, không thể dùng vật của ngƣời 

khác. Cô Bà La Môn chẳng có tài lực nên phải bán nhà rồi dùng tiền 

ấy “sắm nhiều hƣơng hoa và những vật lễ cúng” đem vào chùa cúng 

dƣờng.  Cách  cúng  dƣờng  này  là  hình  thức,  hình  thức  này  chúng  ta 

ngày nay rất nhiều, ai cũng biết. Hình thức cúng dƣờng có hiệu quả 

hay chăng? Phải coi cách dụng tâm bên trong và ngoài có tƣơng ứng 





370 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hay  không?  Nếu  trong  và  ngoài  tƣơng  ứng  thì  có  công  đức,  nếu 

không  tƣơng  ứng thì  chẳng  có  công  đức.  Còn  có  nhiều  ngƣời  cúng 

dƣờng nhƣng lại tạo tội nghiệp, không những chẳng có phƣớc mà lại 

là họa. Cúng dƣờng nhƣ thế nào? Ðến trƣớc mặt Phật, Bồ Tát tu cúng 

dƣờng to lớn, cầu phát tài, cầu thăng quan, trƣớc bàn thờ Phật, Bồ Tát 

“khấn vái” khi đƣợc thăng quan, đƣợc phát tài thì sẽ trở lại cúng thêm 

nhiều nữa. Ðặt điều kiện, hối lộ với Phật, Bồ Tát, coi Phật, Bồ Tát 

nhƣ tham quan, ô lại, cách cúng dƣờng nhƣ vậy không những chẳng 

có phƣớc mà lại tạo ra vô lƣợng vô biên tội nghiệp. “Nếu ngài phò hộ 

cho con đƣợc phát tài, con kiếm đƣợc một triệu thì nhất định sẽ đem 

một vạn đến cúng dƣờng cho ngài”;  Phật, Bồ Tát đâu có “khờ” nhƣ 

vậy, cho ngƣời này lời chín mƣơi chín vạn, đâu có đạo lý nhƣ vậy! 

Bạn xem Phật, Bồ Tát là hạng ngƣời nào? Thế nên cách cúng dƣờng 

nhƣ vậy sẽ tạo nên vô lƣợng vô biên tội nghiệp, sẽ đọa vào tam ác 

đạo. Ðừng thấy ngƣời ta đến tu cúng dƣờng rồi cho là việc tốt, chƣa 

chắc nhƣ vậy đâu, bạn phải biết động cơ của họ là gì rồi mới biết họ 

tạo  phƣớc  hay  họa.  Cúng  dƣờng  nhƣ  vậy  xong  nhƣng  không  đƣợc 

thăng quan, không phát tài nên quay lại trách móc, nói Phật, Bồ Tát 

này không linh, họ nói: “Tôi cúng dƣờng nhƣng ngài không phò hộ 

cho tôi phát tài, tôi oán hận, hủy báng Tam Bảo”, tội nghiệp ấy càng 

tạo càng nặng. 

10. Nhất tâm chấp trì danh hiệu Phật. 

Thầm nghĩ rằng đức Phật là đấng Ðại Giác đầy đủ hết thảy trí, 

nếu Phật còn tại thế thì sau khi mẹ tôi mất, nếu nhƣ tôi đến hỏi Phật 

ắt sẽ biết đƣợc nơi mẹ tôi thác sanh. 

Hận mình phƣớc báo không đủ, chẳng sanh vào lúc Phật còn tại 

thế, mà sanh vào thời Tƣợng pháp, Phật đã không còn tại  thế.  Nếu 

Phật còn tại thế thì Phật có đại trí huệ, đại thần thông, mình đến hỏi 

Phật sau khi mẹ mất rồi sanh đến cõi nào, Phật chắc chắn sẽ nói cho 

mình biết, tiếc là Phật chẳng còn. Trong tâm có “lời nói thầm”, không 

nhất định phải nói ra, trong tâm có ý niệm này, cho thấy cô có lòng 

hiếu thảo, muốn giúp mẹ thoát ly khổ nạn. Lúc ấy cô Bà La Môn cúi 

đầu khóc thầm rất lâu, chiêm ngƣỡng quyến luyến tôn tƣợng của Nhƣ 

Lai. Câu này hình dung lúc cô Bà La Môn trong tự viện, lòng ân cần, 





371 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nguyện  vọng  chí  thành,  khẩn  thiết,  từ  câu  này  chúng  ta  có  thể  cảm 

thấy lòng thành của cô, khẩn thiết kỳ vọng, lòng thành nhƣ vậy có thể 

cảm. Bỗng nghe trên không trung có tiếng nói: “Này thánh nữ đang 

khóc kia, thôi đừng bi ai quá, nay ta sẽ nói cho cô biết chỗ thác sanh 

của mẹ cô”. 

Chí thành thì sẽ linh, cảm động Phật đến chỉ dẫn cô. Thánh nữ 

chắp  tay  hƣớng  lên  hƣ  không  mà  bạch  rằng:  “Chẳng  hay  thần  đức 

nào đã giải bớt lòng âu lo của con nhƣ vậy? Từ khi mẹ con mất đến 

nay, ngày đêm thƣơng nhớ, không có chỗ có thể hỏi mẹ con thác sanh 

về cõi nào”. 

Chữ  “giới”  tức  là  thế  giới  nào?  Cõi  nào  trong  thập  pháp  giới? 

Nẻo  nào  trong  sáu  nẻo?  Cô  vô  cùng  cảm  kích  sự  cảm  ứng  này,  cô 

chẳng biết tiếng nói này từ đâu phát ra? Cũng chẳng biết ai nói? Cho 

nên  cô  chỉ  biết  hƣớng  lên  không  trung,  âm  thanh  phát  ra  từ  không 

trung,  chẳng  nhìn  thấy  hình  tƣớng,  chỉ  nghe  âm  thanh.  “Là  vị  thần 

đức nào?”. 

Lúc ấy trên không trung lại có tiếng nói cho cô biết: “Ta là ngƣời 

cô đang chiêm lễ, là quá khứ Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai, 

thấy cô nhớ mẹ, nhiều hơn thƣờng tình của chúng sanh nên Ta đến 

cho cô biết”. 

Chỗ này nói rõ nguyên nhân có thể cảm đến chƣ Phật, đây thật 

sự là một ngƣời con gái có hiếu, chí thành có thể cảm đến Phật, ngƣời 

Trung Quốc thời xƣa thƣờng nói: “Hiếu cảm thiên địa”, cho nên cảm 

động Phật đến chỉ thị cho cô, làm cho cô mãn nguyện. 

Thánh nữ Bà La Môn nghe nói xong liền đứng dậy dập đầu lạy 

xuống,  khớp tay chân đều bị thƣơng, đƣợc ngƣời bên cạnh đỡ dậy. 

Một lát sau cô mới tỉnh lại rồi bạch lên hƣ không: “Cúi xin đức Phật 

từ  bi  thƣơng  xót,  mau  cho  con  biết  mẹ  con  sanh  về  chốn  nào,  nay 

thân tâm con đau xót đến cùng cực”. 

Biết  âm  thanh  này  là  âm  thanh  của  Phật,  cảm  động  đến  lễ  lạy 

năm  vóc  sát  đất,  cách  lễ  này  dùng  toàn  thân  tiếp  lễ,  cho  nên  lạy 

xuống  xong  khớp  tay  chân  đều  bị  thƣơng;  lạy  vô  cùng  mãnh  liệt, 

ngƣời  thế  gian  thƣờng  nói  là  khấu đầu  vang  thành  tiếng,  cảm  động 





372 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đến  cùng  cực.  Thế  nên  lúc  lạy  ngã  xuống  đất  thì  mê  man  bất  tỉnh. 

Một  lát sau  mới tỉnh lại, vừa tỉnh lại liền cầu  xin đức Phật nói cho 

biết chỗ mẹ thác sanh. Cô đau xót đến cùng cực, “tƣơng tử bất cửu” 

là đau xót đến cùng cực. 

Lúc  ấy  đức  Phật  Giác  Hoa  Ðịnh  Tự  Tại  Vƣơng  Nhƣ  Lai  bảo 

Thánh nữ: “Cô đã cúng dƣờng xong, nên sớm về nhà, ngồi ngay ngắn 

nghĩ tƣởng về danh hiệu của Ta, sẽ biết chỗ mẹ cô thác sanh.” 

Ðức Phật chẳng trực tiếp nói cho cô biết mẹ cô hiện nay đang ở 

chỗ nào, mà dạy cô một phƣơng pháp, làm theo phƣơng pháp này thì 

cô nhất định sẽ biết. Phƣơng pháp gì? Phƣơng pháp niệm Phật. 

Dạy  cô,  cô  đã  cúng  dƣờng  xong hãy  mau  về  nhà,  về  nhà  xong 

nhất  tâm  chấp  trì  danh  hiệu,  cô  hãy  niệm  Giác  Hoa  Ðịnh  Tự  Tại 

Vƣơng  Nhƣ  Lai,  nhất  tâm  xƣng  niệm.  “Ðoan  tọa  tƣ  duy”.  Ðại  Thế 

Chí Bồ Tát dạy chúng ta: “Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền tƣơng lai, 

nhất  định  thấy  Phật”.  Tƣ  duy  tức  là  ức  niệm,  chẳng  nói  là  miệng 

niệm, dùng chữ “tƣ duy”, ý nghĩa này sâu. Phần đông chúng ta niệm 

Phật  là  miệng  niệm  nhƣng  tâm  không  niệm,  nhƣ  vậy  thì  hét  bể  cổ 

họng  cũng  uổng  công.  Niệm  Phật  quan  trọng  nhất  là  trong  tâm  có 

Phật, tƣ duy mới là chân thật niệm Phật, trong tâm đích thật có Phật. 

Lúc ấy Thánh nữ Bà La Môn lễ Phật xong liền trở về nhà. Nghe 

Phật nói hãy mau về nhà, làm xong nghi thức cúng dƣờng, hãy mau 

về nhà. Dĩ ức mẫu cố, đoan tọa niệm Giác Hoa Ðịnh Tự Tại Vƣơng 

Nhƣ Lai. Kinh nhất nhật nhất dạ. 

Vì nhớ mẹ nên cô ngồi ngay thẳng niệm Giác Hoa Ðịnh Tự Tại 

Vƣơng  Nhƣ  Lai.  Trải  qua  một  ngày  một  đêm.  Cô  về  nhà  chân  thật 

niệm, y giáo phụng hành, dùng tâm chân thành nhất tâm trì danh bèn 

có hiệu quả. “Trải qua một ngày một đêm”, đoạn thời gian này chẳng 

dài. Hốt kiến tự thân đáo nhất hải biên. Kỳ thủy dũng phất, đa chƣ ác 

thú tận phục thiết thân, phi tẩu hải thƣợng đông tây trì trục, kiến chƣ 

nam tử nữ nhân bách thiên vạn số xuất một hải trung, bị chƣ ác thú 

tranh thủ thực đạm. 

Bỗng thấy thân mình đến một bờ biển, nƣớc biển sôi sùng sục, 

có nhiều thú dữ toàn thân bằng sắt bay nhảy trên biển, chạy qua chạy 





373 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

lại đuổi nhau, lại thấy nhiều ngƣời trai và gái, số nhiều đến trăm ngàn 

muôn, thoạt chìm thoạt nổi trong biển, bị các thú dữ tranh giành ăn 

nuốt. 

Ðây là cảnh giới trong định. Chƣ vị nên biết, vì sao Phật dạy cô 

làm  cách  này?  Tại  sao  không  trực  tiếp  nói  cho  cô  biết  rằng  mẹ  cô 

đang ở địa ngục? Nói cho chƣ vị biết nếu Phật trực tiếp nói cho cô ta 

chẳng có ích lợi gì hết, chẳng cứu nổi mẹ cô. Làm sao mới cứu nổi 

mẹ cô? Tự cô nhất định phải tu tập công đức thì cô mới có thể  cứu 

mẹ. Một ngày một đêm, cô chuyên tinh, tâm địa chí thành, một ngày 

một đêm liền đƣợc nhất tâm bất loạn, trong hết thảy phƣơng pháp tu 

hành, phƣơng pháp này mau nhất. Tu pháp môn khác muốn đạt đƣợc 

công phu này rất khó. Pháp môn Niệm Phật dễ dàng, một ngày một 

đêm.  Kinh  Di  Ðà  dạy  “nếu  một  ngày,  nếu  hai  ngày,  …  đến  bảy 

ngày”, cô niệm suốt một ngày một đêm đƣợc nhất tâm bất loạn, đạt 

đƣợc nhất tâm bất loạn nghĩa là chứng đƣợc “Niệm Phật Tam Muội”. 

Chƣ vị nên biết Niệm Phật Tam Muội có mức cạn sâu chẳng đồng, 

Hạ  phẩm  Niệm  Phật  Tam  Muội  là  Công  Phu  Thành  Phiến,  Trung 

phẩm là Sự Nhất Tâm Bất Loạn, Thƣợng phẩm là Lý Nhất Tâm Bất 

Loạn,  cô  đạt  đƣợc  Sự  Nhất  Tâm  Bất  Loạn.  Ðến  Sự  Nhất  Tâm  Bất 

Loạn thì cô thành Bồ Tát, mẹ cô đƣơng nhiên sẽ đƣợc độ. Tại sao chỉ 

một  ngày  công  phu  mà  cô  có  thể  chứng  Nhất  Tâm  Bất  Loạn?  Nhờ 

duyên của mẹ, nếu mẹ cô chẳng đọa ác đạo thì cô sẽ chẳng tinh tấn 

nhƣ vậy, thế nên mẹ cô mới có phƣớc. Mẹ cô giúp cô dụng công tinh 

tấn, tức khắc liền chứng đến quả vị Bồ Tát, mẹ cô đƣợc sanh lên trời 

là vì đạo lý này. 

Nếu Phật chẳng dạy cô cách này mà trực tiếp nói cho cô biết mẹ 

cô đang ở cõi nào, cô khóc đến chết cũng vô ích. Phật chẳng thể độ 

mẹ cô, nếu Phật có thể độ thì chúng ta cần gì phải tu hành? Chẳng 

cần tu hành nữa, tất cả đều đƣợc Phật độ, nếu vậy thì Phật mới là đại 

từ đại bi, nhƣng Phật chẳng thể độ. Chính cô mới có thể độ cho mẹ 

cô, nhờ mẹ tạo ra nhân duyên này nên cô mới hết lòng tu hành, chỉ 

trong  một  ngày  có  thể  đạt  đến  nhất  tâm  bất  loạn.  Tại  sao  cô  chân 

thành nhƣ vậy? Tinh tấn nhƣ vậy? Là vì tâm cứu mẹ của cô thiết tha 

đến cùng cực, nhờ sức mạnh này thúc đẩy, đạo lý là nhƣ vậy, từ đây 





374 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

bạn mới hiểu nguyên lý của sự siêu độ trong nhà Phật là ở chỗ này. 

Trong  sự  siêu  độ,  nếu  tâm  của  ngƣời  làm  việc  siêu  độ  chẳng  thật 

khẩn thiết, tự mình chẳng thể nâng cao cảnh giới của mình, chẳng thể 

tu hành chứng quả, thì ngƣời siêu độ (ngƣời quá vãng) này sẽ chẳng 

thâu đƣợc lợi ích gì hết. Cô tu thành Bồ Tát, mẹ cô là mẹ của Bồ Tát, 

hơn nữa ngƣời mẹ này có công rất lớn, giúp cho cô tu thành Bồ Tát, 

thì mẹ cô đƣơng nhiên sẽ từ địa ngục sanh lên trời, đây là đạo lý tự 

nhiên. 

Thế  nên  việc  siêu  độ  trong  nhà  Phật  có  lý  luận  của  nó.  Nếu 

không hiểu lý luận, cứ tƣởng là niệm vài cuốn kinh thì có thể siêu độ, 

đâu có chuyện dễ dàng nhƣ vậy! Có nhiều ngƣời tạo tội nghiệp trong 

thế gian, đến phút cuối tự  mình cũng lo sợ, đi kiếm vài vị pháp sƣ 

đến tụng kinh, tiêu tai, cầu  siêu. Siêu độ chẳng nổi! Chẳng có hiệu 

quả. Nhƣng nói chung có làm vẫn tốt hơn  không làm, vẫn còn biết 

kiếm vài vị sƣ tụng kinh, hồi hƣớng, vẫn còn biết mình có tội. Nhƣng 

phải biết hiệu lực của cách làm trên hình thức nhƣ vậy này rất kém, 

chẳng  giúp  gì  đƣợc,  chỉ  có  thể  nói  là  trồng  một  chút  thiện  căn  mà 

thôi, không có hiệu quả, phải làm nhƣ cô Thánh Nữ này mới có hiệu 

quả.  Do  đó  nếu  ngƣời  con  hiếu  muốn  siêu  độ  cho  cha  mẹ  quá  khứ 

hoặc thân bằng quyến thuộc thì phải hiểu đạo lý này. Thỉnh pháp sƣ 

tụng kinh siêu độ thì chính mình phải tham dự vào buổi tụng kinh, tại 

sao vậy? Vì mình không quen thuộc nghi thức, không biết tụng, nên 

phải tụng theo pháp sƣ. Ai siêu độ? Tự mình siêu độ, pháp sƣ chỉ là 

ngƣời trợ duyên, hƣớng dẫn bạn làm việc này, tự bạn phải chân tâm 

sám hối, phải khế nhập cảnh giới, đƣợc vậy thì ngƣời mà bạn muốn 

siêu độ mới đƣợc độ, thật sự có phƣớc. Nếu hoàn toàn giao việc siêu 

độ  này  cho  các  vị  pháp  sƣ,  còn  mình  thì  ở  đó  xem  nhƣ  chẳng  có 

chuyện  gì  xảy  ra,  nhƣ  vậy  chẳng  có  tác  dụng gì  hết, chẳng  có  cảm 

ứng gì cả. 

Thậm chí lúc tôi vừa mới học Phật, chƣa xuất gia, cũng chƣa quy 

y, chỉ vừa tiếp xúc đến Phật pháp, có một hôm đi chơi, đến chùa chơi, 

ngay lúc ấy trong chùa đang làm Phật sự, đại khái là siêu độ cho cha 

mẹ của một ông nọ. Pháp sƣ ở bên ngoài tụng kinh, ngƣời nhà ở phía 

trong cƣời giỡn, vui vẻ đánh bài tứ sắc, tôi nhìn thấy thiệt chẳng ra gì. 





375 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Giống cái gì? Giống nhƣ cha mẹ chết đi rất tốt, cả nhà rất vui vẻ, cả 

nhà chẳng có tâm niệm bi thƣơng gì cả. Ðến lúc kêu ra lạy, pháp sƣ 

kêu: “Đến đây ! Các vị ra lạy một cái đi!”  Ngƣời nhà nói: “Dạ, mau 

mau đi ra lạy.”  Lạy xong vừa trở vô bèn ngồi ngay vào bàn đánh bài 

tiếp, thiệt chẳng ra giống gì, ngƣời hiện nay chẳng hiểu lễ nghĩa gì cả, 

chẳng hiểu chân tƣớng sự thật, vô cùng đáng thƣơng, thật đúng nhƣ 

trong  kinh  Phật  gọi  họ  là  những  ngƣời  đáng  thƣơng  xót,  chúng  ta 

phải thể hội ý nghĩa của câu này. 

11. Ngày nay chúng ta mê, mê thời gian quá dài, mê quá sâu, 

không phải khuyên một hai lần là chúng ta quay đầu. 

Chúng  ta  phải  trải  qua  1000  lần  khuyên  bảo,  mƣời  ngàn  lần 

khuyên bảo, quay đầu đƣợc xem nhƣ là ngƣời có căn tánh lớn rồi, là 

không phải ngƣời thƣờng. Ngƣời thƣờng là nhƣ thế nào? Trong đời 

này  họ  có  cơ  hội gặp  đƣợc  Phật  pháp,  Phật  khuyên  họ  một  đời  mà 

không tỉnh ngộ, vẫn tạo nghiệp, vẫn trôi lăn trong luân hồi. Kiếp sau 

nếu đƣợc làm ngƣời lại nghe đƣợc Phật pháp, Phật lại khuyên họ một 

đời cũng không khai ngộ. Vậy thì chúng ta biết rằng, trong đời này 

gặp đƣợc Phật pháp, nghe Phật pháp có thể giác ngộ, có thể quay đầu, 

có  thể  tin,  nguyện  cầu  sanh  về  Tịnh  Độ,  thì  ngƣời  này  giống  nhƣ 

trong kinh Kim Cang nói, tuyệt đối họ không phải trong 3-4-5 kiếp 

trƣớc trồng thiện căn, mà là gì? Họ đã từng cúng dƣờng vô lƣợng chƣ 

Phật, trong vô lƣợng kiếp tích lũy thiện căn phƣớc đức nhân duyên, 

ngày nay thành thục, rất đáng chúc mừng cho họ. Cho nên chúng ta 

biết rằng, đời này chúng ta không khai ngộ là rất bình thƣờng, vì sao 

vậy? Vì trong kiếp quá khứ không trồng thiện căn phƣớc đức lớn nhƣ 

vậy. 

Nhƣng Phật pháp không có định pháp, hoàn toàn là sống động, 

trong kiếp quá khứ không trồng  thiện căn  sâu dày, nếu có  một-  hai 

kiếp thì cũng có thể, đời này chúng ta đã gặp rồi, có thành tựu đƣợc 

không? Đây là pháp bất định. Đại sƣ Thiện Đạo nói rất hay: “ở chỗ 

gặp duyên không giống nhau”. Câu này giải thích rất hay, phƣớc đức 

nhân  duyên  trong  kiếp  quá  khứ  không  đƣợc  sâu  dày,  kiếp  này  gặp 

đƣợc duyên vô cùng thù thắng, thì cũng có thể thành công. Nếu đời 

này gặp duyên không tốt, đời này không thể thành tựu, bởi thiện căn 





376 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

phƣớc  đức  nhân  duyên  của  quý  vị  không  đủ.  Gặp  đƣợc  duyên  thù 

thắng,  đủ  để  bù  lại  thiện  căn  phƣớc  đức  nhân  duyên  còn  thiếu  của 

quý vị, điều này rất hay. 

Nếu chúng ta muốn hỏi, phƣớc duyên thiện căn là gì? Trong đời 

của quý vị gặp đƣợc  một thiện hữu  mà trong tâm của  quý vị khâm 

phục nhất, thiện hữu này có thể là thầy của quý vị, có thể là bạn học 

của  quý  vị,  không  nhất  định  là  địa  vị  nào.  Trong  tâm  quý  vị  kính 

phục họ nhất, tin tƣởng họ nhất, không chút hoài nghi về họ, đây gọi 

là chân thiện tri thức. Quý vị có duyên gặp đƣợc, họ dạy quý vị niệm 

Phật quý vị tin, họ giảng kinh cho quý vị quý vị hiểu đƣợc, họ dạy 

quý  vị  cách  học  nhƣ  thế  nào  quý  vị  cũng  chịu  nghe,  trong  đời  này 

quý vị vãng sanh thế giới Cực Lạc là thành tựu rồi, đây là thật không 

phải giả. 

Tôi  là  một  điển  hình,  lúc  trẻ  tôi  rất  cống  cao  ngã  mạn,  không 

phục ai, trong ngôn luận tôi có rất nhiều đạo lý không chân chánh, tự 

cho mình là đúng. Nhƣng tôi gặp đƣợc ba ngƣời, đều là từ trong tâm 

tôi khâm phục họ, nghe họ. Thầy Phƣơng Đông Mỹ, đại sƣ Chƣơng 

Gia, lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam, đây chính là câu đại sƣ Thiện Đạo nói: 

“gặp duyên bất đồng”. 

Nếu tôi không gặp đƣợc ba vị này, thì tôi đi con đƣờng nào? Ba 

đƣờng ác, không phải tôi đi con đƣờng phƣớc huệ, không phải tôi đi 

con đƣờng này, mà tôi đi ba đƣờng ác. Gặp đƣợc ba vị thầy này, đã 

chuyển  đổi  toàn  bộ  quan  niệm,  tƣ  tƣởng,  phƣơng  hƣớng,  mục  tiêu 

của  tôi.  Lúc  đó  chuyển  đổi  không  phải  là  Tịnh  Độ  tông  mà  là  đại 

thừa. Điều này nói lên rằng trong kiếp quá khứ tôi đã từng học qua 

đại thừa, tuy nhiên đã bị mê hơn  20 năm, có ngƣời  nhắc nhở, sanh 

tâm  hứng  thú,  hứng  thú  rất  sâu  dày.  Từ  trong  đại  thừa  tôi  mới  tin 

Tịnh Độ, thật không dễ chút nào! Thầy Lý tận tình giới thiệu Tịnh Độ 

cho  tôi,  tôi  hiểu,  tôi  cám  ơn,  tôi  không  phản  đối,  nhƣng  tôi  không 

muốn học pháp môn này. Nguyên nhân vì sao? Vì tôi thật sự không 

hiểu đƣợc rõ ràng về Tịnh Độ, kinh điển Tịnh Độ này nói rất rõ ràng 

minh bạch, quả thực không dễ. 





377 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thời gian phàm phu tu hành thành Phật rất dài, nguyên nhân tại 

sao? Vì có tiến có thoái, thông thƣờng mà nói thì tiến ít, thoái nhiều, 

gọi là bồ đề đạo khó hành. Nếu chỉ có tiến mà không thoái, thì chúng 

sanh thành Phật không khó. Chỉ có tiến mà không có thoái, thì chỉ có 

một nơi, một đạo tràng, tức là thế giới Cực Lạc, vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, mặc dù là cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh 

họ cũng không thoái chuyển. Không giống thế giới chúng ta, đời này 

gặp đƣợc Phật pháp xuất gia tu hành, tu không tốt vẫn đọa địa ngục, 

khi đọa địa ngục thì mức độ thoái chuyển lớn. Ra khỏi địa ngục là tu 

đến địa vị bây giờ, mất bao lâu thời gian? Cho nên ngƣời xƣa nói “lỡ 

chân  một bƣớc, ân hận suốt  đời”, sự hình dung này không giả chút 

nào. 

Tôi thật sự tin là từ 53 lần tham vấn trong kinh Hoa Nghiêm, từ 

chƣơng 25 Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm, phát hiện pháp môn 

đặc biệt của ngài Quan Âm và ngài Thế Chí. Nếu không phải là nền 

tảng của những đại kinh đại luận, Tịnh Độ Tông không có những vị  

nhƣ ngài Liên Trì ngài Ngẫu Ích, thì tôi không quy y. Bắt đầu từ khi 

tôi học Phật cho đến lúc theo Tịnh Độ tông, học Phật khoảng hơn 20 

năm tôi mới thật sự tin. Cho nên tôi khẳng định lời chƣ Phật Nhƣ Lai 

nói, pháp môn này là pháp môn khó tin, rất khó tin! Những lớp trẻ 

bây  giờ  tƣ  tƣởng  khoa  học  đầy  đầu,  điều  khó  trong  khó,  nếu  nghe 

đƣợc mà họ tiếp nhận, tin tƣởng, thì họ đại thiện căn, đại phƣớc đức. 

Vấn đề ở chỗ họ có đại nhân duyên hay không? Nếu họ có đại nhân 

duyên, thì đời này họ sẽ thành tựu. Không có đại nhân duyên, tuy có 

đại thiện căn, đại phƣớc đức, có vãng sanh đƣợc hay không thì không 

nhất  định,  vẫn  chƣa  biết,  có  thể  sanh  Tịnh  Độ,  cũng  có  thể  không 

sanh Tịnh Độ. 

Ðời sống của chúng ta khổ, phải nghĩ đến những ngƣời khác trên 

thế gian này còn khổ hơn mình, chúng ta không sợ khổ, vì có khổ nên 

chúng ta mới thể hội đến hết thảy chúng sanh khổ. Nếu chúng ta sống 

trong hoàn cảnh rất giàu sang, khi ngƣời ta nói khổ thì mình chẳng 

thể hội đƣợc, chỉ khi mình đã từng trải qua sự khổ này rồi mới biết 

khổ là gì, tâm giúp đỡ khổ nạn chúng sanh mới thiết tha. Nếu chƣa 





378 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

từng  trải  qua  khổ  nạn,  bạn  muốn  “vì  khổ  nạn  chúng  sanh”  nhƣng 

chẳng thể nào thể hội đƣợc cái tâm ấy. 

12      Minh  sƣ’  là    ngƣời  đã  từng  trải  qua,  có  tu  có 

chứng, ngày nay chúng ta đi đâu tìm đƣợc minh sƣ 

nhƣ vậy? 

Vào đời vị lai, nếu có ngƣời thiện nam thiện nữ nào đối với kinh 

điển  Đại  Thừa  sanh  lòng  trân  trọng  thâm  sâu,  phát  tâm  không  nghĩ 

bàn  muốn đọc,  muốn tụng, dầu gặp đƣợc bậc  minh sƣ  dạy bảo cho 

thành  thục,  song  đọc  rồi  lại  quên,  trải  đến  cả  tháng,  cả  năm  vẫn 

không đọc tụng đƣợc; những kẻ thiện nam này vì có nghiệp chƣớng 

đời trƣớc chƣa trừ sạch, cho nên đối với kinh điển Đại Thừa không 

có tánh đọc tụng. 

Câu này dạy chúng ta phƣơng pháp cầu trí huệ.  Vì nếu không có 

trí huệ, muốn tu học Đại Thừa không những chẳng thể khai ngộ, ngay 

cả kinh văn cũng chẳng thuộc.  Trong thời đại chúng ta, những ngƣời 

trung niên trở lên học Phật thƣờng gặp phải sự khó khăn này.  Ngƣời 

trẻ tuổi học Phật vẫn là thiểu số, họ phải là ngƣời đời trƣớc có thiện 

căn sâu dày thì lúc còn trẻ mới có thể tiếp xúc tới Phật pháp.  Tôi có 

cơ hội tiếp xúc Phật pháp lúc 26 tuổi, lúc đó tôi biết đã quá trễ, gặp 

đƣợc  Phật  pháp  quá  trễ  rồi,  lúc  trẻ  tuổi,  trong  thời  gian  tốt  nhất  để 

học Phật tôi chẳng có duyên phận gặp đƣợc Phật pháp, đến lúc có thể 

hiểu sự việc, có thể giác ngộ thì tuổi đã cao, đọc tụng tƣơng đối khó 

khăn.  May là đời trƣớc còn có một chút thiện căn, trong thế gian còn 

chƣa bị mê hoặc, khi gặp đƣợc kinh điển Đại Thừa tôi vô cùng hoan 

hỷ, thích thú nghiên cứu, đọc tụng, có thể hiểu sâu nghĩa thú.  „Túng 

ngộ minh sƣ‟ (Dù gặp minh sƣ), câu này rất khó thực hiện.  „Minh 

sƣ‟ là  ngƣời đã từng trải qua, có tu có chứng, ngày nay chúng ta đi 

đâu tìm đƣợc minh sƣ nhƣ vậy?  Cổ đại đức thế gian và xuất thế gian 

thƣờng nói „thiện tri thức có thể gặp chứ không thể cầu‟, có thể gặp 

đƣợc là nhờ thiện căn, nhân duyên đời trƣớc, nếu đời trƣớc không có 

thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên thì bạn làm sao gặp đƣợc?  Thiện 

căn phƣớc đức mỏng, gặp rồi nhƣng không chịu tin, không chịu tiếp 





379 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nhận lời dạy, cho dù tiếp nhận nhƣng chỉ tiếp nhận bề ngoài, còn bên 

trong thì trái nghịch, cho nên ngƣời đó sẽ không thể thành tựu. 



Tiên  sinh  Phƣơng  Đông  Mỹ  ở  Đài  Loan  dạy  học,  Chƣơng  Gia 

đại sƣ, lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam vô cùng nhiệt tâm dạy ngƣời ta, nhƣng 

có mấy ai chịu nghe lời?  Có mấy ai chịu y giáo phụng hành?  Các 

ngài mỗi ngày dạy học, mỗi ngày đều khuyên học trò, khổ nỗi ngƣời 

học  bên  ngoài  thì  vâng  lời,  còn  bên  trong  thì  chống  trái.    Tuy  vậy, 

ngƣời dạy cũng không nản chí, đây là đại từ đại bi.  Tuy bạn không 

vâng lời, chỉ cần bạn chịu đến nghe, không làm cũng không sao, các 

ngài  gieo  hạt  giống  thiện  căn  cho  bạn.    Biết  đời  sau  kiếp  sau,  hoặc 

đời sau kiếp sau nữa, một khi gặp duyên trở lại thì hạt giống thiện căn 

của bạn sẽ khởi lên.  Biết rõ họ làm không nổi, chỉ cần họ chịu đến 

nghe thì các ngài đều dạy.  Nếu bạn nghe hiểu rồi, hiện nay có thể 

làm  đƣợc  thì  hiện  nay  đƣợc  lợi  ích.    Những  ngƣời  nhƣ  vậy  vẫn  là 

thiểu số.  Thầy Lý ở Đài Trung giảng kinh thuyết pháp ba mƣơi tám 

năm, ngƣời nghe thầy giảng kinh thuyết pháp, tôi phỏng đoán rất dè 

dặt  cũng  phải  vƣợt  hơn  năm  trăm  ngàn  ngƣời,  ngƣời  y  giáo  phụng 

hành vãng sanh Tịnh Độ có chừng năm trăm ngƣời, chƣ vị nghĩ coi 

trong năm trăm ngàn ngƣời chỉ có năm trăm ngƣời vãng sanh, những 

ngƣời còn lại chỉ trồng thiện căn mà thôi.  Do đó lão nhân gia thƣờng 

nói „trong một vạn ngƣời hiếm có đƣợc vài ngƣời vãng sanh‟, vấn đề 

là  bạn  nghe  xong  có  hiểu  hay  không?    Có  phát  tâm  sốt  sắng  thực 

hành  hay  không?    Nhất  định  phải  có  thể  tin,  có  thể  hiểu,  có  thể 

nguyện, có thể hành thì bạn mới đƣợc lợi ích.  Cho nên điều kiện đầu 

tiên cho sự học Phật là gặp đƣợc thầy tốt, đây là điều kiện then chốt 

quyết định sự tu học cả đời của mình sẽ thành công hay thất bại. 

Thầy giáo dạy chúng ta nhƣ vậy, nói thật ra chúng ta vừa nghe 

rồi liền quên, „toàn đắc toàn vong, động kinh niên nguyệt, bất năng 

độc tụng‟(phút chốc đƣợc, phút chốc mất, trải qua năm tháng chẳng 

thể đọc tụng).  Chúng ta vẫn tùy thuận phiền não, tùy thuận tập khí, 

chẳng  thể  khắc  phục  phiền  não  tập  khí  của  mình,  do  đó  trong  kinh 

giáo  không  thể  khai  ngộ,  đây  là  điều  chúng  ta  nên  phản  tỉnh,  kiểm 

thảo, thì chúng ta mới có thể tìm ra lỗi lầm của mình, mới biết nghiệp 





380 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chƣớng  của  mình  nặng  bao  nhiêu.    Tự  mình  phải  khẳng  định  là 

nghiệp chƣớng của mình nặng nề, có vậy thì bạn mới có thể khởi ý 

niệm  tiêu  nghiệp  chƣớng,  không  tiêu  trừ  nghiệp  chƣớng  thì  không 

đƣợc, nếu không tiêu trừ thì sẽ tiếp tục làm chuyện luân hồi trong sáu 

nẻo.  Chƣ vị phải biết, khi luân hồi thì chúng ta sẽ quên hết những gì 

chúng  ta  học  đƣợc  trong  đời  này,  làm  sao  biết  đƣợc?    Đời  trƣớc 

chúng  ta  đã  từng  học  Phật  pháp  rồi,  đời  này  lúc  chƣa  tiếp  xúc  với 

Phật pháp không phải đã quên ráo trọi rồi sao?  Bị cái mê khi cách 

ấm (nghĩa là bị mê khi chuyển sanh sang đời khác).  Đời sau phải học 

lại từ đầu, đời sau có cơ hội gặp đƣợc minh sƣ hay không?  Rất khó 

nói,  chắc  chắn  không  phải  đời  nào  bạn  cũng  may  mắn  gặp  đƣợc, 

chẳng có chuyện may mắn nhƣ vậy, bài kệ khai kinh nói „Trăm ngàn 

muôn  kiếp  khó  gặp  đƣợc‟,  lời  này  là  thật.    Cho  nên  nếu  đời  này 

không thể thành tựu, một khi mất thân ngƣời, tuyệt đối không thể nói 

là đời sau bạn sẽ gặp đƣợc, rất có thể là bạn sẽ bị ngăn cách hết mấy 

chục đời, mấy trăm đời, cho đến không biết bao nhiêu kiếp sau mới 

có cơ duyên gặp lại.  Đây là nói về việc thoái chuyển, thời gian thoái 

chuyển  này  quá  dài!    Đây  là  điều  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ, 

phải hiểu cho thật rành rẽ.  Sau đó mới biết cơ duyên này hy hữu khó 

gặp,  gặp  rồi  thì  nhất  định  phải  nắm  chắc,  tuyệt  đối  không  thể  thả 

lỏng, có gian khổ tới đâu cũng phải chịu đựng, cũng phải thành tựu 

ngay trong đời này, vậy mới là ngƣời thông minh, mới là ngƣời thật 

sự giác ngộ, là ngƣời thật sự có trí huệ. 

Nói thật ra, đức Phật nói hạng ngƣời này rất nhiều, đại đa số những 

ngƣời học Phật đều là hạng ngƣời này.  Những thiện nam tử này có 

nghiệp chƣớng từ đời trƣớc, nghiệp chƣớng chƣa tiêu trừ.  Phía trƣớc 

đã nói cho chƣ vị biết phƣơng pháp tiêu trừ nghiệp chƣớng, „quy y 

cúng dƣờng‟, cúng dƣờng là y giáo tu hành, cúng dƣờng thì sẽ tiêu 

trừ  đƣợc.    Phƣơng  pháp  tiêu  trừ  nghiệp  chƣớng  có  hiệu  quả  nhất, 

nhanh  chóng  nhất  là  nhất  tâm  niệm  Phật.    Thân  tâm  thế  giới,  thế 

pháp, Phật pháp thảy đều buông xuống, nhất tâm niệm Phật, khuyên 

ngƣời niệm Phật, phƣơng pháp tiêu nghiệp chƣớng này nhanh chóng 

hơn bất cứ phƣơng pháp nào khác.  Bạn có thể đạt đƣợc Niệm Phật 

Tam  Muội,  Niệm  Phật  Tam  Muội  chính  là  thiền  định,  bạn  có  thể 





381 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

chứng đƣợc Lý Nhất Tâm Bất Loạn, trong Giáo Hạ gọi là Đại Khai 

Viên  Giải,  trong  một  đời  này  có  thể  làm  đƣợc,  ngƣời  có  nghiệp 

chƣớng cực nặng cũng có thể làm đƣợc.  Đây chính là điều mà ngài 

Thiện  Đạo  nói  „gặp  duyên  chẳng  giống  nhau‟,  ngƣời  có  nghiệp 

chƣớng nặng hơn nữa cũng có thể làm đƣợc.  Khi bạn đạt đƣợc Niệm 

Phật  Tam  Muội  thì  trí  huệ  sẽ  mở  mang,  bạn  có  thể hoằng  pháp  lợi 

sanh  hay  không?    Không  nhất  định.    Tại  sao  vậy?    Phải  coi  pháp 

duyên, tuy bạn đã khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh nếu 

bạn không có pháp duyên, tuy bạn có thể giảng rất hay, nhƣng ngƣời 

ta  sẽ  không  nghe.    Đến  lúc  đó  thì  phải  làm  sao?    Hơn  phân  nửa  là 

vãng sanh tới thế giới Cực Lạc. 



Do đó ngƣời thành tựu đạo nghiệp trú hay không trú ở thế gian 

này chẳng phải là chuyện của chính bản thân họ, chẳng có quan hệ gì 

đối với nghiệp báo của chính họ.  Trú hay không trú ở thế gian đều 

coi pháp duyên, nếu có duyên thì trú vài năm, nếu không duyên thì 

lập tức vãng sanh.  Ngƣời thành tựu vãng sanh sẽ nhất định không có 

bịnh khổ, nhất định sẽ tự tại vãng sanh, nhƣng họ thị hiện không nhất 

định  đều  giống  nhau.    Cũng  có  ngƣời  thị  hiện  sanh  bịnh,  cũng  có 

ngƣời thị hiện rất khổ, tại sao vậy?  Vì muốn giác ngộ hết thảy chúng 

sanh, làm cho ngƣời ta nhìn thấy tƣớng trạng đó có thể khởi tâm cảnh 

giác.  Thị hiện cũng chẳng phải ý tứ của ngƣời đó, họ sẽ coi duyên 

của chúng sanh, nên thị hiện nhƣ thế nào thì họ sẽ thị hiện nhƣ vậy, 

đúng nhƣ câu nói „tùy loại hóa sanh, tùy cơ thuyết pháp‟, đâu có nhất 

định phải nhƣ thế nào?  Nhƣng có một nguyên tắc, bất luận là thị hiện 

nhƣ thế nào thì nhất định phải đem lại lợi ích cho chúng sanh, khi có 

ngƣời nhìn thấy, có ngƣời nghe đến thì họ nhất định sẽ tỉnh ngộ. 



13  Cho  nên  việc  tiêu  nghiệp  chƣớng  rất  quan  trọng,  thông 

thƣờng  chúng  ta  thƣờng  dùng  phƣơng  pháp  đọc  kinh  để  tiêu 

nghiệp  chƣớng,  đọc  tới  tƣơng  ứng  thì  sẽ  tiêu  nghiệp  chƣớng, 

niệm Phật niệm tới tƣơng ứng sẽ tiêu nghiệp chƣớng.    





382 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Trong  đời  sống  sinh  hoạt  hằng  ngày,  khi  khởi  tâm  động  niệm  đều 

đem  lợi  ích  lại  cho  xã  hội,  cho  chúng  sanh  thì  cũng  tiêu  nghiệp 

chƣớng.  Tuyệt đối đừng khởi một niệm mong cầu lợi ích cho mình, 

chƣ vị nên biết, lợi ích cho mình là tạo nghiệp, là tăng thêm nghiệp 

chƣớng của mình.  Rất nhiều đồng tu không thể tiêu nghiệp chƣớng, 

cho  dù  làm  việc  thiện,  hạnh  thiện,  làm  công  việc  từ  thiện  giúp  đỡ 

ngƣời  khác,  nhƣng  họ  vẫn  còn  „cái  Ta‟,  nên  nghiệp chƣớng  của  họ 

tiêu  không  nổi,  họ  vẫn  phải  chịu  quả  báo.    Ngày  nay  chúng  ta  thật 

may mắn đã biết đƣợc đạo lý này, hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật này 

nên nhất định phải buông bỏ cái Ta đi, hết thảy đều vì chúng sanh, vì 

xã hội, vì hình tƣợng tốt đẹp cho Phật pháp, vì Phật pháp trụ thế lâu 

dài;  nếu  chúng  ta  có  thể  luôn  giữ  tâm  này,  thƣờng  tu  hạnh  này  thì 

nghiệp chƣớng sẽ tiêu trừ nhanh chóng. 

Khi lâm chung không đoạn tận đƣợc tham dục, đọa vào đƣờng 

ngạ quỷ. Nếu khi lâm chung có ngƣời làm họ không vừa lòng, họ còn 

oán  hận:  Tôi  chƣa  trả  thù  họ.  Ý  niệm  này  khởi  lên,  liền  đọa  vào 

đƣờng  địa  ngục. Khi  lâm  chung  mê  hoặc,  không phân  đƣợc  thị  phi 

chân  vọng,  đọa  vào  đƣờng  súc  sanh.  Thế  nên  ngƣời  tu  hành  chân 

chính, thật sự có chút công phu, khi lâm mạng chung, một ý niệm sai 

lầm  đã  đọa  vào  ba  đƣờng  ác,  có  chăng?  Có!  Không  phải  một  hai 

ngƣời mà rất nhiều ngƣời. 

*   Mỗi ngƣời vãng sanh về thế giới Cực Lạc, cho đến loài súc sanh, 

cho đến loài ngạ quỷ, cho đến địa ngục. Địa ngục có thể vãng sanh 

thế giới Cực Lạc chăng? Có! Ngạ quỷ cũng có. Hiện nay hình nhƣ tôi 

đều  nghe  ngƣời  ta  nói,  rất  nhiều  ngƣời  nói  với  tôi:  Quỷ,  súc  sanh 

vãng  sanh  nhiều  hơn  ngƣời,  số  lƣợng  ngƣời  vãng  sanh  không  bằng 

ngạ quỷ súc sanh, nói nhƣ vậy có đạo lý chăng? Suy nghĩ tƣờng tận 

rất có đạo lý, không phải giả. 

*  Chúng sanh trong ba đƣờng ác, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, họ 

dựa vào điều gì? Những gì tu đƣợc trong quá khứ. Đời này đọa vào 

tam đồ, trong kinh có ví dụ nói: “phú quí học đạo nan”, cuộc sống 

ngƣời giàu có quá thoải mái, nên không muốn học đạo, họ lƣu luyến 

cuốc  sống  hiện  tại.  Thứ  hai  “bần  cùng  học  đạo  nan”,  ngày  ba  bửa 

cơm ăn không đủ no, làm gì có tâm để học Phật. Chúng ta đặc biệt 





383 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

dùng ví dụ sau cùng này, ba đƣờng ác giống nhƣ ngƣời bần cùng, họ 

quá khổ, họ còn có tâm tƣ nào để học Phật? Họ đạt đƣợc lợi ích trong 

Phật pháp, toàn là nhờ phƣớc tu ở nhân gian trong quá khứ, tu không 

tệ. Khi lâm mạng chung, một ý niệm sai lầm mà bị đọa vào tam đồ. 

Họ tu rất tinh tấn! 

Trƣớc đây thầy Lý nói với tôi, ông dùng Liên Xã Đài Trung 

làm ví dụ: Một vạn ngƣời niệm Phật, thật sự vãng sanh chỉ có năm ba 

ngƣời, còn đại đa số đi về đâu? Đọa vào ba đƣờng ác, do một niệm 

sai lầm khi lâm chung. Một niệm sai lầm khi lâm chung này rất dễ, 

nên chúng ta phải đề cao  cảnh giác, sợ khi lâm  mạng chung không 

giữ mình đƣợc. Phƣơng pháp tốt nhất chính là buông bỏ vạn duyên 

ngay  bây  giờ,  nhất  tâm  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà.  Khi  lâm  mạng 

chung không nhất định đến hết thọ mạng, quý vị niệm đến công phu 

thành phiến tự nhiên đƣợc vãng sanh, muốn đi lúc nào thì đi lúc đó, 

nhƣ vậy mới nắm chắc đƣợc. 

Thật sự là nhất tâm bất loạn, tâm không điên đảo, vãng sanh 

khi còn sống, không phải chết rồi mới vãng sanh, thọ mạng vẫn còn 

nhƣng không cần. Chúng ta vừa khởi lên ý niệm, không cần thọ mạng 

này nữa, Phật A Di Đà biết ngay, ngài liền hẹn giờ đến đƣa chúng ta 

đi,  quý  vị  nghĩ  xem  tự  tại  biết  bao.  Ngƣời  nhƣ  vậy  có,  không  phải 

không có, đôi lúc chúng ta nhìn thấy, nghe đƣợc thì nhiều, đây là thật 

không phải giả. Thế nên ngay trong đời này, chỉ cần còn hơi thở thì 

chúng ta vẫn còn cơ hội này, không có hơi thở vào là chúng ta đã mất 

cơ hội, tùy nghiệp lƣu chuyển, đây là điều rất đáng sợ. 

Danh văn lợi  dƣỡng, ngũ dục lục trần ở thế gian đều không 

quan  trọng,  đây  là  giả  tƣớng,  thời  gian  rất  ngắn  ngủi,  sau  khi  chết 

không  mang  gì  theo  đƣợc.  Thật  sự  cảnh  giác  đƣợc,  buông  bỏ  vạn 

duyên nhất tâm niệm Phật sẽ thành công. Có năng lực, vẫn  còn một 

chút sức lực, tận tâm tận lực làm cho chánh pháp cữu trú, giúp chúng 

sanh đau khổ phá mê khai ngộ, công đức này quả thật vô lƣợng. 

Sự giúp đỡ của chƣ Phật  Bồ Tát chỉ là hƣớng dẫn quí vị, dẫn dắt 

quí vị. Nhất định phải quí vị tự giác tự ngộ. Đây là thật. 





384 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Huệ Năng đại sƣ trong Pháp Bảo Đàn Kinh từng nói: lúc mê thì 

thầy độ, sƣ phụ độ cho con, sau khi ngộ rồi? Thì tự độ. Không dựa 

vào sƣ phụ nữa. Tuy không nhờ vào sƣ phụ nữa, mãi mãi cảm ơn ân 

đức của sƣ phụ. Bởi vì không có sƣ phụ, bản thân quí vị sẽ không tự 

giác. Quí vị tự giác nhờ Sƣ phụ. Bản thân thực sự giác ngộ rồi, thì 

không nhờ sƣ phụ nữa. Tự giác, giác tha đều là bản thân. Huệ của bản 

thân  do  tâm  sanh,  chân  tâm  sanh  trí  tuệ,  vọng  tâm  sanh  phiền  não. 

Chân  tâm  chính  là  thật  trí.  Nói  cách  khác,  chƣ  Phật    Bồ  Tát  dạy 

chúng ta không phải là gì khác, mà dạy chúng ta dùng chân tâm, chớ 

dùng vọng tâm; dùng trí tuệ chớ dùng phiền não, là tổng nguyên tắc, 

tổng cƣơng lĩnh. 

13. Bí quyết thành công. 

Chỉ cần quý vị có chút lòng chân thành, không có chút tƣ tâm, 

không có danh dự lợi dƣỡng, không tham đắm ngũ dục, lục trần. Chút 

chân tâm này rất dáng quý, nó tƣơng ƣng với Thánh học, thông suốt 

với tâm tánh. Dựa vào điểm này, tôi nói thầy nhất định đạt đƣợc sự 

gia trì của tổ tông, Tam bảo gia hộ, thầy phải tiếp tục nổ lực. 

Phƣơng  pháp  học  nhƣ  thế  nào?  Học  những  điều  có  thể  hiểu 

trƣớc, quí vị học nó trƣớc, những điều xem không hiểu thì để đó, chớ 

động đến nó. Đợi năm - ba năm sau, bây giờ xem không hiểu, nhƣng 

đến lúc đó sẽ hiểu hết. Đến tám-mƣời năm sau không những hiểu hết 

mà còn thông suốt, thông suốt rồi thì khế nhập cảnh giới. Ấn Độ và 

Trung Quốc cổ xƣa, học mọi thứ không chú ở số lƣợng nhiều, gọi là 

“nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân tu”, đạo lý là ở chỗ này. 

Một  ngƣời  chƣa  hiểu  gì,  chƣa  học  gì  nhiều,  thậm  chí  có  ngƣời 

không biết chữ. Pháp sƣ Đàm Hƣ trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục nói rằng: 

một pháp sƣ phơi đèn cầy, pháp sƣ này tên gì tôi quên mất rồi. 30 năm 

trƣớc,  tôi  giảng  kinh  ở  Hong-Kong  có  nghe  nói,  pháp  sƣ  này  là  thầy 

hƣơng đăng, thầy  hƣơng đăng tức là ngƣời phụ  trách hƣơng, đèn, và 

thắp  hƣơng  trên  chánh  điện.  Pháp  sƣ  quản  lý  những  việc  này.  Vào 

tháng 6 mọi ngƣời phơi áo quần, kinh sách trong chùa đều đem ra phơi, 

hồi trƣớc là dùng dây đóng sách, những kinh sách này phải phơi, mỗi 

năm  phải  phơi  một  lần.  Có  ngƣời  nói  đùa  với  pháp  sƣ  rằng:  “thầy 





385 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

hƣơng đăng à, những cây đèn cầy đó thầy cũng đem ra phơi đi”, quý vị 

xem,  thật  rất  thật  thà,  thầy  liền  mang  đèn  cầy  ra  phơi,  thầy  phơi  đến 

chiều thì đèn cầy đó chảy tan hết. Hết cách rồi, buổi tối khi đại chúng 

tụng kinh, thì thầy đem cái tim đèn cầy đã chảy tan đó đốt lên, chẳng 

ngƣời nào nhịn cƣời đƣợc. Thầy duy na tìm đến vị trụ trì, làm sao bây 

giờ? Ông ta khờ đến nhƣ vậy. Vị trụ trì này rất giỏi, Ngài trì biết nhìn 

ngƣời, ngƣời này sau này có thể thành tựu, đây là một nhân tài. Vị trụ 

trì nói: đƣợc rồi, đổi ngƣời khác, bảo ông ta đừng làm hƣơng đăng nữa, 

bảo ông ta đến chùa A Dục Vƣơng, lạy xá lợi Phật Thích Ca Mâu Ni, 

quy định ông ta một ngày 3 ngàn lạy. Lạy xá lợi Phật Thích Ca Mâu Ni, 

thầy lạy nhƣ vậy 3 năm thì khai ngộ, thầy có thể làm thơ, có thể sáng 

tác kệ, có thể giảng kinh. Từ chỗ không biết gì cả biến thành thông tất 

cả. Đó là gì? Cổ kim trong ngoài, bí quyết của ngƣời thành công, thầy 

có đủ. Bí quyết này là mấy chữ: thật thà, vâng lời. Quý vị thấy thầy thật 

thà, vâng lời. Bảo thầy phơi đèn cầy, thầy liền mang đèn ra phơi, thầy 

đúng là biết vâng lời và thực hành điều đó. 

Chỉ  cần  có  đủ  6  chữ  này,  chắc  chắn  con  ngƣời  sẽ  thành  tựu. 

Chúng ta quan sát thật kỹ, cổ kim trong ngoài, phàm là ngƣời thành 

tựu, chắc chắn phải có đủ 6 chữ này. Cho nên nói mấy vị thầy giáo 

của chúng tôi, chỉ cần có đủ điều kiện 6 chữ này là tốt rồi. 

Cƣ sĩ Lƣu Tố Vân ở Đông Bắc, đã làm tấm gƣơng tốt cho chúng 

ta noi theo. Cho nên đối với bản thân phải có niềm tin, đây  mới là 

điểm mấu chốt của sự thành bại. Mình không có niềm tin vào chính 

mình, thì không thể thành tựu. Quý vị nghĩ xem, tín tâm quan trọng 

chừng nào. Mình mà còn nghi ngờ chính bản thân mình thì chịu thôi. 

Cổ kim trong ngoài, bí quyết của ngƣời thành công, thầy có đủ. 

Bí quyết này là mấy chữ: thật thà, vâng lời. Quý vị thấy thầy thật thà, 

vâng  lời.  Bảo  thầy  phơi  đèn  cầy,  thầy  liền  mang  đèn  ra  phơi,  thầy 

đúng là biết vâng lời và thực hành điều đó. 

Chỉ  cần  có  đủ  6  chữ  này,  chắc  chắn  con  ngƣời  sẽ  thành  tựu. 

Chúng ta quan sát thật kỷ, cổ kim trong ngoài, phàm là ngƣời thành 

tựu, chắc chắn phải có đủ 6 chữ này. Cho nên nói mấy vị thầy giáo 

của chúng tôi, chỉ cần có đủ điều kiện 6 chữ này là tốt rồi. 





386 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

14 Thật sự có thể làm đƣợc trong đời này, đối với ngƣời 

không tranh, đối với đời không cầu. 

Chúng ta oán hận một ngƣời, quý vị có nghĩ đến chăng, họ sẽ lấy oán 

hận đến báo thù chúng ta, đây gọi là oan oan tƣơng báo, đời đời kiếp 

kiếp không bao giờ dứt. Quý vị nghĩ xem nhƣ vậy đáng thƣơng biết 

mấy, đau khổ biết mấy, vì không giác ngộ! Thật sự giác ngộ, tôi hy 

vọng trong đời này của tôi, bỏ qua hết tất cả những ân oán này. Ngƣời 

khác hại tôi, tôi tiếp nhận, và dùng chân thành, sám hối, cảm ân để 

hóa  giải  sự  việc  này.  Ngƣời  khác  gia  hại,  tôi  tiếp  nhận,  vĩnh  viễn 

hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Đem tâm báo thù_lúc nãy 

nói: Oán hận não nộ phiền, bỏ qua tất cả. Ở trong cảnh giới tu tâm 

thanh tịnh, tu tâm bình đẳng, công phu chân thật! Không có cảnh giới 

này,  làm  sao  biết  đƣợc  tâm  quý  vị  thanh  tịnh?  Làm  sao  biết  đƣợc 

công phu tu hành của quý vị nâng cao? Quý vị không nhận ra đƣợc, 

lại  tự  cho  rằng  mình  rất  đáng  nễ,  cảnh  giới  vừa  hiện  tiền,  tập  khí 

phiền não lại hiện ra tất cả. Điều này chứng tỏ quý vị không có chút 

công phu nào. 

Trong khi tôi giảng dạy cũng trình bày rất nhiều lần, phải tu nhƣ 

thế  nào?  Ngày  ngày  đọc  kinh  cũng  vô  dụng,  ngày  ngày  giảng  kinh 

cũng vô dụng. Đem những gì nghe đƣợc, những gì nói ra, tất cả đều 

thực hiện trong cuộc sống, chuyển cảnh giới, rất hữu ích. Đó gọi là 

chân tu, đó mới gọi là thật đệ tử Phật. Dù thiên tai có lớn đến trƣớc 

mặt cũng đều hóa giải hết, không còn nữa. Dù oán hận lớn bao nhiêu 

đến trƣớc mặt chúng ta, trí tuệ hiện tiền, nó lập tức chuyển ngay, biến 

thành gì? Biến thành cảm ân, biến thành phản tỉnh. 

Đến  các  bậc  thánh  nhân  đều  dạy  chúng  ta:  “Hành  hữu  bất  đắc, 

phản cầu chƣ kỷ”, không dạy chúng ta đi tìm ngƣời khác. Ngƣời khác 

cái này không đúng, cái kia không đúng. Ngƣời khác đều đúng, đầu 

tiên quý vị phải thừa nhận điều này, ngƣời khác đều đúng, tôi không 

đúng. Quý vị mới đƣợc cứu! Tôi đều đúng, họ đều không đúng, vậy 

là  xong,  quý  vị  sẽ  đối  lập  nhau  từ  đời  này  qua  đời  khác,  oan  oan 

tƣơng báo không bao giờ dứt. 

Đời này tôi học Phật suốt 60 năm, đạt đƣợc chút lợi ích, chính là 

biết  phản  tỉnh  chính  mình,  xƣa  nay  chƣa  từng  nói  điều  sai  trái  của 

ngƣời khác, quý vị theo tôi nhiều năm có thể nhận ra điều này. Chịu 





387 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

uất ức nhƣ thế nào, đả kích ra sao, cũng coi nhƣ không có việc gì. Tôi 

phản tỉnh, tôi không đúng, họ đều đúng. Đây là phƣơng pháp trí tuệ 

giải quyết vấn đề cao độ, đây là thật không phải giả. 

Từ  mặt  nhân  quả  mà  nói,  chúng  ta  càng  nên  phản  tỉnh.  Họ  hủy 

báng  tôi,  sỉ  nhục  tôi,  vì  sao  họ  không  hủy  nhục  ngƣời  khác,  vì  sao 

không sỉ nhục ngƣời khác, mà chỉ đối với mình tôi? Trong kinh Phật 

thƣờng nói: Nghiệp nhân quả báo không thể nghĩ bàn. Cũng có thể 

trong  đời  quá  khứ  tôi  đối  đãi  với  họ  nhƣ  vậy,  ngày  nay  gặp  lại  họ 

muốn báo thù tôi tất cả, tôi hiểu rõ nên không thể dùng cách báo thù 

đối với họ. Họ dùng thái độ này để đối phó tôi, tôi trả thù họ, đời sau 

họ lại trả thù tôi. Nhƣ vậy không phải chúng ta cứ đời đời kiếp kiếp 

trong lục đạo không bao giờ dứt ƣ? Nên biết, song phƣơng đều đau 

khổ,  sao  phải  nhƣ  vậy?  Chi  bằng  thừa  nhận,  tiếp  nhận,  cảm  ân. 

Chẳng  những  không  có  oán  hận,  mà  còn  hoan  hỷ,  cám  ân,  tôi  tiếp 

nhận. Quá khứ tôi có điều gì có lỗi với quý vị, hiện nay trả, món nợ 

này đã trả xong. Quý vị nói an vui biết mấy! Thoải mái biết mấy! 

Ngƣời khác nợ tôi tiền, không cần nữa, rất tự tại! Vì sao? Trả nợ. 

Đại  khái  trƣớc  đây  tôi  mƣợn  họ  mà  chƣa  trả,  hôm  nay  họ  dùng 

phƣơng pháp này lấy lại, tốt thôi, đã trả xong. Các  bậc cổ đức nói: 

“Lùi  một bƣớc biển rộng trời cao”. Lời nói này quả thật không sai. 

Thật  sự  có  thể  làm  đƣợc  trong  đời này,  đối  với  ngƣời  không  tranh, 

đối  với  đời  không  cầu.  Cuộc  sống  nên  học  Đức  Thế  Tôn,  nên  học 

thánh  hiền_đơn  giản,  cuộc  sống  khổ  một  chút  cũng  tốt. Tốt  ở  đâu? 

Đối  với  thế  gian  không  còn  lƣu  luyến.  Cuộc  sống  thoải  mái  quá, 

không  muốn lìa xa lục đạo. Cuộc sống quá cực khổ,  mỗi niệm đều 

muốn về thế giới Cực Lạc, vì sao? Vì không lƣu luyến thế gian này, 

đây là việc tốt! 

Tiền nhiều, địa vị cao, có lợi ích gì? Tăng trƣởng sự lƣu luyến của 

quý vị đối với thế gian, tăng trƣởng tình chấp của quý vị. Nói cách 

khác, kéo dài thời gian trong luân hồi lục đạo của quý vị, điều này 

không  có  lợi.  Thật  sự  hiểu,  thật  sự  minh  bạch,  tôi  không  làm  điều 

này, niệm niệm đều cầu sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc. 

Ngày nay chúng ta gặp đƣợc bộ kinh này quả thật không dễ. Kinh 

Vô  Lƣợng  Thọ_Trong  cuộc  đời  của  Đức  Thế  Tôn,  ngài  giảng  rất 

nhiều  kinh.  Nếu  chúng  ta  hỏi,  trong  đời  ngài  giảng  nhiều  kinh  nhƣ 





388 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

vậy, vậy bộ kinh nào quan trọng nhất? Nói cho quý vị biết, chính là 

Kinh Vô Lƣợng Thọ. Quý vị xem rất nhiều kinh điển nhƣ vậy, nhƣng 

có thể độ chúng sanh thì không nhiều, đây là khế cơ. Duy chỉ có Tịnh 

độ, trong pháp vận một vạn hai ngàn năm của Thế Tôn, đều khởi tác 

dụng. Có thể độ tận chúng sanh có duyên của một vạn hai ngàn năm, 

độ  tận  chúng  sanh  có  duyên  chính  là  pháp  môn  này,  cần  phải  hiểu 

điều này. 

Giới luật chỉ có thể độ thời chánh pháp, 1000 năm chánh pháp đã 

qua, giới luật cũng vô hiệu. Thiền định chỉ có thể độ thời tƣợng pháp, 

tƣợng pháp cũng là 1000 năm. Đã qua thời kỳ tƣợng pháp, hiện nay 

tu thiền định không đƣợc định, đừng nói khai ngộ, định cũng không 

đạt đƣợc. Nên pháp môn niệm Phật này, chánh pháp hữu hiệu, tƣợng 

pháp hữu hiệu và mạt pháp cũng hữu hiệu, đây không phải là đệ nhất 

kinh ƣ? Thế nên khi Phật tại thế tuyên thuyết rất nhiều lần. 

Từ trong năm nguyên bản dịch, nhận định của các bậc cổ đức đều 

nhất trí, ít nhất Phật giảng qua ba lần. Nhƣng Kinh Vô Lƣợng Thọ, 

còn có bảy bản dịch thất truyền. Nếu còn bảy bản đó, có thể lại thấy 

đƣợc một số bất đồng, nhƣ vậy thì không chỉ ba lần, có thể bốn lần, 

năm lần, sáu lần. Trong đời ngài giảng nhiều lần nhƣ vậy, dụng ý là 

gì?  Nếu  chúng  ta  lãnh  hội  đƣợc  khổ  tâm  lúc  hiện  thân  thuyết  pháp 

của Thế Tôn, nếu có thể lãnh hội đƣợc một phần, liền khởi lên một 

phần lòng cảm ân. Lãnh hội đƣợc hai phần, thì khởi lên hai phần lòng 

biết  ơn,  vì  sao?  Vì  chúng  ta  thật  sự  hiểu  đƣợc  ngài.  Nếu  chúng  ta 

không lãnh hội đƣợc gì, nhƣ vậy không sanh khởi đƣợc lòng cảm ân. 

Quý vị lãnh hội đƣợc mƣời phần, liền có mƣời phần lòng cảm ân, sẽ 

tôn trọng Phật, hiếu thuận Phật. Ngài xuất hiện ở thế gian, chính là vì 

những chúng sanh đau khổ nhƣ chúng ta, chúng ta phải trực tiếp gánh 

vác. Trực tiếp gánh vác nhƣ thế nào? Phật thị hiện chính là vì chúng 

ta, giảng kinh thuyết pháp 49 năm chính là để độ chúng ta. 

Đức  Phật  diệt  độ  đến  nay  đã  3000  năm,  sau  3000  năm  ta  mới 

đƣợc  độ.  Vì  sao  Phật  tại  thế  chúng  ta  không  đƣợc  độ?  Không  tin 

tƣởng, không có lòng tôn trọng đối với Phật. 3000 năm nay đời đời 

kiếp kiếp, trồng đƣợc  một chút thiện căn.  Ngày nay  một chút thiện 

căn  phƣớc  đức  này  khởi  hiện  hành,  cố  gắng  nắm  bắt.  Chân  thành 

cung kính cầu hiểu biết, sau đó y giáo phụng hành, chắc chắn trong 





389 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

đời này đến thế giới Cực Lạc, không đợi kiếp sau. Đời này tôi phải 

đi, nhất định đi, vì sao? Vì đời này hiểu rõ Tịnh độ, biết  Phật A Di 

Đà, biết thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta tu học pháp môn này, nắm chắc việc vãng sanh thế giới 

Cực Lạc. Quý vị mới đƣợc pháp hỷ sung mãn, mới có thể giống nhƣ 

trí tuệ và đức hạnh của Bồ Tát, ứng đối với tất cả chúng sanh hiện tại, 

thƣơng yêu tất cả chúng sanh, đây chính là đại từ đại bi. Ngƣời thích 

quý vị thƣơng họ, ngƣời ghét cũng thƣơng họ, ngƣời đối địch với quý 

vị  cũng  thƣơng  họ,  ngƣời  hại  quý  vị  cũng  thƣơng  họ.  Bình  đẳng, 

không có phân biệt, đây gọi là hành đạo Bồ Tát, gọi là tu hành chân 

chánh. 

Đối với những oán thân trai chủ này, đều là hiện tiền: 10 năm, 20 

năm, 30 năm họ sẽ cảm động. Khi họ hiểu đƣợc, trong đời họ không 

gặp ngƣời thứ hai nhƣ quý vị vậy. Tôi hận và hại quý vị nhƣ vậy, quý 

vị vẫn ngày ngày cảm ân, hồi hƣớng và cầu phƣớc cho tôi, không có 

ngày nào quên. Tôi tin rằng họ sẽ phát khởi tâm lành. Trong đời này, 

quý vị có thể gặp đƣợc ngƣời thứ hai nhƣ vậy ƣ? Không gặp đƣợc. 

Đời  đời  kiếp  kiếp  của  một  ngƣời  có  mấy  cơ  hội  nhƣ  vậy,  gặp 

đƣợc ngƣời dùng chân tâm đối đãi quý vị. Quý vị dùng hƣ vọng đối 

đãi  ngƣời,  ngƣời  ta  dùng  chân  tâm  đối  với  quý  vị,  mãi  mãi  không 

thay đổi, đó là ai? Đó là một ngƣời học Phật chân chánh, không phải 

ngƣời học Phật chân chánh thì không làm đƣợc! Nếu quan sát tƣờng 

tận từ chỗ này, ngƣời học Phật rất nhiều, ngƣời thật sự tin tƣởng rất 

ít, ngƣời thật sự lý giải càng ít, ngƣời thật sự phụng hành ít lại càng ít 

hơn. 

Nếu  chúng  ta  muốn  ngay  trong  đời  này,  thật  sự  ly  khổ  đắc  lạc, 

vãng sanh Tịnh độ, quý vị không làm không đƣợc. Nếu không thay 

đổi những tập khí xấu này, muốn mang những tập khí xấu này đến thế 

giới Cực Lạc, không đi đƣợc đâu. Giống nhƣ điều gì? Nhƣ hiện nay 

chúng ta nhập cảnh, khi ở trong phi trƣờng đều có ngƣời cầm nhiệt kế 

đo nhiệt độ cơ thể để kiểm tra. Thế giới Cực Lạc cũng nhƣ vậy, thân 

thể quý vị không khỏe không để quý vị đi, không đi đƣợc. Đây chính 

là tham sân si mạn nghi, oán hận não nộ phiền, đều là độc bệnh của 

quý vị. Có độc bệnh này, cho dù ngày ngày niệm Phật cũng không đi 

đƣợc. Ngày ngày niệm Phật phải ngày ngày học Phật, học Phật điều 





390 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

gì? Thay đổi tất cả những tập khí phiền não này,  trừ bỏ, đoạn tận tất 

cả những độc bệnh này. Trong kinh Đức Phật thƣờng dạy, điều kiện 

vãng  sanh,  điều  kiện  này  là  thật  không  phải  giả.  Quý vị  cũng  nghe 

qua nhiều lần, nhƣng đã sơ suất, đức Phật nói: “Tâm tịnh tức cõi Phật 

tịnh”. Câu này rất quan trọng! 

Trên đề kinh nói cho chúng ta ba tiêu chuẩn vãng sanh. Tối thiểu 

là thanh tịnh, cao hơn một chút là bình đẳng, cao nhất là giác_thanh 

tịnh bình đẳng chánh giác. Đây là điều kiện tất yếu để vãng sanh, ít 

nhất  phải  có  tâm  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  là  buông bỏ  hết  những 

độc bệnh này. Thuận cảnh, thiện duyên nhất định không tham luyến. 

Nghịch cảnh, ác cảnh chắc chắn  không có sân nhuế.  Đối với cảnh 

duyên thuận nghịch thiện ác đều cảm ân, chẳng có điều gì không cảm 

ân. Tâm nhƣ vậy, quý vị hoàn toàn tƣơng ƣng với Phật A Di Đà, và 

ngƣời ở thế giới Cực Lạc, làm gì có đạo lý không vãng sanh? 

Chúng ta đƣợc vãng sanh chăng, có nắm chắc không, tự mình có 

gắng phản tỉnh là biết ngay, không cần  hỏi ngƣời khác. Ngƣời khác 

nói với quý vị là giả, không phải thật. Vừa phản tỉnh, mở kinh điển 

đối  chiếu  sẽ  hiểu  ngay,  tôi  có  tƣ  cách  đến  thế  giới  Cực  Lạc  hay 

không. 

Nhất định phải tin lời Phật dạy, trong thiên hạ chẳng ai không thể 

sửa đổi, chỉ cần họ có một chút thiện căn, họ sẽ thay đổi đƣợc. Không 

có chút thiện căn nào, gọi là nhất xiển đề, điều này rất phiền phức. 

Đối với hạng ngƣời này phải trồng thiện căn cho họ, phải giúp, đời 

này  họ  không  thể  thành  tựu,  thành  tựu  của  họ  ở  đời  sau  kiếp  sau. 

Nếu đối với kinh giáo thuần thục rồi, quý vị có thể nhận ra đƣợc điều 

này rất rõ ràng. 

15      Đời  này  chúng  ta  thật  may  mắn,  từ  vô  lƣợng  kiếp 

trƣớc đến nay, chƣa từng có may mắn nhƣ vậy, vì sao? 

Vì chúng ta học đƣợc bản hội tập bộ kinh này của Hạ Liên Cƣ, nhân 

duyên  rất  hy  hữu.  Đem  bộ  kinh  mà  Đức  Thế  Tôn  nhiều  lần  tuyên 

giảng hợp thành một, nhân duyên này thật hy hữu! Sau khi Phật diệt 

độ 3000 năm mới xuất hiện, Hạ Liên Cƣ đã đến. 

Điều hy hữu thứ hai là chú giải của Hoàng Niệm Tổ, vì sao ông 

chú giải? Ông hội tập, hội tập tất cả kinh luận để giải thích. Hội tập 

sự lãnh hội, báo cáo tâm đắc của Chƣ Phật Bồ Tát, chƣ vị tổ sƣ, đối 





391 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

với  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ_hội  tập  những  điều  này  lại  một  nơi,  trở 

thành một bộ chú giải, quả thật hy hữu! Đây không phải là việc đơn 

giản, gọi là khó trong các điều khó. 

Trong đời chúng ta gặp đƣợc nhân duyên này, nếu không học tập, 

không biết trân trọng, khi học rồi mới biết quý trọng, mới biết đƣợc 

quả thật rất đáng quý. Bao nhiêu Bồ Tát mong cầu nhân duyên này 

nhƣng không gặp, chúng ta đã gặp đƣợc. Chúng ta đọc bộ kinh này, 

chú giải này, rất dễ lý giải, đích thực khế nhập đƣợc, lãnh hội đƣợc 

vài phần. Nếu nắm chặt đƣợc cơ duyên này, nỗ lực hành trì, thật sự 

tin  tƣởng  không  chút  nghi  ngờ,  nghe  lời,  y  giáo  phụng  hành,  hiểu 

đƣợc bao nhiêu hành trì bấy nhiêu. Khi chúng ta làm đƣợc nhƣ vậy, 

xem đến kinh này ý nghĩa càng nhiều hơn, hiểu nhiểu hơn. Vậy nên 

giải có thể giúp quý vị hành, hành có thể giúp quý vị giải, hành giải 

tƣơng ƣng. 

Giải,  Chƣơng  Gia  đại  sƣ  nói  là  nhìn  thấu,  hành,  đại  sƣ  nói  là 

buông  bỏ.  Buông  bỏ  giúp  chúng  ta  nhìn  thấu,  nhìn  thấu  lại  giúp 

chúng ta buông bỏ. Hai phƣơng pháp này hổ tƣơng nhau thành tựu, từ 

sơ phát tâm đến Nhƣ Lai địa đừng thay đổi sẽ thành công. 

Vốn  là  tôi  muốn  giảng  xong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  bây  giờ  nghĩ  lại 

không  giảng  nữa.  Tôi  chuyên  giảng  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  chuyên 

niệm Phật A Di Đà. Kinh Vô Lƣợng Thọ này tôi sẽ giảng lần này đến 

lần khác, giảng đến khi tôi vãng sanh là thôi. Tuổi già một bộ kinh, 

một câu Phật hiệu, đơn giản biết bao! 

Cho  nên  phƣơng  pháp  trì  danh  niệm  Phật    này,  mƣời  phƣơng  chƣ 

Phật không có vị Phật nào không tán dƣơng, vô cùng kỳ diệu! 

Đặc biệt là đồng học của Tịnh Tông, phải chăm chỉ niệm Phật, trong 

12 tiếng đồng hồ không nên quên mất danh hiệu Phật. Niệm Phật  có 

lúc sẽ quên mất, cũng không sao. Nhớ lại thì nhanh chóng niệm tiếp. 

Niệm  Phật  không  nên  bó  buộc  nơi  chốn,  ở  đâu  cũng  đƣợc,  cũng 

không câu nệ thời gian, ngày đêm đều có thể niệm, nằm trên giƣờng 

niệm  không  nên  niệm  ra  tiếng.  Niệm  ra  tiếng  tổn  thƣơng  thân  thể, 

thƣơng  khí.  Nên  mặc  niệm.  Nếu  nhƣ  muốn  nhiếp  tâm,  có  thể  dùng 

Ấn Quang đại sƣ, ba phƣơng pháp này rõ ràng. Ấn Quang Đại sƣ bản 

thân niệm Phật, suốt đời ngài dùng, chúng ta nghĩ đến đây là Phật Bồ 

Tát tai lai, thị hiện cho chúng ta, phƣơng pháp này thích hợp nhất cho 

chúng  sanh  hiện  đại.  Thứ  nhất  Phật  hiệu  từ  trong  tâm  sanh  ra,  từ 

trong miệng niệm ra, niệm đƣợc rất rõ ràng thấu đáo. Lại từ lỗ tai mà 





392 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

nghe vào, nghe ai? Nghe âm thanh bản thân niệm Phật. Cho nên tốc 

độ  niệm  Phật  không  nên  nhanh  quá.  Quí  vị  xem  Ấn  Quang  Đại  sƣ 

niệm Phật từng chữ từng chữ: A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, từng chữ 

từng chữ rất rõ ràng, từng chữ từng chữ nghe rõ ràng. Thứ ba là mỗi 

câu Phật hiệu, biết là câu thứ mấy ở trong mƣời câu, không nhầm lẫn 

chút nào. Chỉ nhớ mƣời, dùng tâm nhớ, không nên có dấu vết, từ thứ 

nhất đến thứ  mƣời, niệm đến thứ  mƣời sau đó lại từ thứ nhất niệm 

đến thứ mƣời. Câu niệm Phật của tôi là câu thứ mấy trong mƣời câu 

Phật hiệu. Niệm cho rõ ràng, nghe đƣợc rõ ràng, nhớ đƣợc rõ ràng. 

Không thể A Di Đà Phật một, A Di Đà Phật hai, nhƣ vậy là sai rồi, 

không  thể  niệm  Phật  nhƣ  vậy.  Ngay  cả  nhớ  trong  tâm  cũng  không 

nên. Luyện tập đến ngay trong tâm cũng không nên có dấu vết nhƣ 

vậy. A Di Đà Phật hình nhƣ trong tâm có một, có hai, đều không nên. 

Trong tâm đều không có. Trong tâm chỉ  có bốn chữ A Di Đà Phật. 

Nhớ cho rõ ràng nhƣ vậy gọi là quí vị nhiếp tâm, vọng niệm của quí 

vị không sanh khởi đƣợc. Nếu nhƣ là niệm cho rõ ràng, nghe đƣợc rõ 

ràng, không cần ghi nhớ, sẽ còn có vọng niệm thẩm thấu vào, vọng 

niệm  xen  tạp  vào.  Phải  dùng  ghi  nhớ  rõ  ràng,  vọng  niệm  sẽ  không 

sanh khởi đƣợc, lúc bắt đầu hơi khó, niệm đến một tuần lễ, hai tuần 

lễ, liền quen dần. Phƣơng pháp này tốt! Không những bản thân có thể 

niệm cho hết phiền não, niệm cho hết tạp niệm, đây là điều kiện phải 

có đủ để chúng ta đƣợc sanh Tịnh Độ. 

Cổ nhân nói: “nhân bất tín vô lập”, con ngƣời nếu nhƣ không có lòng 

tin,  họ  sẽ  không  thể  đứng  vững  trong  xã  hội.  Hiện  nay  phổ  biến  là 

hoài nghi, cho nên tạo thành đại tai nạn ngày nay trên trái đất. Điều 

này không thể không biết. Chúng ta học Phật kiên định tín tâm. Đối 

với Thế giới Cực Lạc phải tin tƣởng. Đối với lời dạy của Phật Thích 

Ca Mâu Ni phải tin tƣởng. Nếu nhƣ chúng ta không tin tƣởng, chúng 

ta làm sao có thể niệm sáu mƣơi năm? Càng niệm càng hoan hỉ, càng 

học dƣờng nhƣ càng thông minh, càng có trí tuệ. Đây là hiệu quả sáu 

mƣơi năm đạt đƣợc. Đây không phải là giả, là thật vậy. 

Cho nên hi vọng mọi ngƣời nhất định phải xây dựng lòng tin, kiên 

định tín tâm, tuyệt đối không hoài nghi. Nếu nhƣ quí vị còn có thể 

nói: đối với bản thân không hoài nghi, đối với ngƣời nhà không hoài 

nghi, đối với bất cứ ngƣời nào bên ngoài cũng không hoài nghi. Họ 

gạt tôi, gạt tôi cũng không sao, các thứ đều là giả, gạt thì để cho họ 

gạt, vui vẻ để cho họ gạt, nhƣ vậy tốt biết bao! Gạt vài lần họ không 





393 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

còn mặt mũi nào gạt nữa, cũng tìm lại đƣợc chân tâm tự tánh trở lại 

cho họ, đó là một công đức lớn. Cho nên đừng sợ ngƣời ta gạt mình, 

không nên sợ chịu thiệt, không nên sợ mắc lừa. Chịu thiệt là phƣớc, 

ngƣời có phƣớc mới tình nguyện chịu thiệt; ngƣời không tình nguyện 

chịu thiệt không có phƣớc báu. Đây là lời của tổ tông để lại. Cho nên 

chịu thiệt, bị lừa là việc tốt, không phải là việc xấu. Chắc chắn nâng 

cao cảnh giới của quí vị. Nâng cao trí tuệ của quí vị, cũng nâng cao 

phƣớc báo của quí vị. 

*    Đại sƣ Liên Trì dạy rất hay: Tam tạng 12 bộ kinh, để 

cho ngƣời khác ngộ, ai muốn học tôi đều tặng, quý vị học 

đi, tôi không học. Thời gian của tôi đã hết, không học nữa, 

tôi chỉ học Kinh Vô Lƣợng Thọ, chỉ niệm Phật A Di Đà, 

một phƣơng hƣớng, một mục tiêu. Mục tiêu của tôi là về 

thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. 

***    PHẢI  BIẾT  TIẾC  PHƢỚC  -  HƢỞNG  PHƢỚC 

PHẢI  LO  TU  PHƢỚC  -  NẾU  KHÔNG,  PHƢỚC  CẠN 

THỜI THỌ KHỔ ! 

Đại sƣ Ấn Quang suốt đời dạy ngƣời tiếc phƣớc (tiếc: mến 

tiếc). Bất cứ gặp ai, luôn luôn răn bảo: 

- Khi ăn cơm, ăn cho thật sạch, một hạt cũng không chừa, 

đều không phung phí, đây là tiếc phƣớc. 

Khi mình ăn cơm, phải nghĩ đến ngƣời khác, thế gian còn 

có rất nhiều ngƣời bị nạn không có cơm ăn ! 

- Quần áo phải mặc cho sạch sạch sẽ sẽ, chỉnh chỉnh tề tề, 

đây là tiếc phƣớc. Quần áo mặc rách rồi không sao, có thể 

sửa, có thể vá, cần thiết giặt cho sạch, cần thiết có thể che 

thân, đủ ấm là đƣợc. 

Thế gian khổ nạn, chúng sanh, kẻ không có quần áo mặc 

vẫn còn rất nhiều ! 

Niệm niệm nghĩ đến chúng sanh, và toàn tâm, tận lực giúp 

đỡ tất cả  chúng sanh, luôn luôn lập tâm, định bụng  nhƣ 

vậy là lòng thiện. 

Trong đời sống hằng ngày, cần thiết để ý. Ngƣời tu hành 

thật  sự,  một  tờ  giấy  cũng  không  phí.  Tuy  khoa  học  kỹ 





394 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

thuật ngày nay phát triển, vật dụng trong sinh hoạt hằng 

ngày đƣợc làm ra rất dễ dàng. 

Nhƣng cũng cần phải e ngại, dè dặt, không thể phung phí. 

Những  gì  có  thể  tiết  kiệm,  dùng  hết  khả  năng  mà  tiết 

kiệm.  Nhƣ  thế,  bạn  có  thêm  phƣớc,  do  đó  thọ  hƣởng 

không hết. 

Phung  phí  tuỳ  ý,  phƣớc  báo  của  bạn  hƣởng  tận  nhanh 

chóng.  Hƣởng  tận  rồi,  dù  còn  thọ  mạng,  bạn  cũng  phải 

chết. Tại sao nhƣ vậy ? Phƣớc không còn, lộc tận, ngƣời 


vong. 

Bạn  có  thọ  mạng  100  tuổi,  nhƣng  60  tuổi  đã  hƣởng  hết 

phƣớc báo, thì 60 tuổi bạn phải chết. Nếu nhƣ thọ mạng 

của  bạn  là  60  tuổi,  bạn  suốt  đời  thƣơng  tiếc  phƣớc  báo. 

Khi đến 60 tuổi, phƣớc của bạn vẫn chƣa hƣởng hết, thọ 

mạng thì kéo dài, cho đến khi phƣớc báo đời này hƣởng 

hết. 

Thật thà mà nói, ngƣời đời nay hƣởng thụ đều do phƣớc 

báo  còn  lại  của  những  đời  trƣớc.  Trong  đời  này,  họ  chỉ 

hƣởng phƣớc, mà không tu phƣớc. 

Đạo lý này, ngƣời đời nay không có ai tìm tòi, đến nỗi bạn 

có nói, ngƣời ta cũng không tin. 

Chúng ta là ngƣời học Phật, thƣờng hay tiếp xúc với Kinh 

giáo. Đối với lý luận này, cơ hội nghe đƣợc sự thật chân 

tƣớng nhiều hơn. Nhƣng tại sao vẫn không thể quay đầu 

trở lại ? 

Do  bởi  ảnh  hƣởng  của  toàn  xã  hội.  Đại  đa  số  mọi  ngƣời 

không tin, cho là lời của Phật và Bồ Tát chƣa hẳn là thật. 

Cho nên, chúng ta thấy đƣợc rất nhiều ngƣời học Phật với 

tấm  lòng  hoài  nghi,  tuy  nghe  rõ  ràng,  nghe  Minh  bạch, 

nhƣng cảnh giới hiện tiền vẫn chạy theo cảnh giới trƣớc 

mắt, không trở đầu lại đƣợc. 





395 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Do  họ  không  trở  đầu  lại  đƣợc,  cho  nên  sau  khi  chết  rồi 

còn có nạn. Nạn này là đọa lạc tam ác đạo: Địa ngục, ngạ 

quỷ, súc sanh. 

Đƣờng ác đạo, vô thì dễ, ra thì rất khó. Tuyệt đồi không 

phải chết là hết, chết là cái gì cũng không còn. Nếu thật sự 

chết rồi là hết, chúng ta đâu cần học Phật làm gì. 

Nhƣng chân tƣớng sự thật là chết rồi thì rắc rối vô cùng, 

lời này là thật. Lời nói này của tôi, trên giảng đài nói hết 

mấy chục năm. 

Chết rồi thì không còn phƣơng pháp cứu vãn đƣợc  nữa. 

Cần thiết trƣớc khi hơi thở chƣa dứt, quay đầu trở lại vẫn 

còn kịp. 

 

 H.T. TỊNH KHÔNG. 



MƢỜI ĐIỀU TÂM NIỆM 

 1.  Nghĩ  đến  thân  thể  thì  đừng  cầu  không  bệnh  khổ,  vì 

không bệnh khổ thì dục vọng dễ sanh. 

2. Ở đời đừng cầu không hoạn nạn, vì không hoạn nạn thì 

kiêu sa nổi dậy. 

 3.  Cứu  xét  tâm  tánh  thì  đừng  cầu  không  khúc  mắc,  vì 

không khúc mắc thì sở học không thấu đáo. 

 4. Xây dựng đạo hạnh thì đừng cầu không bị ma chƣớng, 

vì không bị ma chƣớng thì chí nguyện không kiên cƣờng. 

5. Việc đã làm thì đừng cầu mong dễ thành công, vì việc 

dễ thành công thì lòng mình thƣờng kiêu ngạo. 

6. Khi giao tiếp thì đừng cầu lợi cho mình, vì cầu lợi cho 

mình thì sẽ mất đạo nghĩa. 

 7. Với ngƣời, đừng cầu mong tất cả sẽ đều  thuận theo ý 

mình, vì đƣợc thuận theo ý mình thì lòng tất kiêu căng. 





396 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

 8. Thi ân thì đừng cầu đền đáp, vì cầu đền đáp là thi ân 

có mƣu đồ. 

 9. Thấy lợi thì đừng nhúng vào, vì nhúng vào lợi lộc thì si 

mê phải động, mà tâm trí thì hắc ám. 

 10.  Oan  ức  vẫn  không  cần  biện  bạch,  vì  biện  bạch  là 

nhân quả chƣa xa, vì làm nhƣ vậy là hèn nhát, mà oán thù lại 

càng thêm tăng. 

 

NGUYỆN ĐEM CÔNG ĐỨC NÀY 

HƢỚNG VỀ KHẮP TẤT CẢ 

ĐỆ TỬ VÀ CHÖNG SANH 

ĐỀU TRỌN THÀNH PHẬT ĐẠO 

* 

NHẤT MÔN THÂM NHẬP 

TRƢỜNG KỲ HUÂN TU 

LÃO THẬT NIỆM PHẬT 

* 

BUÔNG XẢ VẠN DUYÊN 

NHẤT TÂM NIỆM PHẬT 

CẦU SANH TỊNH ĐỘ 

* 

THÀNH THẬT -  NGHE LỜI -  THẬT LÀM 

Thánh nhân trong thế xuất thế gian đều cảnh cáo chúng ta:  

“thân ngƣời vô thƣờng”. 

Quý vị có thể biết ngày mai còn có thể sống ở nhân gian sao? 

Thiên tai nhân họa rất nhiều! 

Ngƣời chết mất mạng mỗi ngày có bao nhiêu ngƣời? 

Đây chính là thuộc tai họa ngoài ý muốn, trên mạng nhìn thấy  

số lƣợng thật đáng sợ, đây là cảnh cáo chúng ta. 

Chúng ta nghe đến những tin tức này, thấy hình ảnh này, 

phải cảnh giác, đây là vô thƣờng. 

* 

Câu nói này của đa ̣i đƣ́c tổ sƣ, có phải là đang nói với ta? 





397 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Thâ ̣t sƣ̣ phải chi ̣u trách nhiê ̣m. 

Nên dùng câu này khuyến khích cho chính mình. 

Học Phật, chúng ta chỉ có hai con đƣờng:  

Mô ̣t là thành Phâ ̣t, hai là đọa tam đồ. 

Chúng ta đi về đƣờng nào, trong tâm cần phải tƣờng tâ ̣n, rõ 

ràng. 

* 

Vóc bào ảnh lắm ngƣời yêu tiếc 

Yêu tiếc thân cho thiệt vì thân 

Cuộc vui những ƣớc vô ngần 

Nào hay vui vẫn là nhân chác sầu! 

Kiếp phù thế bóng câu cửa sổ 

Chất huyển-hƣ giọt lộ lồng hoa 

Đôi mƣơi trẻ, chín mƣơi già 

Số phần yểu thọ khó qua vô-thƣờng 

Dép dƣới giƣờng, lên giƣờng vội biệt 

Sống ngày nay, dễ biết ngày mai? 

Mạng ngƣời hô-hấp kinh thay 

Nghĩ cơn vĩnh-biệt tuyền đài mà đau 

Xót duyên kiếp vì sao ngắn-ngủi 

Chấp thân chi để tủi cho thân 

Da bao những thịt xƣơng gân 

Xác nầy dƣờng thể đống phân sạch gì? 

Tóc, răng, móng khác chi đất bợn 

Mũi, dãi, đàm nên tởm xiết bao! 

Bên ngoài rệp đốt muổi đeo 

Bên trong sán, lải lẫn vào nhớp chƣa? 

Nỗi nóng bức ngày trƣa tiết hạ 

Cơn lạnh-lùng, đêm giá trời đông 

Xét thân nhơ khổ vô cùng 





398 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Dứt lòng tham luyến, khởi lòng thoát-ly 

Trách ngƣời thế mê chi lắm nhẽ 

Sánh phong-lƣu phô vẻ y-quan 

Kẻ khờ cũng học đài-trang 

Để lòng điên-đảo theo đàng sắc thanh 

Đầu xƣơng sọ cài trâm thắt lụa 

Đảy da hôi ƣớp xạ xông hƣơng 

Khéo đòi nhung gấm phô-trƣơng 

Chỉ tuồng che lớp vô-thƣờng hôi tanh 

Những mãn tƣởng ngày xanh muôn tuổi 

Lắm cơ mƣu đeo đuổi yên hoa 

Ngờ đâu tai điếc, mắt lòa 

Diêm-Vƣơng sắp rƣớc đến tòa U-minh 

Làn tóc bạc đƣa tin quỉ-sứ 

Gốc răng long điểm chỉ qui âm 

Càng tài, càng sắc, càng dâm 

Càng thêm đọa lạc càng lầm mà thôi 

Cuộc hành lạc một thời thƣơng tiếc 

Nẽo luân-hồi muôn kiếp đắng cay 

Đến khi sắp xuống diêm-đài 

Thịt xƣơng đau nhức, chân tay rụng rời 

Vợ lƣu-luyến đầy vơi giọt lệ 

Con thảm-thƣơng kể lễ khóc than 

Dù cho quyến thuộc trăm ngàn 

Có ai thay thế cho chàng đƣợc chăng 

Kẻ sống ở nặng quằn gánh tủi 

Ngƣời chết đi dong ruổi phách hồn 

Đƣờng âm mờ tựa đêm hôm 

Trông ra quạnh quẻ bồn-chồn thảm-thê 





399 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Nại-hà đến lạnh tê gió lốc 

Quỉ môn sang ghê gốc tiếng thƣơng 

Bảy ngày lìa quá cõi dƣơng 

Âm-ty đã trải trăm đƣờng hỏi tra 

Tào-quan xử thét la chẳng vị 

Ngục tốt hờn tay chủy, tay xoa 

Đài gƣơng nghiệp cảnh sáng lòa 

Soi tƣờng thiện ác chối qua đƣợc nào 

Ngƣời nhân đức cho vào cửa phƣớc 

Kẻ hung hoang giải trƣớc hình ty 

Đọa-đày khổ-sở xiết chi 

Mới hay nhân-quả mấy khi sai lầm 

Rừng đao kiếm bao năm hết tội  

Kiếp sừng lông nhiều nỗi đa mang 

Trả đền cho dứt nghiệp oan 

Mới mong thoát khỏi con đàng long-đong 

Dù ai có to lòng, lớn mật 

Mặc chàng hay báng Phật khinh Tăng 

Chẳng qua đối trƣớc Diêm-quân 

Cúi đầu co gối chịu phần xử tra 

Hồn phách đã xa chơi âm-giới 

Thi hài còn ở cõi dƣơng-gian 

Có tiền mua lớp áo quan 

Không tiền vùi chốn núi hoang lạnh-lùng 

Chất da thịt sẽ cùng tan rả 

Tấm hình hài lần hóa tanh hôi 

Chỉ trong chầy sớm mà thôi 

Chầy năm bảy tháng sớm thời ít hôm 

Nét kiều-diễm chập chờn xuân mộng 





400 



  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Kiếp tài hoa hình bóng bạch vân 

Khi xƣa, tài sắc mƣời phần 

Mà nay một nắm cô phần lạnh tanh 

Thời oanh-liệt hùng anh đâu tá 

Cuộc ái-ân hƣ-giả còn chi 

Phất phơ cành liễu xanh rì 

Giấy tiền treo đó dƣờng nghi mối sầu 

Bóng chiều rũ xuống màu cỏ biếc 

Bia mồ trơ một chiếc vắng không 

Nghĩ thôi rơi lệ chạnh lòng 

Đời ngƣời đến thế là xong một đời 

Ví chăng biết tìm nơi giải-thoát 

Nƣơng về ngôi chánh-giác qui-y 

Luân-hồi hẳn dứt có khi 

Bên trời bát-nhã còn chi lo phiền 

Lối ma quỉ đừng riêng mƣu sống 

Đất từ-bi gieo giống hoa-đàm 

Giữ lòng thiện dứt lòng tham 

Gái, trai, Tăng, tục đều kham tu-hành 

Rõ cảnh mộng chớ quanh đƣờng mộng 

Biết miền chơn, kíp chóng tu chơn 

Dần dà tính thiệt so hơn 

Tuổi xuân qua mất để hờn về sau 

Sáu chữ Phật cùng nhau gắng niệm 

Chín phẩm đài sen chiếm ngôi vinh 

Chớ nên mình phụ lấy mình 

Trách sao Diêm-lão vô-tình chẳng dung 

Bỏ điều ác xin làm theo thiện 

Chừa lỗi xƣa tu tiến đƣờng sau 





401 





  Báo cáo tâm đắc và những lời khai thị vàng ngọc 

Lại vì quyến-thuộc bảo nhau 

Cùng khuyên già trẻ sớm mau tu trì 

Khiến mỗi kẻ đồng qui bến giác 

Cho mọi ngƣời đều thoát sông mê 

Dù trong lao khổ dám nề 

Đài sen đốt mảnh hƣơng thề nguyền xin? 

Nguyền xin dốc tƣởng tin lời Thánh 

Dám để cho rồi rảnh ƣu-du 

Kiếp nầy chẳng gắng chuyên tu 

Còn e kiếp khác công-phu lỡ-làng. 

* 

Cố Hƣơng Xa Cách Đã Bao Thu 

Khẩn Thiết Quy Tâm Đừng Ngƣng Nghĩ 

Ta Niệm Di Đà Phật Niệm Ta 

Thiên Chân Phụ Tử Cùng Tƣơng Họp 

Nói Đến Liên Bang Hai Hàng Lệ 

Diêm Phù Khổ Thú Thật Bi Ai 

Thế Xuất Thế Gian Nghĩ Cho Mãi 

Không Niệm Di Đà Thì Niệm Ai  

 

XIN THƢỜNG NIỆM 

A DI ĐÀ PHẬT -  A DI ĐÀ PHẬT - A DI ĐÀ PHẬT 





402 





index-109_1.jpg





index-108_1.jpg





index-110_1.jpg





index-10_1.jpg





index-112_1.jpg





index-111_1.jpg





index-127_1.jpg





index-126_1.jpg





index-129_1.jpg





index-128_1.jpg





index-130_1.jpg





index-12_1.jpg





index-132_1.jpg





index-131_1.jpg





index-124_1.jpg





index-123_1.jpg





index-125_1.jpg





index-117_1.jpg





index-119_1.jpg





index-118_1.jpg





index-120_1.jpg





index-11_1.jpg





index-122_1.jpg





index-121_1.jpg





index-114_1.jpg





index-113_1.jpg





index-116_1.jpg





index-115_1.jpg





index-145_1.jpg





index-144_1.jpg





index-147_1.jpg





index-146_1.jpg





index-149_1.jpg





index-148_1.jpg





index-150_1.jpg





index-14_1.jpg





index-152_1.jpg





index-151_1.jpg





index-143_1.jpg





index-135_1.jpg





index-137_1.jpg





index-136_1.jpg





index-139_1.jpg





index-138_1.jpg





index-140_1.jpg





index-13_1.jpg





index-142_1.jpg





index-141_1.jpg





index-134_1.jpg





index-133_1.jpg





index-163_1.jpg





index-162_1.jpg





index-165_1.jpg





index-164_1.jpg





index-167_1.jpg





index-166_1.jpg





index-169_1.jpg





index-168_1.jpg





index-170_1.jpg





index-16_1.jpg





index-153_1.jpg





index-155_1.jpg





index-154_1.jpg





index-157_1.jpg





index-156_1.jpg





index-159_1.jpg





index-158_1.jpg





index-160_1.jpg





index-15_1.jpg





index-161_1.jpg





index-181_1.jpg





index-180_1.jpg





index-183_1.jpg





index-182_1.jpg





index-185_1.jpg





index-184_1.jpg





index-187_1.jpg





index-186_1.jpg





index-189_1.jpg





index-188_1.jpg





index-171_1.jpg





index-173_1.jpg





index-172_1.jpg





index-175_1.jpg





index-174_1.jpg





index-177_1.jpg





index-176_1.jpg





index-179_1.jpg





index-178_1.jpg





index-17_1.jpg





index-278_1.jpg





index-277_1.jpg





index-279_1.jpg





index-274_1.jpg





index-273_1.jpg





index-276_1.jpg





index-275_1.jpg





index-270_1.jpg





index-272_1.jpg





index-271_1.jpg





index-268_1.jpg





index-267_1.jpg





index-26_1.jpg





index-269_1.jpg





index-264_1.jpg





index-263_1.jpg





index-266_1.jpg





index-265_1.jpg





cover_image.jpg
Bao-Cao-Tam-Dac-
Hoc-Dai-Kinh-
Khoa-Chu-va-

Tinh-Hoa-Khai-





index-262_1.jpg





index-261_1.jpg





index-258_1.jpg





index-367_1.jpg





index-257_1.jpg





index-366_1.jpg





index-25_1.jpg





index-369_1.jpg





index-259_1.jpg





index-368_1.jpg





index-254_1.jpg





index-363_1.jpg





index-253_1.jpg





index-362_1.jpg





index-256_1.jpg





index-365_1.jpg





index-255_1.jpg





index-364_1.jpg





index-260_1.jpg





index-252_1.jpg





index-361_1.jpg





index-360_1.jpg





index-248_1.jpg





index-357_1.jpg





index-247_1.jpg





index-356_1.jpg





index-24_1.jpg





index-359_1.jpg





index-249_1.jpg





index-358_1.jpg





index-244_1.jpg





index-353_1.jpg





index-243_1.jpg





index-352_1.jpg





index-246_1.jpg





index-355_1.jpg





index-245_1.jpg





index-354_1.jpg





index-251_1.jpg





index-250_1.jpg





index-35_1.jpg





index-351_1.jpg





index-238_1.jpg





index-347_1.jpg





index-90_1.jpg





index-237_1.jpg





index-346_1.jpg





index-8_3.png





index-23_1.jpg





index-349_1.jpg





index-92_1.jpg





index-239_1.jpg





index-348_1.jpg





index-91_1.jpg





index-234_1.jpg





index-343_1.jpg





index-89_1.jpg





index-342_1.jpg





index-88_1.jpg





index-236_1.jpg





index-345_1.jpg





index-8_2.jpg





index-235_1.jpg





index-344_1.jpg





index-8_1.jpg





index-241_1.jpg





index-350_1.jpg





index-240_1.jpg





index-34_1.jpg





index-93_1.jpg





index-242_1.jpg





index-100_1.jpg





index-102_1.jpg





index-101_1.jpg





index-104_1.jpg





index-87_1.jpg





index-103_1.jpg





index-106_1.jpg





index-105_1.jpg





index-107_1.jpg





index-228_1.jpg





index-337_1.jpg





index-82_1.jpg





index-227_1.jpg





index-336_1.jpg





index-81_1.jpg





index-22_1.jpg





index-339_1.jpg





index-84_1.jpg





index-229_1.jpg





index-338_1.jpg





index-83_1.jpg





index-333_1.jpg





index-79_1.jpg





index-78_1.jpg





index-226_1.jpg





index-335_1.jpg





index-80_1.jpg





index-225_1.jpg





index-334_1.jpg





index-7_1.jpg





index-231_1.jpg





index-340_1.jpg





index-86_1.jpg





index-230_1.jpg





index-33_1.jpg





index-85_1.jpg





index-233_1.jpg





index-232_1.jpg





index-341_1.jpg





index-218_1.jpg





index-327_1.jpg





index-72_1.jpg





index-217_1.jpg





index-326_1.jpg





index-71_1.jpg





index-21_1.jpg





index-329_1.jpg





index-74_1.jpg





index-219_1.jpg





index-328_1.jpg





index-73_1.jpg





index-69_1.jpg





index-216_1.jpg





index-325_1.jpg





index-70_1.jpg





index-324_1.jpg





index-6_1.jpg





index-224_1.jpg





index-221_1.jpg





index-330_1.jpg





index-76_1.jpg





index-220_1.jpg





index-32_1.jpg





index-75_1.jpg





index-223_1.jpg





index-332_1.jpg





index-222_1.jpg





index-331_1.jpg





index-77_1.jpg





index-208_1.jpg





index-317_1.jpg





index-62_1.jpg





index-207_1.jpg





index-316_1.jpg





index-61_1.jpg





index-20_1.jpg





index-319_1.jpg





index-64_1.jpg





index-209_1.jpg





index-318_1.jpg





index-63_1.jpg





index-315_1.jpg





index-60_1.jpg





index-5_1.jpg





index-215_1.jpg





index-214_1.jpg





index-323_1.jpg





index-211_1.jpg





index-320_1.jpg





index-66_1.jpg





index-210_1.jpg





index-31_1.jpg





index-65_1.jpg





index-213_1.jpg





index-322_1.jpg





index-68_1.jpg





index-212_1.jpg





index-321_1.jpg





index-67_1.jpg





index-199_1.jpg





index-307_1.jpg





index-52_1.jpg





index-306_1.jpg





index-51_1.jpg





index-1_1.jpg





index-309_1.jpg





index-54_1.jpg





index-19_1.jpg





index-308_1.jpg





index-53_1.jpg





index-50_1.jpg





index-205_1.jpg





index-314_1.jpg





index-204_1.jpg





index-313_1.jpg





index-59_1.jpg





index-206_1.jpg





index-201_1.jpg





index-310_1.jpg





index-56_1.jpg





index-200_1.jpg





index-30_1.jpg





index-55_1.jpg





index-203_1.jpg





index-312_1.jpg





index-58_1.jpg





index-202_1.jpg





index-311_1.jpg





index-57_1.jpg





index-298_1.jpg





index-42_1.jpg





index-41_1.jpg





index-190_1.jpg





index-29_1.jpg





index-44_1.jpg





index-18_1.jpg





index-299_1.jpg





index-43_1.jpg





index-196_1.jpg





index-304_1.jpg





index-4_1.jpg





index-195_1.jpg





index-303_1.jpg





index-49_1.jpg





index-198_1.jpg





index-197_1.jpg





index-305_1.jpg





index-192_1.jpg





index-300_1.jpg





index-46_1.jpg





index-191_1.jpg





index-2_1.jpg





index-45_1.jpg





index-194_1.jpg





index-302_1.jpg





index-48_1.jpg





index-193_1.jpg





index-301_1.jpg





index-47_1.jpg





index-397_1.jpg





index-28_1.jpg





index-399_1.jpg





index-289_1.jpg





index-398_1.jpg





index-295_1.jpg





index-402_2.jpg





index-294_1.jpg





index-402_1.jpg





index-297_1.jpg





index-296_1.jpg





index-40_1.jpg





index-291_1.jpg





index-3_1.jpg





index-290_1.jpg





index-39_1.jpg





index-293_1.jpg





index-401_1.jpg





index-292_1.jpg





index-400_1.jpg





index-288_1.jpg





index-27_1.jpg





index-389_1.jpg





index-388_1.jpg





index-285_1.jpg





index-394_1.jpg





index-284_1.jpg





index-393_1.jpg





index-287_1.jpg





index-396_1.jpg





index-286_1.jpg





index-395_1.jpg





index-281_1.jpg





index-390_1.jpg





index-280_1.jpg





index-38_1.jpg





index-283_1.jpg





index-392_1.jpg





index-282_1.jpg





index-391_1.jpg





index-387_1.jpg





index-379_1.jpg





index-384_1.jpg





index-383_1.jpg





index-386_1.jpg





index-385_1.jpg





index-380_1.jpg





index-37_1.jpg





index-382_1.jpg





index-381_1.jpg





index-378_1.jpg





index-377_1.jpg





index-374_1.jpg





index-373_1.jpg





index-376_1.jpg





index-375_1.jpg





index-370_1.jpg





index-36_1.jpg





index-372_1.jpg





index-371_1.jpg





index-98_1.jpg





index-97_1.jpg





index-9_1.jpg





index-99_1.jpg





index-94_1.jpg





index-96_1.jpg





index-95_1.jpg





